

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

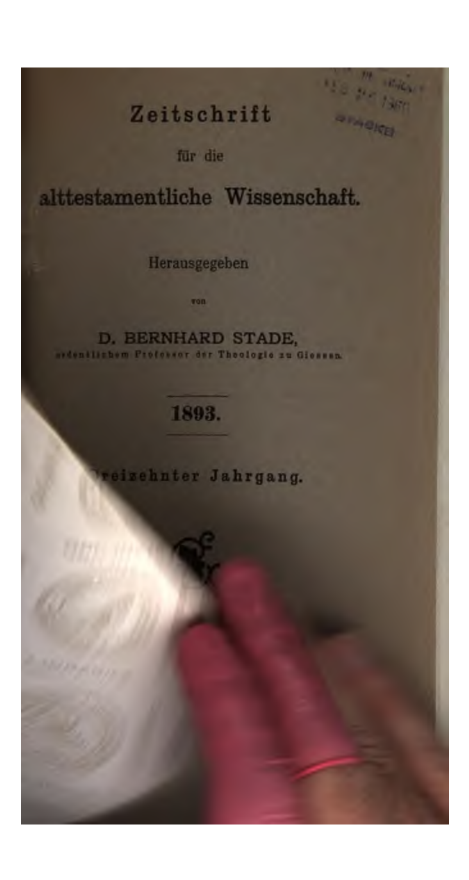
Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

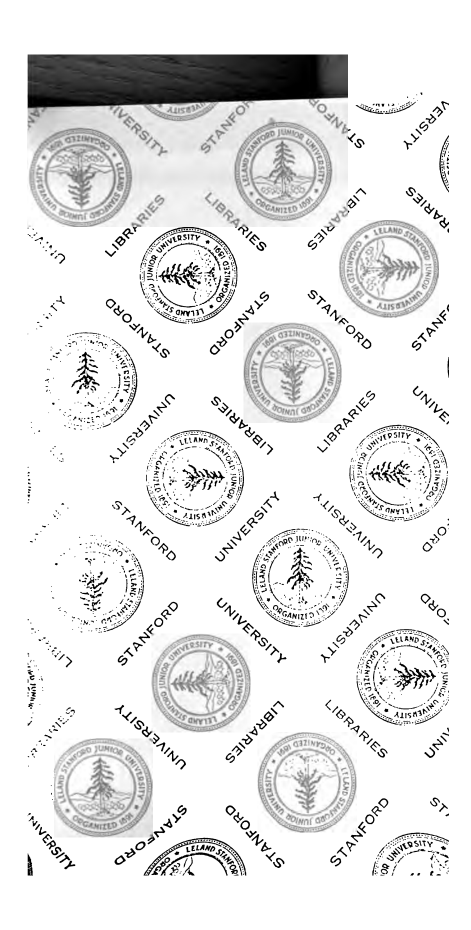
### Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.

















## Zeitschrift

für die

# alttestamentliche Wissenschaft.

Herausgegeben

76m

D. BERNHARD STADE,

1893.

Dreizehnter Jahrgang.



Giosson. J. Ricker'sche Bushhandlung. 1893.



## Zeitschrift

iù die

## alttestamentliche Wissenschaft.

Herausgegeben

VOD

D. BERNHARD STADE,
erdentlichem Professor der Theologie zu Giessen.

1893.

Dreizehnter Jahrgang.



Giessen.
J. Ricker'sche Buchhandlung.
1893.

Alle Rechte vorbehalten.

| Inhalt.                                                                                                  | Seite      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Silberstein, über den Ursprung der im Codex Alexan-<br>drinus und Vaticanus des dritten Königsbuches der | 200        |
| alexandrin. Uebersetzung überlieferten Textgestalt .                                                     | 1          |
| Eckardt, der Sprachgebrauch von Zach. 9-14                                                               | 76         |
| Fries, Parallele zwischen den Klageliedern Cap. IV, V                                                    |            |
| und der Maccabäerzeit                                                                                    | 110        |
| Cheyne, the Ninetenth Chapter of Isaiah                                                                  | 125        |
| Bacher, Jehuda Ibn Balaams Jesaja-Commentar                                                              | 129        |
| Aus einem Briefe Nöldeke's an den Herausgeber                                                            | 1ก็อั      |
| Couard, Gen. 15, 12-16 und sein Verhältnis zu Ex. 12, 40                                                 | 156        |
| Hackmann, Erklärung                                                                                      | 160        |
| Bibliographie                                                                                            | 161        |
| Peritz, ein Bruchstück aus J'hûdah Ḥajjûg's arabischem                                                   |            |
| Werke über die hebräischen Zeitwörter mit schwachen                                                      |            |
| Stammlauten                                                                                              | 169        |
| Gunkel, Nahum 1                                                                                          | 223        |
| Valeton, das Wort me bei den Propheten und in den                                                        |            |
| Ketubim. — Resultat                                                                                      | 245        |
| Preuschen, noch einmal das Origenesfragment                                                              | <b>280</b> |
| Beer, zu Hosea XII                                                                                       | 281        |
| Bacher, das Merkwort ogge in der jüdischen Bibelexegese                                                  | 294        |
| Klostermann, Nachricht                                                                                   | 306        |
| Giesebrecht, Berichtigung zu Holzinger's Schrift                                                         | 309        |
| Goldziher, über Bibelcitate in muhammedanischen                                                          |            |
| Schriften                                                                                                | 315        |
| Stade, Ps. 47, 10 באראבין                                                                                | 322        |
| Bibliographie                                                                                            | 325        |

Die Verantwortung für den Inhalt der in diese Zeitschrift aufgenommenen Aufsätze tragen, soweit nicht ausdrücklich das Gegentheil angegeben ist, allein die Verfasser derselben.

Der Herausgeber.

Ueber den Ursprung der im Codex Alexandrinus und Vaticanus des dritten Königsbuches der alexandrinischen Uebersetzung überlieferten Textgestalt.

von Siegfried Silberstein Dr. phil.

Des grossen Septuginta-Forschers Paul de Lagarde, der am 22. December 1891 zu früh der Wissenschaft durch

## Vorwort.

den Tod entrissen wurde, letzte Arbeiten (Septuaginta-Studien) sind 1892 im Separatabdruck erschienen. Der erste Teil derselben (I. das Buch der Richter in zwei Recensionen. II. Die Chronologie des Clemens von Alexandrien) war bereits im siebenunddreisigten Bande der Abhandlungen der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen veröffentlicht worden, während der zweite

Teil (III. Die Chronologie der lateinischen Kirche Afrikas. IV. Eine neue Recension der Septuaginta) dem noch zu erwartenden achtunddreissigsten Bande einverleibt werden

soll. Was als Nr. V » Ezdrana « (Bd. 37) angekündigt ist, wird, wie Alfred Rahlfs uns mitteilt, nicht erscheinen. Gleich den früheren Arbeiten de Lagarde's nötigen uns auch diese letzten welche hereits die Tedeschnung in der

auch diese letzten, welche bereits die Todesahnung in der Seele des Verfassers durchschimmern lassen, durch die Fülle der Gelehrsamkeit, den erstaunlichen Fleis und die

musterhafte Gründlichkeit unsere höchste Bewunderung ab
Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 18. 1898.

und lassen uns erkennen, welch' bedeutende Aufschlüsse wir noch zu erwarten hatten über so manchen dunklen Punkt der Septuaginta-Forschung. Dass wir z. B. nicht mehr zu hören bekommen, was de Lagarde über das Verhältnis von A. zu Lucian (conf. Teil I, pag. 72) zu sagen hatte, bleibt höchst bedauerlich. — Für die vorliegende Arbeit, die beim Erscheinen der Septuaginta-Studien fast vollständig fertiggestellt war, ist Nr. I von besonderem Interesse, worin de Lagarde E. Grabe's Ansichten über das Buch der Richter aus dem Jahre 1705 in ihre Rechte einsetzend nach genauer Untersuchung der ersten fünf Kapitel pag. 71/72 folgende zwei besonders hervorzuhebende Thesen aufstellt:

- >1. Die im Codex A., einem mit der ausgesuchtesten Lüderlichkeit (angeblich von einer Thekla) geschriebenen opus operatum, stehende Uebersetzung des Buches der Richter stimmt im Grossen und Ganzen sowohl mit dem Texte des Origenes als mit dem Texte des lateinisch redenden Westens.«
- 2. Codex B. liefert nicht Varianten zu A., sondern enthält, wie die schwierigen Stellen zeigen, eine andere Uebersetzung des Buchs der Richter . . . . . «Es sind dies Thesen, die wir, wie unsere Arbeit darthut, auch für III Regum stellen können. Dass wir unabhängig von de Lagarde, eines jener Bücher bearbeitet haben, die er zu bearbeiten sicher im Sinne hatte, wie wir aus seinen Worten pag. 3 sich will diejenigen Bücher der Septuaginta bearbeiten, in denen der Text der Handschrift A. von dem der Handschrift B. besonders verschieden ist. schließen können, gereicht uns zur Freude. Die Prolegomena lehren, dass uns bei der Wahl von III Regum dieselben Gesichtspunkte (Verschiedenheit zwischen A. und B.) leiteten. Im Anschluss an III Regum wird es erforderlich sein, auch IV Regum zu behandeln, dessen Untersuchung, wie ein kurzer Einblick lehrt, wohl zu ähnlichen

Resultaten führen dürfte; für I und II Regum besitzen wir leider keine Syro-Hexaplaris  $^{1}$ ).

Die Programmarbeit von J. Hooykaas <sup>2</sup>): Jets over de Grieksche vertaling van het oude Testament, Rotterdam 1888/89 Progr. van het Erasmiaansch Gymn., die, wie auf den ersten Blick ersichtlich ist, von großer Literaturkenntnis zeugt, behandelt andere Fragen (z. B. Lucian, Vetus Latina), als die vorliegende und wird daher erst bei der für später geplanten Fortsetzung der letzteren eingehender berücksichtigt werden.

### Inhaltsübersicht.

- A. Prolegomena.
  - 1. Aufgabe.
  - 2. Ausgaben.
  - 3. Syro-Hexaplaris (als kritisches Hülfsmittel).
  - 4. Anordnung.
- B. Darstellung des Verhältnisses des Alexandrinus und Vaticanus zur hexaplarischen Recension (Syro-Hex.)
  - I. Die mit hexaplarischen Zeichen versehene Textgestalt.
    - a) Obelen.
    - b) Asterisken.
  - II. Die von hexaplarischen Zeichen freie Textgestalt.
    - a) Aeusere Textgestalt (d. h. Zusätze, Auseinanderfolge von Kapiteln und Versen . . .).
    - b) Der übrige Text mit Ausschluß der Eigennamen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hier dürfte daher ausser dem Peculium Syrorum des Andreas Masius der «Jaunôjô» des Barhebraeus die einzige Quelle für die Syro-Hexaplaris sein.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Die schwer zu erlangende Schrift wurde mir zunächst durch ierrn Professor Dr. E. Nestle und später durch die Güte des Verassers zugänglich gemacht.

- 4 Silberstein, über d. Ursprung d. im Codex Alexandri
  - c) Die Eigennamen.
  - d) Ergebnis.

### Anhang.

### Abkürzungen.

```
G. = Septuaginta (LXX)
A. = Alexandrinus
                            conf. Lagarde in G. G.
B. = Vaticanus
                             v. 1. Juni 1866, Nr.
S. = Sinaiticus
M. = Masoretischer Text1)
                                     pag. 438.
P. = Peschittha
p. = Syro-Hexaplaris
p.<sub>L</sub> = Lagarde's Ausgabe von p.
Sw. = Swete's Ausgabe von G. (B.)
Ax. = Appendix in Sw. Bd. I. pag. 825/6.
Add (N). = Addenda v. Nestle in Sw. Bd. II. pag.
G. G. A. = Göttinger gelehrte Anzeigen.
G. G. N. =
                             Nachrichten.
               ,,
                         "
L. C. Bl. = Literarisches Centralblatt.
Th. L. Z. = Theologische Literaturzeitung.
Th. L. Bl. = Theologisches Literaturblatt.
pag. = pagina.
_{\Delta}, om = fehlt.
conf. = confer.
praem. = praemittit.
```

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In den Septuaginta-Studien (pag. 13) ersetzt Lagardurch H.

## Prolegomena.

Ein auch nur flüchtiger Blick in eine unserer Handausgaben der alexandrinischen Bibelübersetzung, welche den Text des Vaticanus in mehr oder minder reiner Gestalt mit den Varianten des Alexandrinus uns darbieten. lässt uns im dritten Königsbuche zwei ganz auffallend abweichende Textgestalten unserer beiden wichtigsten und angesehensten Umialcodices aus dem vierten und fünften Ein ganz anderes Gebiet, eine Jahrhundert erkennen. gewissermassen fremde Gegend glauben wir zu betreten, wenn wir vom Vaticanus zum Alexandrinus übergehen. Abgesehen von innergriechischen Verschiedenheiten, von Varianten dialektischer und grammatikalischer Art, von Schreibfehlern und Versehen, von Abweichungen in der Schreibung, von allen Differenzen, welche auf Kosten des Schreibers zu setzen sind, dessen eigenem Ermessen gar viel anheimgestellt war, hebt die Textgestalt des Alexandrinus von der des Vaticanus ein enger Anschluss an den Weicht B. in seinem Texte gar hebräischen Text ab. oft bezüglich der Wortstellung von dem hebräischen Texte ab, zeigt er eine freiere, oft völlig abweichende Wiedergabe der hebräischen Eigennamen, so bemerken wir in A. zumeist völlige Uebereinstimmung mit dem Hebräer. Auslassungen einzelner Worte, halber und ganzer Sätze und mehrerer Satzreihen, wie deren gar viele in B. zu verzeichnen sind, haben wir in A. nicht zu konstatieren, während in B. sich findende längere Zusätze mit einer Weist B. eine Ausnahme in A. nicht anzutreffen sind. oft vom masoretischen Text gänzlich verschiedene Aufeinanderfolge einzelner Kapitel und häufig Versetzungen halber und ganzer Sätze und mehrerer Satzreihen auf, so schliesst sich auch hierin A. vollständig an die Masora Wie ist nun die Verschiedenheit der beiden Text-

gestalten, welche A. und B. in III Regum darbieten, zu beurteilen und zu erklären, worauf ist sie zurückzuführen?

blinder Vorliebe für den Codex Alexandrinus geleitet, dessen Vorzüglichkeit er stets nachzuweisen ernstlich bemüht war, hat E. Grabe in den Vorreden zu seiner Ausgabe «Septuaginta interpretum ex antiquissimio manuscripto codice Alexandrino (Oxford 1707-20)» den engen Anschluß desselben an den Hebräer zu Gunsten von A. gedeutet und seinen Text aus diesem Grunde zumeist für alle Bücher als den ursprünglicheren gegenüber dem von Doch bereits Lambertus Bos, Joh. Morinus B. gehalten. und Brianus Walton sprechen sich gegen diese Ansicht aus, und vornehmlich polemisiert gegen sie Thiersch in seiner Dissertationsschrift «Prolegomena ad Pentateuchi versionem alexandrinam critice pertractandam (Erlangen 1839), pag. 4. Letzterer gesteht es, zwar anfangs der Ansicht Grabe's gehuldigt zu haben, doch nachdem er durch einen Einblick in Montfaucon's Vorrede zu seinem Werke «Hexaplorum Origenis quae supersunt (Paris 1713)» die Natur und das Wesen der Arbeiten des Origenes kennen gelernt und von der durch den Einflus des «Adamantius » herrührenden Textverderbnis sich überzeugt hätte, habe er seine Ansicht über den Text in A. dahin geändert, daß er in der Uebereinstimmung desselben mit der Masora nicht einen Beweis für seine Ursprünglichkeit und Güte, sondern für das Gegenteil sah. Als Prüfstein für die Kritik der Vorzüglichkeit bezw. des Alters der Textgestalt irgend einer Handschrift gab er daher die Regel: quo alienior sit lectio a Masoretica, quo immunior sermo ab Hebraismis, quo liberior versio et dissimilior eius facies textui originali, eo sinceriorem esse et prisco των o stylo propinquiorem (a. a. O. pag. 17). Die Richtigkeit dieser Grundsätze, die ja auch sonst für die Textkritik stets gelten, gegenüber der Beschränktheit des Grabe'schen Standpunktes wird einerseits niemand bezweifeln, sowie andererseits die Notwendigkeit und Unerläßlichkeit ihrer steten Beachtung und Befolgung für die Septuaginta-Kritik

jedem einleuchtend sein wird. Gab nämlich das materielle Abweichen der LXX von «der hebräischen Wahrheit» den hauptsächlichen Anlass zu den jüngeren Versionen und sur Korrektur der Septuaginta nach denselben. so folgt ans dieser Thatsache gerade, dass, wenn der griechische Text auf eine vom masoretischen Texte differierende Vorlage zurückgeht, darin die Bürgschaft der «Septuagintamāssigkeit > liegt (conf. Bleek-Wellhausen, Einleitung in das Alte Testament, Auflage V, Berlin 1886, pag 552/3). So hat denn auch Paul de Lagarde als zweites und drittes Axiom für die Bearbeitung bezw. die Kritik der LXX in der Vorrede zu seinem trefflichen Werke «Anmerkungen zur griechischen Uebersetzung der Proverbien (Leipzig 1863)» pag. 3 die Sätze aufgestellt: «Wenn ein Vers oder Versteil in einer freieren und in einer sklavisch treuen Uebertragung vorliegt, gilt die erstere als die echte.» — Wenn sich zwei Lesarten neben einander finden, von denen die eine den masoretischen Text ausdrückt, die andere nur aus einer von ihm abweichenden Urschrift erklärt werden kann, so ist die letztere für ursprünglich n halten.» Die Beachtung dieser Grundsätze schließt in III Regum unbedingt jeden Zweifel an der Güte und Vorzüglichkeit bezw. an der Echtheit und Ursprünglichkeit des Cod. Vaticanus im Gegensatz zum Cod. Alexandrinus aus (ersterem, wie er ihm in der Edito Sixtina vorgelegen, batte auch Thiersch [a. a. O.] den Vorzug gegeben). Mit vollem Recht hat daher Thenius in seinem Kommentar zu den Königsbüchern (Aufl. II, Leipzig 1873, pag. XXX) A. als kritisches Mittel für die Beurteilung des hebräischen Textes ausgeschlossen. Doch vermissen wir bei ihm für sein Verfahren genügende und durchschlagende Beweisgründe. Denn nicht kann und darf uns seine flüchtig hingeworfene Vermutung, A. sei nach dem hebräischen Texte

überarbeitet worden, genügen für die Erklärung seiner abweichenden, eng an den Hebräer sich anschließenden

Textgestalt, um daraufhin einen so angesehenen und durch sein Alter wichtigen Uncialcodex als unbrauchbar zu bezeichnen und ihn ohne weiteres zu ignorieren. Die Zahl seiner Varianten ist ja so groß, seine ganze Textgestalt so auffällig verschieden von der in B., dass wir eine andere Uebersetzung oder mindestens eine ganz andere Recension vor uns zu haben glauben. Welchen Weg haben wir nun einzuschlagen, um eine genügende Erklärung zu finden, für die Verschiedenheit der Textgestalt in A. von der in B. bezw. für ihre enge Verwandtschaft mit der masore-Da sämtliche Handschriften, die wir besitzen, tischen? jünger sind als des Origenes textkritische Arbeiten, so müssen wir zuvörderst dessen Hexapla, soweit sie uns zugänglich ist, befragen. Hatte doch Origenes bei der Abfassung seines Riesenwerkes das Endziel im Auge, die Diskrepanz der Septuaginta vom masoretischen Texte zu beseitigen durch Korrektur nach dem hebräischen Original in der zu seiner Zeit bei den Juden kanonisch gewordenen Gestalt und nach den daraus geflossenen Versionen (Bleek-Wellhausen a. a. O. pag. 544/6). Hierzu kommt noch, dass ja bekanntlich bereits kurze Zeit nach ihrem Entstehen der Einfluss der Hexapla besonders durch die zahlreichen, unter dem Vorsitz des Eusebius und Pamphilus zu Cäsarea verfertigten Abschriften der fünften Kolumne, die ja G. in der von Origenes zurechtgestutzten Gestalt enthielt, ein ganz hervorragender war. Klagt doch bereits Hieronymus, es existiere zu seiner Zeit keine Handschrift, die nicht hexaplarisch inficiert sei. Wer kennt nicht seine Worte: «Vis amator esse verus Septuaginta interpretum? Non legas ea, quae sub asteriscis sunt, imo rade de voluminibus, ut veterum te fautorem probes. feceris, omnes ecclesiarum bibliothecas damnare cogeris: vix enim unus aut alter invenitur liber, qui ista non habeat?» Dass vornehmlich A. hexaplarischen Einslüssen ausgesetzt

gewesen, hat bereits Montfaucon, der nach Vorgängern,

wie Morinus und Drusius zuerst es unternahm, in umfangreicherem Masse die Hexapla wiederherzustellen, bemerkt und in dieser Beziehung besonders auf das Buch der Richter verwiesen. In den Präliminarien zu seiner Hexapla finden sich pag. 43 die Worte: «Ex editione illa Hexaplari

Richter verwiesen. In den Präliminarien zu seiner Hexapla finden sich pag. 43 die Worte: «Ex editione illa Hexaplari multa in hodiernas editiones transmissa deprehenduntur. Nec loquor tantum de Alexandrino codice, qui editionem illam Hexaplarem pene sequitur, ut videre est praesertim in libro Judicum.» Allerdings hatte ja schon früher Grabe

in seiner Epistola ad Joannem Millium Oxford 1705 die Textgestalt des Alexandrinus im Buche der Richter als der Recension des Origenes verwandt und angehörig zu erweisen gesucht. So sagt er pag. 4 seiner Schrift: «Libri Judicum versionem τῶν O, quam Origenes in Hexaplis exhibuit . . . . . codice alexandrino contineri deprehendi; . . . . . weiter magna capitis IX, X, XVI, XVII et

ceterorum usque ad finem parte hexaplarem insuper Origenis editionem, cuius reliquias in colbertinis et Isaaci Vossii membranis mss. antiquissimis conservatas habemus, laudato alexandrino codici consonam esse ostendam.»

Vielleicht gelingt es uns, nun auch die enge Verwandtschaft, welche sichtlich zwischen A. und M. in III Regum besteht, in der Weise zu erklären, dass wir sie durch den Nachweis der Abhängigkeit der Textgestalt in A. von der Hexapla auf den Einflus des Origenes zurückzuführen vermögen.

Stehen uns doch heutzutage ganz andere Hilfsmittel zu Gebote als Grabe einst und Montfaucon.

Wie richtig bereits trotz des geringen vorhandenen Beweismaterials ihre Ansicht gewesen, erkennen wir besonders aus den nach zehnjähriger, mühevoller und bewundernswerter gründlicher Arbeit veröffentlichten Fragmenten Fr. Field's (Origenis Hexaplorum quae supersunt Tomus I Oxonii 1875), deren Wert und Bedeutung wir nicht besser zu würdigen vermögen, als neuerdings Pitra

(Analecta sacra spicilegio solesmensi parata.

10

grapheo veneto 1883» pag. 551) mit seinen anerkennenden, begeisterten Worten es gethan; «Monumentum exegit hisce diebus Fr. Fieldius, in summum decus Academiae Oxoniensis Wenn schon Field seinem Werke et Cantabrigiensis.» durch die Vergleichung neuer, noch nicht verwerteter Handschriften, durch gelehrte und gründliche Anmerkungen hervorragenden Wert verlieh, so lag sein gewaltiger Fortschritt gegenüber Montfaucon ganz besonders in der Benutzung der von Paulus v. Tella im Jahre 617/8 verfasten Syro-Hexaplaris', soweit sie ihm zugänglich war. . . . . Notas variatissima eruditione ad cumulum oppletas subiecit, ubi quasi gemmae tum primum emicant scholia versionis Syro-Hexaplaris (Pitra a. a. O.). Ist doch diese syrische Uebersetzung gewissermaßen ein Ersatz geworden für den verloren gegangenen griechisch-hexaplarischen Text. Eine Einsicht nun in die Anmerkungen Field's zu seinen Fragmenten für III Regum überzeugt uns von einer fast vollständigen Uebereinstimmung der von B. abweichenden Lesarten in A. mit den angeführten Lesarten der Syro-Hexaplaris und legt die Vermutung nahe, dass in A. die Textgestalt der Septuagintacolumne der Hexapla bezw. eine der Abschriften des Eusebius und Pamphilus uns aufbewahrt sei. Da Field seinem Unternehmen gemäß nur fragmentarisch die Lesarten der Syro-Hexaplaris anführt, so ist für unseren Zweck eine Vergleichung mit dem Text dieser syrischen Uebersetzung selbst, für dessen Herausgabe wir Lagarde zu großem Dank verpflichtet sind (Field hat p. in der Handschrift, welche Ceriani ihm zur conf. s. Hexapla Verfügung stellte, benutzen müssen. Monitum zu III Reg. pag. 591), geboten. Diese Vergleichung im einzelnen durchzuführen, um auf Grund derselben ein möglichst sicheres Ergebnis bezüglich des Ver-

hältnisses, in welchem der Codex Alexandrinus zur hexaplarischen Recension steht, zu erzielen, betrachtet die

folgende Arbeit vornehmlich als ihre Aufgabe.

Doch zuvörderst drängt sich uns gleichzeitig hiermit eine Frage auf, welche durch Lagarde und Cornill in Fluß gebracht, in letzter Zeit die Beachtung hervorragender Septuagintakenner gefunden, die Frage nach dem Verhältnis des Vaticanus zur hexaplarischen Recension. Lagarde hat

die Verwandschaft des Codex B. zur Hexapla frühzeitig erkennend, pag. 3 s. Anmerkungen zur gr. Uebers. der Prov. sich geäußert: «Man hat sich gewöhnt, B. als eine dem Urtext sehr nahe kommende Handschrift zu betrachten. Wenn aber B. nicht selten da nur einen Auszug aus den jüngeren Versionen giebt, wo A. neben diesen noch die aus inneren Gründen als die älteste anzuerkennende Uebersetzung hat, so kann dies doch nur erklärt werden, wenn man annimmt, der Schreiber von B. habe aus einem glossierten Manuskript die ursprüngliche Gestalt der LXX

ausziehen wollen, habe sich aber mitunter versehen und das kopiert, was er hätte weglassen, das weggelassen, was er hätte kopieren sollen. In den Prolegomena zu seinem Werke: «Das Buch des Propheten Ezechiel» (Leipzig 1886) hat C. H. Cornill pag. 80—95 die Verwandtschaft der Textgestalt des Ezechiel im Vaticanus mit der in den sogenannten hexaplarischen Handschriften, dem Marchalianus, dem Chisianus und der syrischen Hexapla nachgewiesen

und sie in der Weise zu erklären versucht, dass B. ein mit großer Umsicht schon in sehr früher Zeit angesertigter Auszug aus der in Cäsarea autbewahrten Hexapla des Origenes sei, welcher beabsichtigte, aus dieser Recension die ursprüngliche Gestalt der LXX herzustellen nach der Anweisung des Hieronymus: Vis amator esse . . . . conf. früher pag. 8.

Wie Nestle uns (in der Th. L. Z. 1884, Nr. 15 Sp. 357 und seinen Septuagintastudien Ulm 1886. Progr. d. kgl. Gymn. pag. 10 [19]) mitteilt, kam J. R. Harris (Note on the Sinaitic and Vatican codices in Johns Hopkins University Circulars III 29. 20 March-April 1884 conf.

Bei der Wichtigkeit und Bedeutsamkeit des Vaticanus,

Cornill, Ezechiel pag. 95) auch zu dem Resultate, dass B. und S. gemeinsam aus der Bibliothek des Pamphilus in Cäsarea stammen.

12

als der ältesten und kostbarsten Handschrift, die wir besitzen, (S. ist für III Regum nicht vorhanden) für die gesamte Bibelkritik, hat diese allerdings von Cornill selbst mit der größten Zurückhaltung und nur für Ezechiel aufgestellte Hypothese vielfach Beachtung und Interesse ge-Während gelegentlich der Besprechung des Cornill'schen Werkes Nestle (Th. L. Z. 15. Mai 1886 Nr. 10 Sp. 219) einerseits im allgemeinen die Richtigkeit der Hypothese Cornill's zugebend doch bemerkt, dass die ganze Untersuchung hiebei zu ausschließlich unter dem Einfluß der einen Stelle des Hieronymus, welcher bei diesem selbst andere (ep. 106 ad Suniam, insbes. 89 ad August, praef. in 4 evv., auch Catal. s. v. Lucianus) entgegentreten, stehe, und andererseits Lagarde G. G. A. v. 1. Juni 1886 Nr. 11 pag. 443/4) sich nicht ganz mit Cornill einverstanden erklärt und zur Vorsicht mahnt, widerspricht Hort, «der Meister der neutestamentlichen Textkritik» in der «Academy» vom 24. December 1887. II 424 Sp. 3 völlig der Cornillschen Hypothese. Nach des letzteren Ansicht ist B. von einer bezw. mehreren Handschriften kopiert worden, welche teilweise eine textliche Verwandschaft mit der bezw. den Handschriften hatten, aus denen Origenes den Grundtext für die Septuagintacolumne seiner Hexapla nahm, den er für seinen Zweck mit «hexaplarischen Verbesserungen, Interpolationen und Beigaben» («Hexaplaric» doctorings, interpolations and accompaniments) versah.

Der Widerspruch eines Mannes wie Hort, so äußert sich Cornill in den G. G. N. v. 30. Mai 1888 Nr. 8 (pag. 194/6) mußte mir Veranlassung sein, bald möglichst die Frage einer weiteren und schärferen Prüfung zu unterziehen, und diese hat mich zu der Einsicht geführt, das jene von

mir aufgestellte Hypothese in der That eine irrige war. Der durchschlagende Gegengruud, an welchem seine Hypothese scheitere, sei die Schreibung der hebräischen Eigennamen im Vaticanus, welcher durchweg und vielfach allein gegen alle übrigen griechischen Handschriften die von der hebräischen Aussprache abweichende und deshalb als ursprünglich und echt septuagintamässig anzusehende Form der Eigennamen aufweise. Da es nun bekannt sei, dass Origenes bei der von ihm veranstalteten Recension des Septuagintatextes es sich namentlich angelegen sein liefs, die hebräischen Eigennamen in der griechischen Transskription nach derjenigen Gestalt und Aussprache zu corrigieren, welche der hebräische Text seiner Tage ihm dargeboten, während die ursprüngliche LXX teils freier gräcisierend in der Umschreibung verfahren sei, teils vielfach noch eine ältere und ursprünglichere Gestalt der Namen zeige, so sei schon durch diese eine Thatsache positiv bewiesen, dass B. nicht von der Recension des Origenes beeinflufst und von ihr abhängig sein könne. Die unleugbar und thatsächlich nahe Verwandtschaft des Vaticanus mit der speciell auf Origenes zurückgehenden Textgestalt der LXX erkläre er sich mit Hort daher, daß B. (nicht eine Kopie, sondern) cum grano salis die Vorlage der Hexapla

der speciell auf Origenes zurückgehenden Textgestalt der LXX erkläre er sich mit Hort daher, daß B. (nicht eine Kopie, sondern) cum grano salis die Vorlage der Hexapla sei. Diese Vermutung Hort's und Cornill's, die alle Wahrscheinlichkeit für sich hat, erfordert notwendigerweise eine eingehendere Untersuchung des Textes in B. für sämtliche Bücher der Bibel, ehe man ein allgemeines, sicheres Urteil über sein Verhältnis zu Origenes sowie überhaupt über den Ursprung seiner Textgestalt fällen darf. Deshalb soll bei folgendem Versuch, das Verhältnis der Textgestalt des Alexandrinus in III Regum zur hexaplarischen Recension festzustellen, auch der Vaticanus berücksichtigt werden.

Vor allem ist zu bemerken, daß B. in diesem Buche

Vor allem ist zu bemerken, dass B. in diesem Buche aus demselben Grunde wie im Ezechiel als von der Hexapla

unabhängig bezeichnet werden muß. Denn auch hie zeigt diese Handschrift in dem Punkte, wo sich die re daktionelle Thätigkeit des Origenes recht eigentlich be thätigte, in der Transskription der hebräischen Eigennamer keinerlei Beeinflussung durch dieselbe, sondern weist ebenfalls eine teils ursprünglichere, teils überhaupt ganz andere Form auf als der hebräische Text, die Syro-Hexaplaris Aber auch ihre sonst von A und der Alexandrinus. (p. u. M.) abweichende, freie Textgestalt, deren bereits kurz Erwähnung geschehen, lässt sie als von der Recensior des Origenes unabhängig erscheinen. Dass uns also in B ein vorhexaplarischer Text aufbewahrt ist, ob und in wie weit der Vermutung Hort's und Cornill's beizustimmen ist dürfte aus der beabsichtigten Textvergleichung, soweit dies mit den uns zu Gebote stehenden Mitteln möglich ist, klau sich erhärten lassen.

Dann bestätigte sich für III Regum wohl die Ansicht welche Hort (The Academy a. a. O.) über A. und B. allgemein ausspricht: «Trotz des unfraglich hohen Alters des Texttypus, welcher der Text des Alexandrinus genannt wird, und seines großen Wertes als Beweismittel für die frühere Geschichte der LXX habe ich ein starkes Gefühl dafür, daß der gegenüberstehende Text (rival text) schließlich in ganz klarer Weise derjenige sein wird, welcher im ganzen die Uebersetzung der LXX in ihrer relativ ältesten Form uns giebt (But, notwithstanding the unquestionably high antiquity . . . . oldest form).»

Nachdem unsere Arbeit in ihren Grundzügen und Resultaten fast vollständig fertig gestellt war, kam uns die gründliche Besprechung Nestle's von Ceriani's «Monumenta sacra et profana. Tomus VII codex syro-hexaplaris ambrosianus photolithographice editus 1874» in der Th. L. Z. 1876 Sp. 179 f. (die gleich den anderen Recensionen

Klarstellung der oft verwickelten Fragen auf dem Gebiete der LXX jedem, der sich diesen Studien widmet, zur Lektüre dringend anzuraten ist) zu Gesicht (leider erst so spät, sie hätte früher viel Arbeit erspart) und die feinen Bemerkungen in derselben bezüglich der künftigen Ver-

Nestle's in der Th. L. Z. und dem L. C. Bl. durch die

wendung der Syro-Hexaplaris erfüllten uns mit der Zuversicht, dass die Fesstellung des Verhältnisses unserer zwei ältesten Uncialcodices zur hexaplarischen Recension, wie sie in dieser Arbeit versucht wird, keine nutzlose und überflüssige Mühe ist. Sie lauten: «Sollen wir noch ein Wort sagen über den Gebrauch, der von dieser syrischen Hexapla für eine zukünftige kritische Ausgabe der Sep-

tuaginta zu machen ist, so thun wir das am besten wieder mit den Worten des Hieronymus: «Vis amator esse.... Man nehme nur einmal z. B. Tischendorf's Ausgabe und streiche von den Lesarten des Alexandrinus, was sich mit Hilfe der syrischen Hexapla als origenistisches Einschiebsel

Hilfe der syrischen Hexapla als origenistisches Einschiebsel aus Theodotion kundgiebt und man wird finden, 1) wie mehr als 2 Drittel der Varianten gänzlich wegfallen, 2) die übrigbleibenden fast nur noch grammatikalische Formen

und Aehnliches betreffen und 3) der Codex Vaticanus immer glänzender als die aller künftigen Septuagintakritik zu Grunde zu legende Handschrift heraustritt.

Mit Hilfe der syrischen Hexapla und des Vaticanus läst sich der Septuagintatext aus der Zeit kurz vor Origenes feststellen; höher hinauf werden wir nicht mit Sicherheit kommen. Die syrische Hexapla ist nun wenigstens für die Hälfte des Alten Testamens sicher gegeben; hoffen wir, dass die Vollendung der Herausgabe des Vaticanus nicht mehr zu lange auf sich warten läst.

Was Nestle einst gewünscht und erhofft, ist bereits längst erfüllt. Der Codex Vaticanus, mit dessen Herausgabe Vercellone und Cozza 1868 begonnen, liegt seit 1872 in 5 Bänden, den Text des Neuen und Alten Testaments umfassend, im Facsimile-Druck vor (Bibliorum sacrorum Graecus codex Vaticanus), wozu nach 9 Jahren der VL Band, Prolegomena und einen kritischen Kommentar allerdings leider nicht mit der erforderlichen Akribie (conf. Epilogomena zur LXX Ausgabe des Leander van Efs. Leipzig [Bredt] 1887 pag. 23; ebenso Nestle, L. C. Bl. Jahrg. 1882 Nr. 4 Sp. 105 f.) enthaltend, erschien. Durch Nestle selbst, der eine überaus exakte und sorgsame Kollation der Editio Sixtina mit der neuesten Ausgabe des Vaticanus uns bot (Veteris testamenti graeci codices Vaticanus et Sinaiticus um textu recepto collati ab Eb. Nestle Leipzig 1880), wurden wir in stand gesetzt, den Vaticanus in einer das teure Original ersetzenden treuen Wiedergabe zu benutzen und waren nicht mehr auf die unzuverlässige Repräsentantin desselben, die Editio Sixtina von 1586 (bezw. 1587 conf. Epilegomena pag. 13 Anm. 1, ebenso Nestle's Collationen, Monitum pag. III Anm.), welche für drei Jahrhunderte ihre guten Dienste geleistet hatte, allein angewiesen. Denn wenn bereits Nestle durch seine Bemerkung (pag. V s. Monitum zu den Collationen I. Ausgabe), dass in mehr als 4000 Fällen, in welchen der Alexandrinus von der sixtinischen Ausgabe abweicht, der Vaticanus mit ersterem übereinstimmt, die Unzuverlässigkeit und Wertlosigkeit der Sixtina gekennzeichnet hat, so wird dieses Urteil bei jedem Buche von neuem in uns gefestigt; bemerken wir z.B. in III Regun eine ganz große Anzahl hexaplarischer Lesarten in der Sixtina, von denen das Original das Vaticanus frei ist (worauf es für uns ja gar viel ankommt), so lernen wir schon hieraus ganz besonders die Wichtigkeit und den hohen Wert der neuen Facsimile-Ausgabe recht erkennen und hochschätzen.

Erfreulich war es daher, dass der neuesten Handausgabe von Henry Barclay Swete (The Old Testament in Greek According the the Septuagint Vol. I Genesis—IV Regum,

Cambridge at the University Press 1887; Vol. II Chronik. Esra A. B., Psalmen [früher separat ediert The Psalms in Greek Cambridge 1889], Proverbien, Ecclesiastes, Canticum, Hiob, Sapientia Salom. u. Sirach, Esther, Judith, Tobit; Cambridge 1891) nicht wieder der sixtinische Text wie in Tischendorf's Ausgabe (Ed. VII 1887, welche denselben zwar ganz treu, aber mit allen ihm anhaftenden Mängeln wiedergiebt), sondern der reine Vaticanus zu Grunde gelegt worden ist. (Es ist zwar nicht zu unterschätzen, dass aus Tischendorf's Ausgabe, der Nestle's Collationen beigegeben sind, zu ersehen ist, an welcher Stelle die Herausgeber der Sixtina von ihrer Vorlage (B.) abweichen, letzteres bekanntlich nicht immer ohne Grund conf. Nestle L. C. Bl. Jahrg. 1888 Nr. 2 Sp. 41 f.) Bei Benutzung der Ausgabe Swete's ist wohl zu beachten, dass Bd. II pag. 878 f. (Addenda) eine Anzahl von Berichtigungen zum ersten Band, welche eine von Nestle angestellte Vergleichung mit sein. Supplement (in Tisch. A.) ergab, enthalt; in gleicher Weise sind die Ergänzungen bezw. Berichtigungen für Sirach (Eccli.) 1—23 im L. C. Bl. Jahrg. 92 Nr. 9 pag. 273 f. nicht zu übersehen.

Es ist selbstverständlich und wäre überflüssig zu bemerken, das bei dem gegenwärtigen Stande der Forschung für die Benutzung der LXX zu textkritischen bezw. exegetischen Zwecken stets der Text des Vaticanus als bester und ältester (allerdings neben gleichzeitiger Berücksichtigung Lucian's und des handschriftlichen Materials in Holmes-Parsons) und zwar in seiner ursprünglichen Gestalt (entweder in Swete's Ausgabe oder bei steter Beachtung von Nestle's Collationen auch in der Tischendorf's) zu verwerten ist, wenn nicht noch immer falsche Ansichten hierüber sich hören ließen. Trotzdem bereits Schulte in seiner Dissertationsschrift «De restitutione atque indole genuinae versionis Graecae in libro Judicum», Leipzig 1889 pag. 27 die falsche Ansicht Kaulen's (Einleitung in die heilige Schrift

18 Vorwort zur 2. Auflage 1887. Freiburg. — In Aufl. 3, 1890 ist nichts darin geändert; conf. Vorwort-) dass statt der Tischendorf schen Texte die LXX-Ausgabe von Lagarde bei biblischen Anführungen als Norm dienen muß, zurückgewiesen und Nestle ihm hierin selbstverständlich zugestimmt hat (L. C. Bl. 1890 Nr. 36 pag. 1241 f.) vertritt diese Ansicht noch immer Hoberg (i. Katholik. 1890 i. s. Recension von Schäfer, Einl. in das Neue Testament) und verweist sogar als Beurteiler von «Euringer, Masorahtext des Koheleth > (Literarische Rundschau 1891 Nr. 2) auf Lagarde's Schriften als Stütze für seine Behauptung, als ob

je Lagarde daran gedacht hätte, mit seiner Ausgabe (Librorum veteris testamenti canonicorum pars prior graece, Göttingen 1883) etwas anderes bieten zu wollen als den von Chrysostomus und Theodoret gebrauchten amtlichen Text der Sprengel von Antiochien und Konstantinopel, der nach dem Zeugnis des Hieronymus auf den im letzten Jahrzehnt des dritten Jahrhunderts lebenden Märtyrer Lucian zurückgeht. Nicht minder irrt Hoberg, wenn er für die von Lagarde noch nicht edierten Bücher den Text der Com-

plutenser bezw. Antwerpener Polyglotte zu benutzen vorschlägt, da ja diese Ausgaben, wenn sie auch noch manch' gute Lesart bewahrt haben mögen, eine ganz hervorragend gemischte Textgestalt aufweisen. Soweit über den Vaticanus, der in folgender Arbeit nach Swete citiert wird. - Zur Vervollständigung der Syro-Hexaplaris hat Lagarde beigetragen, der aus 4 Londoner und einer Pariser Hand-

schrift die Bücher Exodus, Numeri, Josua und Regnorum III und IV herausgab. (Veteris testamenti ab Origene recensiti fragmenta apud Syros servata quinque Göttingen 1880). — Was den Alexandrinus betrifft, so liegt auch dieser uns nun in reiner Gestalt vor, seitdem Thompson's Ausgabe Facsimile of the Codex Alexandrinus Published by order of the Trustees and sold at the British Museum. Old Testament Vol. I-III 1882-83 (New Test. Vol. IV ist

bereits 1879/80 erschienen) veröffentlicht ist und Nestle sie mit den unter dem Text angegebenen Lesarten in Tischendorf's Ausgabe collationiert hat — an 500 Stellen hat Tischendorf, sei es durch Baber's, sei es durch eigene Schuld geirrt (conf. Nestle's Monitum zu s. Supplement pag. 8) — und die Ergebnisse seiner Collation dem Supplement der VII. Aufl. Tisch. beigegeben hat (infra lineam). Bevor wir Tischendorf's Ed. VII zu Gesichte bekamen, war es uns möglich, durch die Güte der Berliner Königl. Bibliothek Thompson selbst einzusehen.

Im Anschlus an die bisherigen Ausführungen über die Gestalt der Textausgaben, welche uns gegenwärtig zur Verfügung stehen, und über ihre Zuverlässigkeit als Ueberlieserung der alten Handschriften dürfte es nicht überslüssig sein, hier anzuführen, was von der Vetus Latina bis jetzt ediert ist, zumal dies nirgends vollständig angegeben ist. Denn wenn auch vor der Hand der Text dieser Tochterübersetzung der LXX bei unserer speciellen Aufgabe noch nicht in Betracht kommt, so ist er doch für die Erreichung des Zieles, wozu unsere Arbeit nur der erste Ausgangspunkt sein soll, nämlich die Gewinnung des vororigenistischen LXX-Textes, von höchstem Werte und erfordert später nicht minder eine gründliche Untersuchung bezüglich seines Verhältnisses zu dem Texte, welchen Origenes für echte Septuaginta hielt, als der Text Lucian's.

Entgegen der Ansicht Lagarde's (conf. s. Ankündigung einer neuen Ausgabe des Alten Testaments 1882), daßs man, um dem ursprünglichen Texte allmählich näher zu kommen, mit Lucian beginnen soll, behalten wir uns die eingehendere Untersuchung und Darlegung des Verhältnisses Lucian's zur Hexapla und Vetus Latina für später vor, nachdem wir von Origenes ausgehend über des letzeren Text uns Klarheit verschafft haben werden. Als Stütze für diese Ansicht genügt uns Nestle (L. C. Bl. Jahrg. 1882 Nr. 20 pag. 657 f.).

Gelegentlich sei nur bemerkt, dass Lucian zu III Regum auch vielfach dem Einfluss des Origenes ausgesetzt gewesen Neben anderen hexaplarischen Lesarten sind besonders die in p. am Rande verzeichneten in Lucian wiederzufinden. Ferner bemerkten wir, dass auch in III Regum eine ganz auffällige Uebereinstimmung zwischen Vetus Latina und Lucian herrscht, wie dies bereits für andere Bücher nachgewiesen worden ist (conf. Ceriani, Monumenta sacra et profona 1 XVI für Threni; [Vercellone weist dies ötters nach für den Text des margo legionensis]; conf. Wellhausen, der Text der Bücher Samuelis, Göttingen 71 [Anhang]; Jacob, das Buch Esther bei d. LXX pag. 19. 20; S. R. Driver, Notes on the hebrew text of the books of Samuel, Oxford 1890 [Clarendon Press] pag. LXVII.)

Für die Vetus Latina zu III Regum bietet nun außer den zum größten Teil recht dürftigen Fragmenten bei Sabatier im I. Bande seines bekannten Werkes «Bibliorum sacrorum Latinae versiones antiquae seu vetus Italica Paris 1743, nicht geringe Ausbeute der Margo codicis legionensis, den C. Vercellone uns im Anschluss an sein Werk Variae lectiones Vulgatae Latinae Bibliorum Editionis Tomus II Rom 1864 pag. 443—554 zugänglich gemacht Wir finden daselbst Fragmente zu allen Kapiteln außer zu XX, XXI und XXII. - In der Zeitschrift des Harzvereins für Geschichte Jahrg. 1874 pag. 262 ist uns ein Bruchstück einer vorhieronymianischen Uebersetzung, enthaltend den Text von Cap. V, 2-9, veröffentlicht, welches Mülverstedt und Jacobs in Magdeburg auf zwei Pergamentblättern des Umschlags einer Quedlinburger Stiftsrechnung aus den Jahren 1617/18 entdeckt haben.

Nach 22 Jahren fand Düning in Quedlinburg in einem alten Schranke des Archivs der Oberpfarre zu St. Servatii unter verschiedenen Kommunikantenregistern des 17. und 18. Jahrhunderts ein solches aus den Jahren 1619-21, auf dessen Pergamenteinbande sich die wörtliche Fort-

setzung des eben erwähnten Stückes befand. Das erstere bricht mitten in den Worten des Hiram Cap. V, 9 ego ponam illas rates usque in lo ab und Düning's Ostern 1888 im Programm des Quedlinburger Gymnasiums veröffentlichtes Fragment setzt den Text fort mit den Worten cum quemcunque dixeris . . . . und reicht bis Cap. VI, 7. — Duning, der in seiner Schrift die zu III Regum edierten Bruchstücke der Vetus Latina aufzählt, scheint es entgangen zu sein, dass 1885 J. Belsheim aus einem codex rescriptus der Bibliotheca Caesarea Regia Palatina Vindobonensis nebst Bruchstücken zu anderen Büchern auch m III Regum 5 Fragmente veröffentlicht hat, welche den Text zu Cap. XI, 41—XII, 11; XIII, 19—28; XIV, 6—15; XV, 34—XVI, 28; XVIII, 23—29 enthalten. (Belsheim, Palimpsestus Vindobonensis. Antiquissimae veteris testamenti translationis latinae fragmenta e codice rescripto eruit et primum edidit J. B. conf. Nestle's Anzeige i. d. Th. L. Z. 1885 Nr. 21 pag. 515.) Auf eine irrtümliche Behauptung Belsheim's möchten wir hier aufmerksam In seiner Praefatio pag. VI spricht er von der Beschaffenheit des lateinischen Textes und seinem Verhältnis zum griechischen und bemerkt zu den Bruchstücken unseres Buches: «In libro III Regum plura inveniuntur additamenta, quae in translationis septuagintaviralis editionibus, quas mihi inspicere licuit, non exstant conf. cap. XIV, uhi actio regis Rhoboam cum populo, consultatio eius cum senioribus et iunioribus et inconsideratum responsum eius cap. XII non sine variationibus nomullis reiteratur.

Allerdings enthält Cap. XIV des griechischen Textes nicht die Zusätze im lateinischen, aber vergleichen wir den großen Zusatz des Vaticanus nach Cap. XII, 24 (Swete 24a—z), dann finden wir, daß der Text des lateinischen Fragmentes vollständig identisch ist mit dem Texte, der von 24k an mit den Worten καὶ είπεν 'Αχειὰ τῷ παιδαρίφ

22 Silberstein, über d. Ursprung d. im Codex Alexandrinus u.

beginnt und bis zu den in 24 r stehenden Worten οδτως λαλήσεις πρὸς τὸν λαὸν λέγων Ἡ μιπρότης μου reicht.

Bevor wir zum Zwecke der Feststellung des Verhältnisses, in welchem der Alexandrinus und Vaticanus zur hexaplarischen Recension stehen, eine Vergleichung zwischen A. B. und p. anstellen, scheint es uns geboten, auf den geschichtlichen Ursprung, das Wesen und die Art der Ueberlieferung der Syro-Hexaplaris näher einzugehen; denn nur dadurch dürften wir im stande sein, einen gerechten Masstab an die Verwendung von p. als Hilfsmittel für den verloren gegangenen griechisch-hexaplarischen Text zu legen. Nicht minder erforderlich ist es, zum Zwecke einer richtigen Beurteilung der Grenze der zu fordernden Uebereinstimmung zwischen A. und p. die von B. abweichenden Lesarten des Alexandrinus einer genaueren Prüfung in der Hinsicht zu unterwerfen, dass wir mit Fug und Recht diejenigen von ihnen eliminieren, welche entweder nur im Wesen der griechischen Handschriften begründet sind, oder bei denen sich durch das Syrische eine Entscheidung für A. oder B. nicht treffen läst. Denn wenn auch p. dadurch, dass sie überaus wortgetreu übersetzend sich genau an den griechischen Text anschliefst, indem sie sogar griechische Partikeln und Etymologien nachahmt und griechische Wörter öfters beibehält, von höchstem diplomatischen Werte als vollgewichtiges Zeugnis für die Lesarten des Griechen gelten sollte, so dürfen wir, auch wenn wir A. für identisch mit einem Exemplar des Eusebius und Pamphilus halten, nicht vollständige Uebereinstimmung zwischen A. und p. erwarten oder fordern.

Liegen doch beinahe 5 Jahrhunderte zwischen der Abfassung der Uebersetzung und dem Beginne der Verfertigung und massenhaften Vervielfältigung der Abschriften des Eusebius und Pamphilus aus der Hexapla.

Was die Handschrift selbst betrifft, welche Field benutzte und deren Text von Lagarde ediert uns vorliegt, gehört sie dem achten Jahrhundert an (ist also ungehr 100 Jahre nach Entstehung des Originals zu datieren nf. Field's Monitum und Lagarde's Ausgabe Vorwort g. III [codex] musei britannici 14437, Wrightii 53, riptum saeculo octavo: «Regnorum tertii») und bietet s für unser Buch mit Ausnahme eines Defektes von p. VII, 14—VIII, 61 (dieses Stück wird deshalb später htt berücksichtigt) den Text vollständig.

Bezüglich der Ueberlieferung der hexaplarischen Zeichen d in ihr ebenso wie in anderen Büchern Inkorrektheiten großer Anzahl zu bemerken, worüber bereits Field mit n Worten klagt: In asteriscis et obelis pingendis scriba n raro peccat, confusione ex more dictorum siglorum n solum initio sententiae, sed singulis lineis quibus senterminaretur praemittendorum evidenter nf. s. Monitum). Doch ihrer Richtigstellung sind wir t nur geringen Ausnahmen überhoben, da Field's Meisternd dies bereits in bekannter gründlicher Weise gethan. wenigen Stellen, an denen Field's Angaben mit dem s vorliegenden Text in Lagarde's Ausgabe nicht überstimmen und daher teils zu vervollständigen teils zu richtigen sind, mögen hier ihre Aufzählung finden. den sich in Lagarde's Text foldende mit dem Obelus zeichnete Lesarten, die Field nicht anführt.

Cap. II, 2 אירוא: (÷εἰμι<).

Cap. II, 42 בון אורשלם (-έξ ἸερουσαλήμΥ).

Cap. XVIII, 38 sind die Worte πύρ παρά πυρίου ἐκ οὐραινοῦ (Μ. liest nur אָשׁ־יִהוְהָּה) wiedergegeben mit פורא כון בי כריא כון שנ; der Metobelus fehlt hinter שמיא. Obelus ist jedenfalls an falsche Stelle geraten und wie bezeugt vor ישׁ בע setzen, so daſs - ἐκ τοῦ οὐρανοῦς zu en ist (was bei Field nicht angeführt ist).

Cap. XIX, 20 אלישע (-'Eleioale').

Cap. XXII, 7 למריאל (-τὸν κύριον\*).

Cap. XXII, 30 ריהורא - (-βασιλέα ἸούδαΥ).

24

In Cap. XIX, 6 giebt Field die Worte και ἀνέστη mit Obelus an und bemerkt, dass p. fälschlich diese Worte mit dem Asteriskus liest; er hat jedenfalls übersehen, dass Σημάνεστης) in p. zu Vers 8 gehört. Denn in p. liegt augenscheinlich ein Desekt, veranlast durch Homoeote-

אַרְקרֵא (אֵגמּנ ἀνέστη΄) in p. zu Vers 8 gehört. Denn in p. liegt augenscheinlich ein Defekt, veranlast durch Homoeoteleuton vor, so das die Worte von אַרְּטָרָה. Vers 6 his אַרְסָרָא. Vers 8 fehlen.

Cap. XXI (XX) 16 führt Field -δ Ἰεζραηλίτης an. In

καὶ ἐγένετο ἐν τῷ εἰσέρχεσθαι αὐτην, καὶ αὕτη ἀπεξενοῦπ fehlen, wohl infolge eines Homoeoteleuton, da Vers 6 mit καὶ ἐγένετο beginnt.
 Cap. XXI (XX), 19 pag. 641/2 Anm. 27 sagt Field
 Mox Syro-Hex.: ἐπεῖ λείξουσιν οἱ κύνες καὶ τὸ αἰπά σαι.

Sonst wären noch folgende Einzelheiten zu erwähnen. E-Cap. XIV, 5 führt Field nicht an, dass in p. die Worte

«Mox Syro-Hex.: ἐκεῖ λείξουσιν οἱ κύνες καὶ τὸ αἰμά σου, invitis libris Graecis». Doch sowohl A. als auch B. lesen diese Worte, nur fehlt in B. καί und in A. οἱ κύνες καί (A. B. λίξουσιν).

Cap. IV, 16 zu Μααλωθ s. später.
 Cap. II, 30 bezeichnet Field →πρὸς Ἰωάβ
 als fehlend

ἐγένετο μετὰ ταῦτα≺.

in B., während dies nicht der Fall ist, wogegen XV, 28 die Worte × A. Σ. ἀντ' αὐτοῦς, von denen Field sagt, Desunt in Cod. XI solo» auch in B. fehlen (Ed. Sixtina liest ἀντ' αὐτοῦ) s. weiter unten. (Cap. XV. 23 bezeichnet

liest ἀντ' αὐτοῦ) s. weiter unten. (Cap. XV, 23 bezeichnet F. die Worte ※Θ καὶ τὰς πόλεις ᾶς ψκοδόμησεν irrtümlich als fehlend in A. s. weiter unten. Dagegen hat er die Lesarten Cap. XV, 24 ※'A. Θ μετὰ τῶν πατέρων αὐτοῦς -

und ※'A. Θ πατρός αὐτοῦ, sowie Cap. XVIII, 11 ※ίδοὺ 1

Huoó, 12 χ'A. Θ. και σὸχ εδρήσει σε nicht als in A. vorhanden bezeichnet. (Was sonst noch über Versehen dieser Art bei Field zu bemerken ist, soll an geeigneter Stelle erwähnt werden.)

Für unseren Gebrauch der Uebersetzung ist nun ferner m beachten, dass ihr Schöpfer, Paulus v. Tella, wenn auch die besten LXX-Handschriften ihm zu Gebote standen, d. h. solche, die von Eusebius und Pamphilus dem Original der Hexapla entnommen waren und die kritischen Zeichen beibehalten hatten, sicher verschiedene solcher Handschriften benutzt hat, wie bereits Nestle (Th. L. Z. Jahrg. 1876 pag. 179) bemerkt hat; letzterer verweist hierbei auf die von Masius angeführte Note, die der Pariser Handschrift hinter II Regum, der Londoner Hdss. am Ende von Exodus, Josua, Ruth, I Regum, des Ambrosianus am Ende der Proverbien und des Jesaias. Erklärlich und nicht wunderbar ist es daher, wenn manche Lesart in der Syro-Hexaplaris sich findet, welche in der griechischen Ueberlieferung fehlt, zumal bis jetzt von keinem einzigen der Codices, welche nach der gewöhnlichen Annahme der hexaplarischen Recension angehören (so der Codex Marchalianus, Chisianus [R. VII, 45], Barberinus, Sarravianus, Coislinianus und andere conf. Pitra, Analecta sacra . . . III pag. 552 f.) mit Sicherheit sich behaupten lässt, dass er Paulus v. Tella vorgelegen hat. (Lagarde spricht [G. G. A. Jahrg. 1886 Nr. 11 pag. 444] von einem im Privatbesitze befindlichen, fast sicher die Recension von Palästina wiedergebenden Codex, der ihm zugänglich sei.) Hierzu kommt noch, das p. verschiedenen fremden Einflüssen ausgesetzt ge-Bereits G. Bickell bezeichnet in seiner treffwesen ist. lichen und lehrreichen Schrift «De indole ac ratione versionis Alexandrinae in interpretando libro Jobi» Marburg 1862 pag. 37 p. als verderbt mit den Worten: «praebere recensionem post hexapla e reliquis interpretibus iterum interpolatam et correctam, und Field (Prolegomena in

Hexapla Origenis pag. LXIV—LXVI) führt Beispiele dafür an, das p. durch die Peschittha beeinslusst worden ist. dass vielen Stellen irgend eines Buches in Uebersetzung Lesarten sich finden, die aus anderen Büchern stammen und dass sie gar oft mit kritischen Zeichen versehene Lesarten zulässt, die weder durch M. noch durch die Mehrzahl der griechischen Handschriften bezeugt sind. Gelingt es nun auch, durch Vergleichung der Peschittha den Einfluss der letzteren auf p. gar oft zu erkennen, so lässt uns p. doch über Manches im Zweisel, und wenn ihr Wert zur Herstellung des vororigenistischen Textes ein hochbedeutender ist, so dass mit Recht Lagarde die Bruchstücke, welche er herausgab, mit dem bezeichnenden Titel «Veteris testamenti ab Origene recensiti fragmenta .... quinque» (conf. Th. L. Z. Jahrg. 1880, Nr. 23, Sp. 554/5. L. C. Bl. 1882, Nr. 20, Sp. 657 f.) versal, so müssen wir doch bei ihrem Gebrauch größter Vorsicht uns befleissigen.

Herrscht doch z. B. für Hiob, dessen hexaplarische Version in zwei lateinischen, mit kritischen Zeichen versehenen Handschriften überliefert ist (bei III Regum ist p. der einzige Zeuge für Origenes), was die Stellung und Anzahl der hexaplarischen Zeichen betrifft, in der Ueberlieferung der einzelnen Handschriften nicht völlige Uebereinstimmung, so dass oft in der einen als fehlend bezeichnet wird, was die andere als vorhanden angiebt.

Da hat sich denn als ein höchst wertvolles und nützliches Hülfsmittel zur Sicherstellung der schwankenden Ueberlieferung die 1885 und 1889 in zwei Bänden von P. Augustini Ciasca aus dem Museum Borgianum edierte Copto-Sahidische Bibelübersetzung erwiesen, welche Fragmente größeren und kleineren Umfangs zu sämtlichen Büchern liefert. Für Hiob ist sie zur Feststellung der Anzahl und richtigen Stellung der durch die griechischen und lateinischen hexaplarischen Handschriften unsiche

bezeugten, in diesem Buche zahlreich vorhandenen Lesarten des Origenes von Ciasca selbst (Tomus II Einleitung pag. XXXIII—XXXVI) und Dillmann (Sitzungsberichte der Berliner Akademie der Wissenschaften Dezemberheft 1890) in lohnender Weise benutzt worden, teils als Bestätigung und Ergänzung der Resultate Bickell's in seinen Arbeiten über Hiob (1. De indole . . . . conf. pag. 25, Fortsetzung hiervon in der Zeitschr. für kathol. Teologie 10. 1886, pag. 557/564), teils zur Berichtigung falscher Ansichten über die Ursprünglichkeit mancher Stellen oder über deren spätere Einschiebung. (Die Copto-Sahidische Uebersetzung bietet einen Text, der vor Origenes zurückgeht.) Für III Regum sind leider nur einige Verse von Ciasca im I. Bande pag. 217/8 und zwar Cap. XIX, 9b—14 überliefert und daher uns das Mittel, über zweifelhafte Stellen uns Gewiss-

heit zu verschaffen, versagt. Eine genauere Vergleichung der Peschittha (S.) mit p. ist für III Regum insofern höchst lohnend, als der Einfluss von S. auf p. sich öfters auf solche Lesarten erstreckt, bei deren Anführung Field die Worte gebraucht: «Sic Syro-Hexaplaris invitis libris Graecis. Da überall, wo in p. ein Einfluss von S. sich konstatieren lässt, der Lesart in A. der Vorzug zuerkannt werden muss, insofern uns wohl in A. der hexaplarische Text auf bewahrt ist, so möge hier eine Aufzählung der durch S. beeinflussten Stellen folgen, was ja gewissermaßen eine Reinigung von p. bedeutet. Vor der Hand jedoch sollen die Eigennamen, die ja, wie Thomas Skat Roerdam zu Richter und Ruth bemerkt hat (conf. s. W. Libri Judicum et Ruth secundum versionem Syriaco-Hexaplarem Havniae 1859. Praefatio pag. VIII) vornehmlich dem Einfluss der Peschittha ausgesetzt waren, nicht berücksichtigt werden, da sie späterhin aus noch zu entwickelnden Gründen eingehender behandelt werden sollen.

## Cap. I.

28

38, 44 מְלֵּכְרְתִי וְהַפְּלֵחִי (M.); diese Worte übersetzen A. B. mit אמו ז אַבּרְבּיּלִי אַנוֹ מְלֵּחִי (M.); diese Worte übersetzen A. B. mit אמו ז אַבּרְבּילִי אַנוֹ מַלְּחַא ז מַלְּחַא בּוֹ שִּׁנְיּלִי אַנְיּילִי בּילִי אַנְיּלְיִא וּמַלְּחָא = liberi et servi (P. Smith, Thesaurus pag. 3151) oder nobiles et rustici (Castelli, Lexicon Syr. pag. 707). Allerdings hat S. an diesen Stellen בקלעא (Bogenschützen und Schleuderer), aber II Regum, VIII, 18. XV. 18. XX, 7. 23 finden sich in S. dieselben Worte wie an unserer Stelle in p.

52. מְשְׁעֵרְהוּ (M.) A. B. = τῶν τριχῶν αὐτοῦ. p. = Τῶν τριχῶν αὐτοῦ. Dazu bemerkt Field (Anm. 60) «Syrohex. in textu τῶν τριχῶν τῆς κεφαλῆς αὐτοῦ, invitis libris Graecis.» In S. steht ebenfalls מן סערא דרישה.

#### Cap. IV.

- 12. ער מֵעֶבֶר (M.). B. = ξως Μαέβερ. A. ξως Μεμ· βραδει; p. = וערמא לעברא. Field bemerkt (Anm. 12) «Syro-hex. in textu . . . . καὶ ξως τοῦ πέραν, invitis libris Graecis, qui omnes nomen proprium varie exaratum habent»; S. liest so wie p.

## Cap. V.

- 25 (Sw. 11). מְכֵּלֶת (M.); B. μαχείρ, A. μαχάλ (μαλάλ), p. = מאכולתא ; ebenso liest S. (Field, Anm. 17).
- 25 (Sw. 11). בְּחִית (M.); A. B. = (ἐλαίου) κεκομμένου; p. S. = עצירה (Field, Anm. 20).
- [20 (Sw. 6). בָּנֵי ; A. B. אָבְנֹי ; p. S. = בָּנֵי (בֿי אָעָהַי)
  Field, Anm. 8.]
  - [22 (Sw. 8). יבַעֵּצֵי ; A. B. om. p. S. = ובקיםא.]

#### Cap. VI.

6 (Sw. 11). יְהַקִּיכְנְה (M.); A. B. = אמו דל μέσον; p. = (Field, אמו דקה μέσης. Anm. 18),  $\gamma =$  ומצעיתא.

21 (B<sub>2</sub>).

TW (Field, Anm. 68).

20. 21 (Sw. 20). זְהָב קְנוּר (M.); 20. A. B. = χρυσίφ απικλεισμένφ.

held, Anm. 43.)
37 (B. VI, 4). אָרָרַח זִי (M.); פֿע μηνί Νεισφ = Β (Sw.

A. χρυσίφ ἀποκλίστφ; p. S. = Δίτυρος.

ען, 3). A. == ἐν μηνί Ζειού; p. S. = בירחא איר. p.

μτη (= ἐν μιηνί Ἰὼρ τῷ δευτέρῳ conf. Field, Anm. 67.)

ε weiter unten.

38 (B. VI, בּיַרַח בּוּל (M.); B. (Sw. VI, 5) פֿי μηνὶ Βωὰ; A = פֿי ציין אַראָן Βούλ; p. = בארול תשרי, ist indenfalls Doppelübersetzung; in S. findet sich nur השרין

# Cap. VII.

3 (Sw. 40). קפור (M.); A. B. =  $\delta$  סדונעסג; p. S. = (Field, Anm. 5).

## Cap. X.

8. אַסְרָאָיה (M.); A. B. = δι' δλου; p. S. אַסְינאִיה = διὰ καντός [conf. Exodus XXV, 30 (Sw. 29), XXVII, 20 (in A.

B. und p.)]. Field, Anm. 6.
 12. וְכָּנִדְוֹת וְנְבֶּלֶים (M.); A. = καὶ κινύρας καὶ νάβλας,

12. יְכְנֵּרוֹת וּנְבֶּיִם (M.); A. = καὶ κινύρας καὶ νάβλας, B. = καὶ νάβλας καὶ κινύρας; p. = ; S. nur ; S. nur

umgestellt וכנרא וקיתרא; Field, Anm. 11.

## Cap. XI.

4. הְּפוּר (M.); A. B. פֿלַבּּגעניעטי; p.= אמטיין (Vers 2.3. געלון, אַלי (נעלון, אַכּי ; S. = אמטי (so auch 2.3. אמטי (נעלון, אַכּי). Field,

נצלון , צלי ; S. = אסטי (so auch 2. 3. נצלון , צלי ; Fiel Anm. 6.

7. בְּקְהָה (M.) δψηλόν = A. B.; p. und S. אילותא βωμόν (conf. XII, 32 p. = מ עלותא , dagegen in margine מ עלותא ב S.) Field, Anm. 10.

25 (Sw. 22). אָרָן (M.); A. B. καὶ ἐβαρυθύμησεν; p. und S. = ואעיק Field bemerkt «Syro-hex. vertit....h. e et contristavit (ἐλύπησε) (Israelem). Anm. 29.

Die Beachtung des bisher Ausgeführten ist für Textvergleichung von A. (bezw. B.) und p. schon der von höchster Bedeutung, weil wir einerseits davor gew bleiben sollen, Abweichungen in dem Texte, den p. darbietet, fälschlich als begründet in der griechischen V lage von p. zu finden, sowie andererseits das Vorhand sein wirklicher Varianten (siehe weiter unten) zwisch p. und A. uns erklärlich wird und von dem zu fassen Urteil über den Ursprung der Textgestalt in A. uns ni abschrecken kann. Nun aber ist es aus denselben Gründ noch erforderlich, dass wir uns Klarheit darüber verschaffe inwieweit die Verschiedenheit des syrischen und griechischi Idioms uns bei der Vergleichung Schranken auferlegt un auch diejenigen Lesarten ausscheiden, welche nur 1 Wesen der griechischen Handschriften begründet sind u daher zu den Varianten im eigentlichen Sinne nicht gezau werden können.

Es ist selbstverständlich, dass uns oft, da die verschiedenen Sprachen einander nicht decken, ihre Aufdrucksmittel verschiedentlicher Art sind, bei Differense zwischen A. und B. eine Entscheidung durch p. für de Lesart einer dieser beiden Handschriften nicht möglich sein kann.

[Bei der nun folgenden Anführung der hierher ge hörigen Fälle, die soweit als möglich Vollständigkeit au strebt, werden die B. angehörigen Lesarten vor de Klammer (]), die A. angehörigen hinter derselben ihre Platz finden.]

Wir können für die griechische Vorlage von p. di Lesart nicht sicher feststellen, wo A. und B. synonym Wörter gebrauchen (vgl. II,  $35_n$ ; XX, (G. XXI) 27; XI (XX) 18 ἀπαντήν] ἀπάντησιν; XVIII, 6 συναντήν] συνάντησιι II, 37 ἐξόδου] ἐξοδίας (Herodot, Polybius, Strabo); II, 4 οίδας] ἔγνως; X, 2 χρυσόν (Acc.)] χρυσίον; XI, 41 ρημάτω λόγων; XVII, 2 ρήμα] λόγος; XI, 15 στρατείας (fehlerhs

für στρατιᾶς, so liest Ed. Sixtina] δυνάμεως; XVII, 19 ἀνήνεγκεν] ἀνήγαγεν; XVIII, 5 γήν] παιδίον (πεδίον); XX (XXI) 22 ἀναβαίνει] ἄνεισιν, 12 δτε] ὡς, 31 δή] οὐν; XXI (XX), 2 ἀλλαγμα] ἀναλλαγμα); — hierher dürften Differenzen zwischen A. und B. gehören hinsichtlich des Gebrauchs der (folgenden) Pronomina II, 4, IX, 4, XI, 38 ἐμοῦ] μου; III, 5 σαυτῷ] σεαυτῷ; IX, 9 αὐτῷ] ἐαυτῷ (XVIII, 43 ebenso); X, 9 αὐτῶν] ἑαυτῶν; XI, 16 ὅτου] οὖ; XIII, 4 αὐτόν] ἐαυτόν; XIII, 30, XVIII, 42 (2×), XXI (XX) 16 ἐαυτοῦ] αύτοῦ; XIV, 29, XV, 7, 31, XVI, 5 ἀ] ὅσα; XVII, 13 ἐμοί] μοι; XXII, 11 ἑαυτῷ] αὐτῷ; — nicht minder gilt dies, wo A. und B. hinsichtlich der mit Praepositionen zusammengesetzten Verba von einander abweichen, da p. hier sowohl als auch in den

31, XVI, 5 &] δσα; XVII, 13 ἐμοί] μοι; XXII, 11 ἐαυτφ] κότφ; — nicht minder gilt dies, wo A. und B. hinsichtlich der mit Praepositionen zusammengesetzten Verba von einander abweichen, da p. hier sowohl als auch in den früheren Fällen sich stets desselben Ausdruckes für die verschiedenen griech. bedient (vgl. II, 33 ἐπεστράφη ἀπεστράφη, 41 ἀπέστρεψεν] ἐπέστρεψεν; XIII, 11 ἐπέστρεψαν ἀπέστρεψαν; XVIII, 37 ἔστρεψας] ἐπέστρεψαν, 44 ἀπέστρεψεν ἐπέστρεψεν; XX (XXI) 9 ἐπέστρεψαν] ἀνέστρεψαν (in allen diesen Fällen gebraucht p. פחס ; III, 19 ἐπεκοιμήθη] ἐκοιμήθη; IV, 3 ὁπομμνήσκων] ἀναμμνήσκων; V, 8 (Μ. 22) ἀπέσταλκας ἐπέσταλκας; VI, 33 (35) ἐκκεκολαμμένα] εἰσκεκο.; XII, 33 ἀνέβη] ἐπέβη; XIII, 2 θύσει ἐπιθύσει; 12 ἐλθών ἐξελθών; XVIII, 7 ἡλθεν] ἀπήλθεν; XVIII, 13 ἀπηγγέλη ἀνηγγέλη, 20 ἐπισυνήγαγεν] συνήγαγεν; XIX, 20 κατέδραμεν ἐπέδραμεν; XXI (XX) 10 ἐνκαθίσατε καθίσατε, 24 φάγονται καταφάγονται; XXII, 16 ἐξορκίζω] ὁρκίζω, 34 ἐπέτεινεν]

ἐνέτεινεν, 46 ἐνγεγραμμένα] γεγραμμένα; XI, 16 ἐνεκάθητο ἐκάθητο — hierher gehören auch Verschiedenheiten hinsichtlich der Anwendung von Praepositionen IV, 29 (M. V, 31) ὑπὲρ] περί; X, 3 παρά] ὑπό; XIII, 3 ἐπ' αὐτῷ] ἐν αὐτῷ; p. = ¬¬¬ (in den letzten beiden Fällen würde p. für B. sprechen); XVI, 5 ἐν βιβλίφ] ἐπὶ βιβλίφ, 20 ἐν βιβλίφ] ἐπὶ βιβλίου; XVI, 7 ἐπὶ Βαασά] περὶ B.; XX (XXI) 33 ἀπό] ἐκ.

Versagt ist uns ferner eine sichere Entscheidung für

<sup>1)</sup> Kurz vor dem Druck war mir eine Einsicht in das neuerdings von Alfred Rahlfs veröffentlichte Werk «Bibliothecae Syriacae A Paulo de Lagarde Collectae Quae Ad Philologiam Sacram Pertinent Göttingen 1892» möglich. Hier liegt p. in syrischen Typen vor und die Pluralpunkte sind vorhanden. Es stimmt nun p. in Cap. VI, 11 (6), XV, 19, XVII, 13, XVIII, 13, XIX, 14. 21, XX (XXI) Mit R., XI, 33 mit A. überein.

λέγε] εἶπον; ΧΧΙΙ, 28 λελάληπεν] ἐλάλησεν; ΧΙΙΙ, 18 ἐπίστρεψον] έψαι, φαγέτω] φάγεται, πιέτω] πίεται; ΧVΙΙΙ, 5 εδρωμεν] εδρομεν; ΧΧ (ΧΧΙ), 32 ζησάτω] ζήτω; ΧΙΙ, 28 ἐπανούσθω] ἐπανούσθω: ΧΥΙΙΙ, 25 ἐπιναλέσασθε] ἐπιναλείσθαι: ΧΧΙΙ, 4

ξιανοῦσθαι; XVIII, 25 ἐπικαλέσασθε] ἐπικαλεῖσθαι; XXII, 4 ἀναβήση] ἀνάβηθι . . . . . verschiedener griechischer Konstruktionen vgl. IV, 30 (V 14) ἤκουσαν τῆς σοφίας] τὴν σοφίαν; XII, 23 βασιλεῖ] βασιλέα; XVI, 15 τὴν τῶν ἀλλοφύλων]

τῶν ἀλλυφύλων, 31 βασιλέως] βασιλεύς; VIII, 63 τὰς θυσίας τῶν εἰρηνικῶν ὧν] ἄς; IX, 1 συνετέλεσεν οἰκοδομεῖν] συν. οἰκοδομῶν, verschiedener Partikeln und Konjunktionen. Wir können z. B. nicht wissen, ob p. Cap. II, 3 δσα ἀν (B.) oder δσα (A.) gelesen (conf. Skat Roerdam a. a. 0. pag. 5 Conjunctio ἀν nunquam vertitur; με in p. = ἐάν conf. weiter pag. 141 Zeile 1), ob Cap. XII, 24 οὐδέ (B.)

oder οὐδὶ μή, Cap, XIII, 17 μή (B.) oder οὐ μή (A.) in ihrer Vorlage gestanden. (conf. Skat Roerdam ibid. Duas vel tres particulas negativas quae Graece negationem augent, quasi una esset, vertit.)

Wie wenig sicher unser Urteil darüber endlich ist, ob p. den Artikel gelesen oder nicht, erkennen wir aus dem Versuch Skat Roerdam's, Regeln dafür aufzustellen a. a. O. pag. 16—27.

A. liest den Artikel, während B. ihn nicht hat Cap. I, 10. 23; II, 3. 4. 12. 29. 33. 43; III, 21; IV, 20 (V, 7). 27 (V, 11); VII, 39 (2), 44 (7); IX, 2. 9; XI, 36; XII, 1. 28; XIV, 27; XVI, 13, 28; XVII, 18; XVIII, 5; XIX, 8. 13;

XIV, 27; XVI, 13, 28; XVII, 18; XVIII, 5; XIX, 8. 13; XX (XXI) 2. 29; XXI (XX) 4. 5. 12; XXII, 6. 7. 9. 18. 19; dagegen hat A. ihn nicht gegenüber B. I, 30; II, 26. 351.

39. 43; III, 6; IV, 22 (V, 2); V, 3 (17); VI, 6 (2); IX, 8; XI, 3. (4). 26. 28. 36. 38; XIII, 6. 16. 28; XV, 14. 18 (bis) XVI, 19. 31; XVII, 2. 14; XVIII, 12. 42; XIX, 15; XX

(XXI) 19. 27. 28; XXII, 34. Diese Fälle sind später nicht berücksichtigt worden, wenn auch oft vielleicht sicher p. mit A. als übereinstimmend zu denken ist; dagegen ist XVI, 21; XX (XXI) 3. 5, wo nach Skat Roerdam (a. a. O.

pag. 17, § 13, 1) p. sicher den Artikel in Uebereinstimmung mit A. gelesen hat, beachtet worden. Im Wesen der griechischen Handschriften begründet und daher als Varianten zwischen A. und B. nicht zu

zählen ist zuvörderst eine nicht geringe Anzahl von Lücken in A., die durch Homoeoteleuton (bezw. Homoeoarkton) veranlasst sind. (Sie mögen hier aufgezählt werden.) Cap. II, 32:

άρχιστράτηγον: > Ίσραὴλ καὶ τὸν Άμεσσὰ τὸν Ίέθερ άργιστράτηγον. II, 35 d: γιλιάδες: > αἴροντες ἄρσιν καὶ ὀγδοήκοντα γιλιάδες. VI, 12 (7):

IX, 9: αὐτοῖς: > καὶ ἐδούλευσαν αὐτοῖς. IX, 11:

έν τῷ οἴκ $\varphi$ : > έν τῷ οἰκοδομεῖσθαι.

xai ev ξύλοις πευκίνοις >: xai ev.11:

τη: > γη τη.

X, 19. 20: λέοντες: > έστημότες παρά τὰς χείρας. 20: καὶ δώδεκα

λέοντες.

34

33 (29): άργυρίου: >> καὶ ἵππος άντι πεντήκοντα άργυρίου. Nach ἀντί steht in p. 💥 ἐκατὸνζ.

XI. 20:

**ἐν μέσφ υίῶν Φαραώ: >> καὶ ἢν Γανηβάθ ἐν μέσφ** υίων Φαραώ. Nach Γανηβάθ in p. ※ 'Α. εν οίχω Φαραών'. XII, 2: (= B. XI, 43 zw. a und b eingeschoben) xal

έκάθητο Ίεροβοάμ ἐν Αίγύπτφ - και κατευθύνει και ἔρχεται εἰς τὴν πόλιν αὐτοῦ εἰς τὴν Υήν Σαριρά τὴν ἐν ὅρει Έφρατμ > : και ἐπέστρεψεν Ίεροβοάμ ἐξ Αιγύπτου. So Aficanus d. S. Königsb. d. alexandr. Uebers. überl. Textgestalt.

isch p. herzustellen conf. Field's Hexapla pag. 620. [B. isst καὶ ἐκάθητο ἐν Αἰγύπτω, κατευθύνειν· καὶ ἔρχεται εἰς τὰν κάλιν αὐτοῦ εἰς τὰν γῆν Σαρειρὰ τὰν ἐν ὄρει Ἐφράιμ.]

35

Magt οδδέ. (Diese Lücke findet sich in A. und B.)

38: σεαυτὸν: > εἰς τὸν.

38. 29: τὸ σῶμα τοῦ ἀνθρώπου τοῦ θεοῦ > χαὶ οὸ

επ. 29: το σωμά του ανθρωπού του θεού > και ου επερερώτης το σωμά το άνθρώπου του θεού.

ΙΝ, 18:

εύτου: > και εξαπέστειλεν 💥 αύτους.

το Τεροβοάμ, έως του έξολεθρευσαι αὐτόν; A. dagegen έως εί έξολοθρευσαι αὐτόν, καὶ οὐχ ὑπελείπετο πάσαν πνοὴν του Τεροβοάμ und dadurch erklärt sich die folgende Lücke in A. Τεροβοάμ: > κατά τὸ ἡημα κυρίου δ ἐλάλησεν ἐν χειρὶ δούλου "Αγειά του Σηλωνείτου 30 περὶ των άμαρτιων Ἱεροβοάμ.

9.30: B. liest Vers 29 και ούχ δπελίπετο πάσαν πνοήν

XVI, 7:

Baasá: > xal inl tòy olxov aùtoŭ nāsav. XVI, 22:

Θαμνεί: > υίοῦ Γωνάθ· καὶ ἀπέθανεν Θαμνεί.

**XVII.**  $5: \cancel{\times}$  'A nal ènope  $0 \vartheta \eta^{\checkmark}$  (fehlt in B.) nal ènolysev:>
"Hanoù natà tò fhua nuplou  $\cancel{\times}$  'A.  $\Sigma$ .  $\Theta$  nal ènope  $0 \vartheta \eta^{\checkmark}$  (fehlt in B.). (Sodann folgt in A. und B. nal èná $\vartheta$ 10sev).

XVIII, 16. 17: (Für XVIII, 37 conf. später.)

16: Ήλειού: > 17 καὶ ἐγένετο ὡς είδεν ἀχαὰβ τὸν Ήλειού.

23: και ἐπιθέτωσαν ἐπι τῶν ξύλων >: και.

XIX, 17:

Είού: > καὶ τὸν σωζόμενον ἐκ ῥομφαίας Είού.

20: ton patera  $\mu$ 00:  $> \times$  nal the  $\mu$ 17tera  $\mu$ 00( $\checkmark$ ). XX (B. XXI) 20:

ξχαστος τὸν παρ' αὐτοῦ: > καὶ ἐδευτέρωσεν ξκαστος τὸν παρ' αὐτοῦ. Diese Lücke hat sowohl A. als auch p.

36: καὶ ἐπάταξεν αὐτόν: > 37: καὶ εύρίσκει ἄνθρωπον άλλον καὶ εἶπεν πάταξόν με δή καὶ ἐπάταξεν αὐτόν. XXI (XX):

27: sánnon  $1^0$ : > èpì tò sõma aùtoŭ nai ènhsteusen nai perebáleto sánnon.

29: ἀπὸ προσώπου μου: > ×: ἀνθ' ὧν ἐθορυβήθη ἀπὸ προσώπου μου. B. om. conf. Field, Hexapla pag. 642 (34) u. weiter unten.

XXII:
20: οδτος οδτως: > και οδτος οδτως.

Zweifelhaft ist es ob Cap. XVI, 11 die Worte καὶ ἐγενήθη ἐν τῷ βασιλεῦσαι αὐτόν durch Homoeoteleuton fehlen oder etwa durch die Aehnlichkeit der vorhergehenden oder nachfolgenden Worte, oder ob diese Lücke als Variante

aufzufassen ist. Vorher steht ἀντ' αὐτοῦ (Schlus von Vers 10) und auf αὐτόν folgt ἐν τῷ καθίσαι αὐτόν.

Neben diesen Auslassungen weist A. an 24 Stellen

und zwar gegen M., B. und p. alleinstehend Lesarten auf, die wohl am leichtesten als in den Text aufgenommene Randglossen zu erklären sind.

Cap. I, 24 'Αδωνείας] + σù Grabe rechnet dies zu den. Fehlern in seiner Vorrede. Ueber diese weiter unten.

I, 48: ἔδωκεν] + μοι.

II, 13: αὐτη] + αὐτήν.
 III, 6: ἔλεος 2° 20] + σοῦ.

VI, 17 (16): ἐδάφους] + τοῦ οἴχου.

X, 19: adtou (B.) + xetpes (A.) p.] + inl tou definou.

XI, 13: βασιλείαν] + δλην (vorher steht δλην την. Grabezählt dies ebenfalls als Fehler auf).

ΧΙ, 33 : ἐπορεύθη] + ἐνώπιον πυρίου.

37

ΧΙΙ, 14: και ελάλησεν πρός αὐτούς] + και συνελάλησεν πρός αὐτούς (Doppelübersetzung).

XV, 22 : παντὶ] + τῷ λαῷ (es folgt Ἰούδα).

XVI, 16: στρατίας B. falschlich für στρατίας so A. und Ed. Sixtina] + εν τη ημέρα εκείνη (auch dies findet sich bei Grabe als Fehler angegeben).

(XVIII, 21 liest A. nach Grabe und Tischendorf's Ausgabe

ύμεζς χωλανείτε] + ύμεζς. In Swete's Ausgabe fehlt das όμεῖς 20.)

XVIII, 10: ἀπέστειλεν Β. (ἀπέσταλκεν Α.)] + με.

37;  $\delta \sec \delta = \pm \mu \delta \cos \theta$ .

XIX, 15:  $\chi ploseig B. (\chi prijoseig A.)$ ] + èxet.

XX (B. XXI), 19: ἐξελθάτωσαν] + τὰ παιδάρια (Fehler nach Grabe).

> 33: 'Αδέρ] + λέγει. ἄρμα] + πρὸς αὐτόν (Fehler nach Grabe).

ἐλάλησας] + μοι.

5: είπον B. (είπαν A.)] + πρὸς αὐτόν. 23:  $\delta p \in \omega v$ ]  $+ \kappa \circ p \circ \sigma \circ (\vartheta = \delta \circ \sigma \circ \sigma)$ .

ΧΧΙ (Β. ΧΧ), 5: και εἰσηλθεν Ἰεζάβελ ή γυνη αὐτου πρὸς αὐτόν] + καὶ εἰσῆλθεν πρὸς αὐτόν (Doppelübersetzung).

6: πατέρων μου] + σοι.

25 : ματαίως] + ἐπράθη.

XXII,  $36 : \gamma \tilde{\eta} v$ ]  $+ d\pi o \tau \rho \epsilon \chi \epsilon \tau \omega$ .

In Grabe's Ausgabe finden sich unter dem Titel Sphalmata codicis Alexandrini (Band II Prolegomena) wie zu den anderen Büchern, so auch zu III Regum eine nicht unbeträchtliche Anzahl von offenbaren Fehlern in A. verzeichet. Da dieses Verzeichnis noch einiger Ergänzung bedarf, soll hier der Vollständigkeit halber nebst Grabe's Angaben aufgeführt werden, was nach unserem Dafürhalten hinzuzufügen ist. Letzteres in Klammern.

Cap. I.

4. veveávis (für veavis Dittographie).

- 9. ἐθύασεν (-- ἐθυσίασεν).
- 19. του υίούς (- τούς υίούς). 24. σù.
- 25. βασιλεύς 'Αδωνειού Α. Β. 27. verba του χυρίου μου του βασιλέως γέγονεν
- bis sunt scripta.
  - **χουσατε** ἢν ἡχούσατε. (45.) Explose - Explose).
  - 47. εὐλόγησεν εὐλογήσαι.
  - 51. και άνηγγέλη θυσιαστηρίου bis scripta.
  - Cap. II.
  - 3 τορυεσθαι πορεύεσθαι
  - (5. υιος αρουιας υίδς Σαρουίας).
  - τοῦ ἐν -- τῷ ἐν. (14. είπον — είπεν).
  - 15. βασιλεία βασιλέα.
  - (23. ευχης ψυχης).
  - 30. ἐλάληκεν λελάληκεν. (45. αιτοιμος ἔσται ἔτοιμος).
  - (46. υιω τφ). Cap. III.
  - 1. Ιημλ Ιλημ.
     (4. λιαν χιλίαν).
  - 22. ἐλάλησας ἐλάλησαν.
  - (26. αὐτόν αὐτό nach παιδίον).
    - Cap. IV.
  - 13. uxou ulou.

26 (V, 6) (B. dag. conf. II, 46 i. Sw.) τοκαδεο —

- 21 (M. V, 8) τον άχυρον τὸ άχυρον.
- 22 (V, 2) σιμεδάλεως σεμιδάλεως.
- 24 (V, 4) ημερών μερών.
  - 30. vox ἀνθρώπων bis scripta.
    - Cap. V.
  - 6 (20). δουλευσω σου δώσω.

# Vaticanus d. 3. Königab. d. alexandr. Uebers. überl. Textgestalt.

Cap. VI.

(26 (27). ήπτετο — ήπτοντο).

Cap. VII.

3 (Β. 40). ἐτάφνωσε — ἐφάτνωσε.

14 (B. 2). vlov — vlóv.

(- τιμιος - Τύριος.)

12 (B. 49). μυκλω(ς)στρισεπιχοι  $^1$ ) (Sw.) — τρεῖς στίχοι).

Cap. IX.

5. ηχουμένος - ήγούμενος.

7. comma και έξαρω — έδωκα αὐτοίς bis scriptum.

— σου — μου.

(13. αὐτά — αὐτάς auf πόλεις sich beziehend).

Zu 19 bemerkt Grabe «&ς prius scriptum fuit pro α? sed error correctus videtur.» In unserer Ausg. steht α?.

27. θαλανσαν (Sw. B. I Appendix pag. 875) — θάλασσαν.

28. Ελαβεν — Ελαβον.

## Cap. X.

11. ξυλοπελεχητα conf. Neste Collationen pag. 42. In wete fälschlich bei 12 angeführt) — ξύλα πελεχητά.

13. αὐτῷ — αὐτῆ.

14. του Σαλωμών — τφ Σ.

18. δοχίμου — δοχίμφ.

(19. δρόνου — τόπου).

21. Λαβάνφ — Λιβάνφ.

32 (M. 28). Exodov — Exodoc. (— Sexou eem'ropoi — Sexou Empopoi).

Daher später Θεκουεεμ — Θεκοῦε).

Cap. XI.

(2. αὐτῶν — ὑμῶν).

(10. ἐντειλαμένου — ἐντειλαμένφ).

13. + δλην.

21. 40. ἐν Αἰγύπτου — ἐν Αἰγύπτφ.

<sup>1)</sup> στρισεπιχοι nach Nestle Collat. p. 41.

- Silberstein, über d. Ursprung d. im Codex Alexandrinus u.
- 24. ἐν αὐτόν ἐν αὐτῷ. 30. αὐτά — αὐτό.
- (31. ῥήγματα σκῆπτρα.) (33. υίφ — υίων.) (38. τοις όδοις — ταις ό.)
  - $\tilde{\epsilon}\omega_{\varsigma}$  σου  $\tilde{\epsilon}\omega_{\varsigma}$  οδ.

40

- Cap. XII.
- 2. του τον loco του.
- (6. βούλεσθαι βουλεύεσθε.)
- σοῦ αὐτοῦ αὐτοῦ 2º.
- Cap. XIII.
- 2. uiepeis lepeis.
- 7. αριστη ἀρίστησον. ερχον και — ἔρχονται.)
- 12. πρὸς αὐτόν π. αὐτούς.
- 25. εχονομα ἐχόμενα. (καὶ εἰσηλθεν καὶ ἐλάλησεν — καὶ εἰσηλθον καὶ
- έλάλησαν.)
  - $28. \ \text{erren} \ \text{edren}.$ (30. ἐκόψατο — ἐκόψαντο.)
  - Cap. XIV.
- Zu Vers 1 giebt Grabe ηρρωσησησεν bezw. ηρρωστηστησεν als Fehler an, während unsere Ausgaben ἡρρώστησεν bieten.
- (22. αὐτοῦ αὐτῶν 1°.) (23. ύψηλοῦ — ύψηλόν.)
  - Cap. XV.
- 20. ουχου οἴχου.(16. αὐτοῦ αὐτῶν.)
- (34. υίος Ναβάτ υίου Ν.)
  - Cap. XVI.
  - 16. εν τη ημέρα εχείνη.
  - 22. ό Ἰωράμ ἀδελφός 1. ό. ἀδ.? 27. δυναστιαι  $(\vec{r}_{i}v)$  — δυναστεία.

# Vaticanus d. 3. Königsb. d. alexandr. Uebers. überl. Textgestalt.

```
31. βασιλεύς — βασιλέως.
(32. ἐνώπιον — ἐν οἴχφ.)
```

(dv — dv.)

Cap. XVII.

- 19. ooi oou.
- 21. αὐτός αὐτοῦ.
- (19. ἐχοίμησεν ἐχοίμισεν.) 23. αὐτόν 10 (Α. Β.) — αὐτό.
- Cap. XVIII.
- 2. το δφθηναι του ο.
- 18. χαταλειμμάνειν καταλιμπάνειν Β.
- 26. εκασον ἐπάκουσον 1°. (26. Ελαβεν - Ελαβον.)
- (18. ἐπορεύθη ἐπορεύθης.) (36. Ἰαχώβ Ἰσραήλ.)
- 46. Ίεζάβελ Ίσραήλ (Β.).

Grabe sagt loco Ἰεζραελ. Ed. Sixtina liest Ἰεζραήλ.

Cap. XIX.

- 3. τὴν γῆν.
- 16. Ἡιού Ἰηού Grabe B. (Swete u. Nestle) = Εἰού.
- (15. χρήσεις χρίσεις.)

Cap. XX (XXI B.).

- 19. και ante μη εξελθάτωσαν bis exaravit.
- τὰ παιδάρια. confer. früher pag. 37.
- 25. ånousev hnousev.
- 31. σχονία σχοινία.

33. είπεν — είπον.

πρὸς αὐτόν. conf. pag. 37.

- (34. Δαμασκω διαθήκη.)
- αὐτῶν αὐτοῦ.
- (21. Συρίας Τσραήλ.)

Cap. XXI (XX B.).

Zu 5 καὶ εἰσηλθεν πρὸς αὐτόν und 6 σοι conf. pag. 37.

19. ἐχληρονόμησα — ἐχληρρνόμησας.

Cap. XXII.

- (10. ἐκάθητο ἐκάθηντο.)
- (14. eáv & av.)
- 13. καινου γίνου.8. 9. Ίεμαα Ίεμλά.
- 17. ἐν ειρηνην ἐν εἰρήνη. Grabe führt diesen Fehler auch für Vers 7 an, während unsere Ausgaben ihn nicht aufweisen; jedenfalls ein Druckfehler bei Grabe.
- 19. στρα στρατιά Gr. (B. Sw. στρατεία). (Sw. Bd. I Appendix 826.)
- (27. ἐπιστρέψωμεν ἐπιστρέψαι με.)
  - 30. συγκαλυψο συνκαλύψομαι.
  - 31. ἀλλ' ην ἀλλ' ἤ. (33. ἐγένοντο — ἐγένετο.)
  - (32. των Ιωσαφατ τὸν Ἰ. von είδον abhängig.)
  - 39. ἐν βιβλίου ἐν βιβλίφ.
  - 42. Ἰωσαφ' Ἰωσαφάθ.
  - επτακαι δεκα· του ἐπτακαιδεκάτφ.
     Im Gegensatz zu den hier angeführten Fehlern in A.,

deren Verbesserung B. uns an die Hand giebt, dürfte an 3 Stellen B., die später nicht erwähnt werden, B. durch A. zu verbessern sein; so ist Cap. V, 14 (28) χιλιάδας zu lesen für χιλιάδες, VI, 20 (21) 1°. 2°, XVII, 23 (2°) αὐτό für αὐτόν; was sonst noch in B. offenbar als Fehler anzusehen ist, wird theils im einzelnen bei der Untersuchung

bei Holmes eingehender berücksichtigt werden.

Angesichts der Art der hier aufgezählten Fehler leuchtet es wohl jedem ein, wie verdienstvoll es wäre, wenn dem Wunsche Nestle's (L. C. Bl. Jahrg. 1888, Nr. 2 Sp. 41 f.,

ersichtlich sein, theils bei der für später geplanten Untersuchung des Lucian, der Vet. Latina und der Varianten

#### Cap. VI.

13, (8). ἐλικτή] είλικτή. 17 (16). εἴκοσι] εἴκοσει (Αχ.). 20 (21). συνπεκλεισμένφ] συγκεκλισμένφ (Αχ.) Β. Α. 28 (29). ἐκκολαπτά] ἐκκολαμτά. 32 (34). ἐν] αἰν, πεύκινα] πεύκεινα (Αχ.).

Cap. VII.

 $38 \ (1)$ . Eth] altesin.  $46 \ (9)$ . Timiw] Teimiwn (Ax.) (47, 48 item.).  $49 \ (12)$ . Renoldhievhç] Renoldhievhç, Rúndwg A.] Rúndo B.

#### Cap. VIII.

63. everalvicev] everevicev.

Cap. IX.

6l ἀποστραφήτε] . . . ηται Αχ.. φυλάξητε] . . . ται Αχ., πορευθήτε] . . . ηται, δουλεύσητε] . . . εται, προσχυνήσητε] . . . ηται (Αχ.) conf. XII, 12 ἀναστράφητε] . . . ηται (Αχ.).

7. ἀπορείψω] ἀπορρίψω.9. δουλείας] δουλίας.9. ἀντελάβοντο] . . . οντον.

9. ἐγκατέλιπον] . . . ελειπον; (conf. XI, 33 κατέλιπεν]

... ειπεν, XII, 8 ἐνκατέλιπεν] ἐγκατέλειπεν, XV, 29 ὁπελίπετο]... ειπετο, XVII, 16 ἐξέλιπεν]... ειπεν, XIX, 10 ἐνκατέλιπον] ἐγκατέλειπον, 14 ἐγκατέλιπον]... ειπον, 20 κατέλιπεν] ειπεν).

11. είχοσι] είχοσι (Αχ.), (27. θάλασσαν] θαλανσαν).

## Cap. X.

- 1. βασίλισσα (alexandrinisch conf. Sturz a. a. 0. pag. 151—153)] . . . εισσα item 4, 10, 13. ἐν αἰνίγμασιν] αἰν
- $\frac{1}{2}$  διτουργών] λιτ . . . B. A. (Ax.). 6. άληθινός δληθεινός (Ax.). 7. έωράκασιν] εορ . . . conf. XXI (XX) 29 έωρακας] εορακ . . . XXII, 17 έωρακα] έορ . . . 8. παρεστη-

πότες] παραστήποντες, 12 ἐληλύθει] ελε . . . 15 πέραν] πέρα  $^1$ ), 29 (26) θήλειαι] θηλε . . . (Ax.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) conf. Kühner, Ausführliche Grammatik der Griech. Sprache I. Teil, 2. Aufl. Hannover 1868, § 229.

#### 44 Silberstein, über d. Ursprung d. im Codex Alexandrinus u.

auch Nestle's Appendix (Ax) in Swete's Ausgabe pag. 825/826 verwertet.

#### Cap. I.

B. A

- 1. έθερμαίνετο] έθερμένετο (Αχ.).
- 2. είπον] είπαν; ebenso XVIII, 24. 34; XX (XXI), 5. 39 (conf. Sturz, De dialecto Macedonica et Alexandrina Leipzig 1808, pag. 61).
  - 38. ἐπεκάθισαν] ἐπεκάθεισαν.
  - 45. βασιλέαν A. (B. ).

#### Cap. II.

- 3. ἐντείλωμαι] ἐντείλωμε.
- 4. (ίνα) στήση] στήσει.
- έξολοθρευθήσεται] έξολεθρευθήσεται; XV, 29 έξολεθρεύσαι] έξολοθρεύσαι; XXI (XX), 21 έξολεθρεύσω] έξολοθρεύσω.
  - 8, 35 m. κατηράσατο] κατηρήσατο.
  - 9. ἀθφώσης] ἀθοώσης Β. Α. (Ax.) (35° ebenso).
  - κατάξεις] κατάξις (Ax.).
  - 29. πέφευγας] πέφυγας.
  - 35. στρατηγείαν] στρατηγίαν.45. ηὐλογημένος] εὐλογημένος.

## Cap. III.

- 6. έλεος] έλαιος (Ax.).
- 8. ἐν μέσφ] ἐμμέσφ (Ax.) conf. XI, 20 (Ax.).
- 9. συνιεῖν] συνιέναι.
- 17. οἰχοῦμεν] ἀχοῦμεν conf. VIII, 65 ἀχοδόμησεν] οἰχοδόμησεν; ΙΧ, 10 οἰχοδόμησεν] ἀχοδόμησεν; ΧΙ, 38 οἰχοδόμησα] ἀχοδόμησα; ΧΙ, 16 ἐξωλέθρευσεν] ἐξολέθρευσεν.

#### Cap. IV.

- 5. κατεσταμένων] καθεσταμένων.

#### Cap. VI.

13, (8).  $\dot{\epsilon}$ λικτή] είλικτή. 17 (16). είκοσι] είκοσει (Ax.). 20 (21). συγκεκλεισμένφ] συγκεκλισμένφ (Ax.) B. A. 28 (29).  $\dot{\epsilon}$ κκολαπτά]  $\dot{\epsilon}$ κκολαμτά. 32 (34).  $\dot{\epsilon}$ ν] αἰν, πεύκινα] πεύκεινα (Ax.).

## Cap. VII.

38 (1). Eth] altesin. 46 (9).  $\tau(\mu l\omega v)$  teimlw (Ax.) (47, 48 item.). 49 (12).  $\tau(\mu l\omega v)$  reasonameter  $\tau(l\omega v)$ 

#### Cap. VIII.

63. ἐνεκαίνισεν] ἐνεκένισεν.

## Cap. IX.

6l ἀποστραφήτε] . . . ηται Αχ.. φυλάξητε] . . . ται Αχ., πορευθήτε] . . . ηται, δουλεύσητε] . . . εται, προσκυνήσητε] . . . ηται (Αχ.) conf. XII, 12 ἀναστράφητε] . . . ηται (Αχ.).

7. ἀπορείψω] ἀπορρίψω.9. δουλείας] δουλίας.9. ἀντελάβοντο] . . . οντον.

9. ἐγκατέλιπον] . . . ελειπον; (conf. XI, 33 κατέλιπεν] . . . ειπεν, XII, 8 ἐνκατέλιπεν] ἐγκατέλειπεν, XV, 29 ὁπελίπει] . . . ειπεν, XIX, 10 ἡνιστέλεισον ἐκρατέλεισον 20

πτο] . . . ειπετο, Αντι, 10 εξελιπεν] . . . ειπεν, ΑΙΑ, 10 εναπέλιπον] έγκαπέλειπον, 14 έγκαπέλιπον] . . . ειπον, 20 καπέλιπεν] ειπεν).

11. εἴχοσι (ΑΧ.), (27. θάλασσαν] θαλανσαν).

## Cap. X.

- 1. βασίλισσα (alexandrinisch conf. Sturz a. a. 0. pag. 151—153)] . . . εισσα item 4, 10, 13. ἐν αἰνίγμασιν] αἰν ἐνίγμασιν.
- 5. λειτουργών] λιτ . . . B. A. (Ax.). 6. ἀληθινός] ἐληθεινός (Ax.). 7. ἐωράπασιν] εορ . . . conf. XXI (XX) 29 ἑώραπας] εοραπ . . . XXII, 17 ἐώραπα] ἑορ . . . 8. παρεστηπότις] παραστήποντες, 12 ἐληλύθει] ελε . . . 15 πέραν] πέρα  $^{1}$ ), 29 (26) θήλειαι] θηλε . . . (Ax.).

<sup>)</sup> conf. Kühner, Ausführliche Grammatik der Griech. Sprache L. Teil, 2. Aufl. Hannover 1868, § 229.



46 Silberstein, über d. Ursprung d. im Codex Alexandrinus u.

## Cap. XI.

2. είσελεύσεσθε] . . . αι.

11.  $\delta$ iarrh[m] . . .  $\eta$ sw, 18 avistantal] . . . ante (Ax), 27 sunéxleisen] . . . isen (Ax.), 29 pedíw] paid. (Ax.) conf. XVI, 4 (Ax.), 33  $[\beta \delta \epsilon \lambda \dot{\gamma} \mu a \tau i]$  . . . ath, 41 odn idoú] odn idou B. A. (Ax.).

### Cap. XII.

16. hmin  $2^0$ ] dmin, 24. odx dnabhseode] . . . esda, odde nodemhsete] . . . mhsaite, 27. dnapérein] . . . rin (Ax.), 31. èq' dhhām] ènl d . . . conf. XVII, 2 xatà dnatold; xat'  $\alpha$  . . . XVIII, 31 xat' dridhón] xatà  $\alpha$  . . .

## Cap. XIII.

#### Cap. XIV.

28. [ρον] . . . αν, ἀπηρείδοντο] . . . ιδοντο (Ax), 29. XV, 23 (Ax.) οὐκ ἰδού] οὐχ ἰδού Β. Α. (Ax.), 31 θάπτεται] . . . ταιται (Ax.).

## Cap. XV.

7. 23. ἐπὶ βιβλίφ] . . . ιου, 23. δυναστεία] . . . ια (Ax.), γήρως] γήρους (conf. XIV) (von γήρος conf. Sturz, a. a. 0. pag. 155.), 31. βασιλεύσιν] . . . ευσειν ? 33. (ἐν) ἔτει] αιτει (Ax.), τέσσαρα] τέσσερα (conf. XIX, 8 τεσσεράκοντα] τεσσαραχ.)

#### Cap. XVI.

- 5. 20. 27. XXII, 46 οὐκ ίδού] οὐχί?
- 16. Επαισεν] Επεσεν, 18. προκατείλημπται] . . . ηλημπται.

### Cap. XVII.

3. πρύβηθι] . . . ηθει (Ax.), 9 πορεύου] . . . ευθητι, 12 (XIX, 6) παψάπη] παμψάπη, ξυλάρια] ξυλήρια, 13. ἐξείσεις] . . . σις (Ax.), ἐλαττονώθη] . . . ήθη, 21. τρίς] τρείς (ersteres richtig).

## Vaticanus d. 8. Königsb. d. alexandr. Uebers. überl. Textgestalt.

## Cap. XVIII.

5. (γην B.) παιδίον f. πεδίον A., 12. (άρει)σε]...σαι (Ax.), 13.  $\frac{1}{2}$   $\frac{1$ (Αχ.), πορεύεσθε] . . . αι, 25. ἐπιθήτε] . . . αι, ἐκλέξασθε]

. . . αι, 29. προσογθισμάτων] . . . θεισματ (Αχ.), μετάστητε]

... ται (Αχ.), 29 (ΧΙΧ, 2) καὶ ἐγώ] κάγά, 30. προσαγάγετε] . . . ται (Αχ.), 34. ἐπιχέετε] . . . ται (Αχ.), 40. συλλάβετε]

... ται (Αχ.), 38. ἐξέλιξεν]... ειζεν, 43 (44). ἐπτάχι] iπτάκις (conf. G. Meyer, Griech. Gramm., 2. Aufl., Leipzig 1886, pag. 296 — Anm. nach Baunack, K. Z., 25, 243 μ ursprünglich, μις Analogiebildung nach δίς, τρίς), 45 trlasy] trlasv.

#### Cap. XIX.

παντοπράτορι]... ρορει (Απ.), ὁπολέλειμμαι]... λιμμε (Απ.), 11. συνσεισμή] συσσ . . . item 12 (Ax.), 14. δπολέλιμμαι] . . . λευμμαι Β. Α. (Ax.).

6. δλυρείτης] δλυρίτης, 7. ανάστα] . . . στηθει, 10 (14)

15. χρίσεις] χρήσεις, 21. έλιτούργει Β.] έλειτούργει Β. • • A. (Ax.).

Cap. XX (XXI·B.).

6. έρευνήσουσιν] έραυ . . ., 7. γνώτε] . . . ται, ίδετε] . . . ται (Ax.), 10. πεζοίς] παιζοίς (Ax.), 15. πάν υίόν (conf. Nestle, Septuagintast. pag. 11)] πάντα υίόν Α., 17

(19) χορών] χωρών, 25. δύναμιν] . . . μειν (Ax.), 30 (XXII, 25) ταμείον] . . . ιειον, 32. Εθεσαν] Εθηκαν, 33. ἐσπείσαντο] **ἐσπίσαντο** (Ax.), 38. τελαμῶνι] ταλαμῶνι, 39. στρατείαν]

. . . ιαν , 43. συνκεχυμένος] συγκεχυμένος Β. <sup>a. b.</sup> A. (Ax.). Cap. XXI (XX).

9. νηστείαν] . . . ιαν , 18. καταβέβηκεν] κατέβηκεν,

21. ἐνκαταλελειμμένον] ἐγκατ . . ., 24. πεδίφ] παιδίφ (Αχ.). Cap. XXII.

3.  $\eta \mu \epsilon \zeta$ ] . . .  $\zeta$  (Ax.), 6.  $\omega \zeta$ ]  $\omega \sigma \epsilon$ ,  $\epsilon \pi \epsilon \chi \omega$ ] . . .  $\epsilon \sigma \chi \omega$ , διδούς] . . . ως, 10. πύλαις] πυλεσιν? 12. ἐπροφήτευων]

προεφήτευον (conf. Kühner a. a. O. pag. 516, Anm. 1. 22)



48 Silberstein, über d. Ursprung d. im Codex Alexandrinus u.

δυνησει]..., 26. λάβετε]...ται, 31. πολεμεῖτε]...ιται (Ax.), 31. δυσίν ((jonisch) bei Hippokrates, spät attisch und seit Aristoteles in der κοινή Meyer, a. a. O., pag. 374. Kühner, pag. 487)] δύο, 41. ἔτει] ετι (Ax.), 46. δυναστείαι]...ιαι.

Bei der nun anzustellenden Textvergleichung zum Zwecke der Feststellung des Verhältnisses des Alexandrinus und Vaticanus zur hexaplarischen Recension dürften für eine übersichtliche und geordnete Einteilung des sich darbietenden Beweismaterials die Gesichtspunkte maßgebend sein, nach denen Origenes bei der Bearbeitung der Septuaginta nach dem hebräischen Original seiner Tage, dem er dieselbe zu conformieren beabsichtigte, verfuhr. Letzterer machte nun sein Verfahren teils äußerlich durch die von den alexandrinischen Grammatikern bereits eingeführten Zeichen, den Obelus und Metobelus (÷ >) bezw. den Asteriskus nnd Metobelus (※—>) — womit er einerseits das Ueberschüssige des griechischen gegenüber dem hebräischen Texte andererseits seine eigenen Ergänzungen der Defekte des Griechen gegenüber dem Hebräer aus anderen Uebersetzungen bezeichnete - kenntlich 1), teils verfuhr er in seinen oft durchgreifenden Verbesserungen, besonders bezüglich der Anordnung der äußeren Textgestalt, der Wortstellung und der Eigennamen stillschweigend, ohne seine Aenderungen des ihm vorliegenden von M. abweichenden griech. Textes äußerlich anzuzeigen. Hiernach teilt sich der für die zu lösende Aufgabe zu Gebote stehende Stoff, sachgemäß in zwei Teile, von denen der erste die mit hexaplarischen Zeichen versehenen Lesarten in p., insofern sie A. bezw. B. aufweist oder nicht, der zweite die sonstige (in A. mit p. gegen B. übereinstimmende) Textgestalt behandelt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Lemniscus und Hypolemniscus kommen für uns hier nicht in Betracht.

## 1. Die in p. mit hexaplarischen Zeichen versehenen Lesarten.

Da Field die mit Obelen oder Asterisken von Origenes bezeichneten Stellen in seinen Hexaplafragmenten unter steter Berücksichtigung der Syro-Hexaplaris (in seinem kritischen Apparat) anführt, so hedarf dieser erste Teil nicht der besonderen Textangabe dieser syrischen Uebersetzung. Daher soll p. nur in zweifelhaften Fällen oder wo durch eine möglichst sorgfältige Nachprüfung des von Lagarde edierten Textes Abweichungen von den Angaben Field's bemerkt wurden, besonders berücksichtigt werden.

#### a) Obelen.

Die Zahl der durch p. bezeugten Lesarten in III Regum, welche Origenes mit dem Obelus versehen hat, beträgt 301, wenn wir die 6 von Field übersehenen Stellen (conf. früher) mitzählen. Es finden sich allerdings noch an 5 Stellen in p. L. Zeichen, über welche Field nichts verlauten lässt. So zuvörderst an drei Stellen Obelen (bei zweien fehlt der Metobelus), die aber wohl fälschlich in den Text gesetzt sein dürften, da M. an den betreffenden Stellen kein Minus zeigt; conf. Cap. IV, 11 p. L. = לה+, M. = בָּל; Cap. XV, 19 p. L. = בָּל; M. = הַפֶּרָה; Cap. XV, 32 p. L.  $= \gamma$ וומתא דילהון יומתא  $\div$ ,  $M = (-1, 1)^1$ . - Sodann findet sich an 2 Stellen nur der Metobelus. Das hier der Obelus gestanden, ist aus demselben Grunde wie in den ersten Fällen ausgeschlossen. Schwerlich ist hier der Ausfall des Asteriskus anzunehmen, da neben A. auch B. keinen Defekt hier zeigt. Diese Stellen sind:

<sup>1)</sup> In dem jetzt vorliegenden Texte (Lagarde, Bibliothecae Syriacae etc. conf. S. 32 Anm 1.) ist Cap. IV, 11 und XV, 19 der Obelus gar nicht vorhanden, III, 10 und XVIII, 41 der Metobelus im Texte susgemerzt, aber in d. Anm. als in der Handschrift vorhanden bezeichnet. Das letztere gilt in gleicher Weise XVIII, 38 von dem Obelus und XXI (XX) 16 von dem Metobelus, die bereits früher erwähnt wurden.

δυνησει]...η, 26. λάβετε]...ται, 31. πολεμείτε]...ιται (Ax.), 31. δυσίν ((jonisch) bei Hippokrates, spät attisch und seit Aristoteles in der xown Meyer, a. a. O., pag. 374, Kühner, pag. 487)] δύο, 41. έτει] ετι (Ax.), 46. δυγαστείαι] . . . ιαι.

Bei der nun anzustellenden Textvergleichung zum Zwecke der Feststellung des Verhältnisses des Alexandrinus und Vaticanus zur hexaplarischen Recension dürften für eine übersichtliche und geordnete Einteilung des sich darbietenden Beweismaterials die Gesichtspunkte maßgebend sein, nach denen Origenes bei der Bearbeitung der Septuaginta nach dem hebräischen Original seiner Tage, dem er dieselbe zu conformieren beabsichtigte, verfuhr. Letzterer machte nun sein Verfahren teils äußerlich durch die von den alexandrinischen Grammatikern bereits eingeführten Zeichen, den Obelus und Metobelus (÷ >) bezw. den Asteriskus nnd Metobelus (※—≻) — womit er einerseits das Ueberschüssige des griechischen gegenüber dem hebräischen Texte andererseits seine eigenen Ergänzungen der Defekte des Griechen gegenüber dem Hebräer aus anderen Uebersetzungen bezeichnete - kenntlich 1), teils verfuhr er in seinen oft durchgreifenden Verbesserungen, besonders bezüglich der Anordnung der äußeren Textgestalt, der Wortstellung und der Eigennamen stillschweigend, ohne seine Aenderungen des ihm vorliegenden von M. abweichenden griech. Textes äußerlich anzuzeigen. Hiernach teilt sich der für die zu lösende Aufgabe zu Gebote stehende Stoff, sachgemäß in zwei Teile, von denen der erste die mit hexaplarischen Zeichen versehenen Lesarten in p., insofern sie A. bezw. B. aufweist oder nicht, der zweite die sonstige (in A. mit p. gegen B. übereinstimmende) Textgestalt behandelt.

<sup>1)</sup> Lemniscus und Hypolemniscus kommen für uns hier nicht in Betracht.

# 1. Die in p. mit hexaplarischen Zeichen versehenen Lesarten.

Da Field die mit Obelen oder Asterisken von Origenes bezeichneten Stellen in seinen Hexaplafragmenten unter steter Berücksichtigung der Syro-Hexaplaris (in seinem kritischen Apparat) anführt, so hedarf dieser erste Teil nicht der besonderen Textangabe dieser syrischen Uebersetzung. Daher soll p. nur in zweifelhaften Fällen oder wo durch eine möglichst sorgfältige Nachprüfung des von Lagarde edierten Textes Abweichungen von den Angaben Field's bemerkt wurden, besonders berücksichtigt werden.

#### a) Obelen.

Die Zahl der durch p. bezeugten Lesarten in III Regum. welche Origenes mit dem Obelus versehen hat, beträgt 301, wenn wir die 6 von Field übersehenen Stellen (conf. früher) mitzählen. Es finden sich allerdings noch an 5 Stellen in p. L. Zeichen, über welche Field nichts verlauten läst. So zuvörderst an drei Stellen Obelen (bei zweien fehlt der Metobelus), die aber wohl fälschlich in den Text gesetzt sein dürften, da M. an den betreffenden Stellen kein Minus zeigt; conf. Cap. IV, 11 p. L. = כלה;  $M. = \div$  ; Cap. XV, 19 p. L.  $\div$  ,  $M. = \div$  ; Cap. ; Cap. XV, 32 p. L. = דומרא דילהון יומתא  $\div$ , M = בלרימיהם  $^1$ ). - Sodann findet sich an 2 Stellen nur der Metobelus. -Dass hier der Obelus gestanden, ist aus demselben Grunde wie in den ersten Fällen ausgeschlossen. Schwerlich ist hier der Ausfall des Asteriskus anzunehmen, da neben A. Diese Stellen sind: auch B. keinen Defekt hier zeigt.

<sup>1)</sup> In dem jetzt vorliegenden Texte (Lagarde, Bibliothecae Syriacae etc. conf. S. 32 Anm 1.) ist Cap. IV, 11 und XV, 19 der Obelus gar nicht vorhanden, III, 10 und XVIII, 41 der Metobelus im Texte ausgemerzt, aber in d. Anm. als in der Handschrift vorhanden bezeichnet. Das letztere gilt in gleicher Weise XVIII, 38 von dem Obelus und XXI (XX) 16 von dem Metobelus, die bereits früher erwähnt wurden.

50 Silberstein, über d. Ursprung d. im Codex Alexandrinus u. s

Cap. III, 10 p. L. קדם מרואל, M. = בְּעֵינֵי אַרְנֶי , A. B. = ἐνώπιον χυρίου. Cap. XVIII, 41 p. L. = אָלֵה , M. = מַלָּר . A. B. = ἀνάβηθι. Also dürften auch hier Fehler vorliegen. Vgl. Anm. 1 Seite 49.

Bei der sonst herrschenden Uebereinstimmung zwischen A., B. und p. ist es nicht erforderlich, die obelisierten Lesarten sämtlich hier anzuführen, da diese Anführung nichts weiter als ein Excerpt aus Field's Hexapla wäre. Dagegen sollen die bereits erwähnten (21) in A. oder B. oder in beiden gemeinschaftlich fehlenden Stellen aufgezählt werden.

In A. fehlt.

Cap. IV,  $8 -e l \le 1$  (Field merkt das Fehlen von  $e l \le 1$  in A. nicht an.)

Cap. X,  $12 \div \ell \pi l$  the gris  $\ell = 1$  nou (Nach p. ist  $\ell = 1$  lesen perenta oddé whohoan  $\ell = \ell \pi l$  the gris  $\ell = 1$  . B. liest perenta  $\ell = 1$  the gris, oddé whohoan nou. In A. fehlen die Worte perenta. . . . whohoan.

Cap. XIII, 31 -τούτφ<. XIV, 26 -πάντας<. XVIII, 14 -μοι<. XX (XXI), 21 -πάντας<. XXII, 53 (÷)οίχου<.

## In B. fehlt.

Cap. I, 17 ÷βασιλεύ<. 47 ÷του υίου σου≺.

ΙΙ, 12 -υίος ἐτῶν δώδεκαΚ (υίός, Α.). 29 -δ βασιλεύς <.

**V**, **3** (Sw. B. IV, 23) ÷ἐκλεκτὰ ἐκλεκτῶν<. έκλεκτών, Β.).

rupl liest.

XIII, 1 ÷αὐτοῦ<.

XVIII, 21 -αὐτός<

δώρα) και παρά in beiden Codices steht.(?)]

den Ergebnis von Bedeutung zu sein.

XIX, 19  $\zeta \epsilon \dot{\gamma} \gamma + \beta o \ddot{\omega} \checkmark (A. \zeta \epsilon \dot{\gamma} \gamma)$ .

Cap. V, 14 (Sw. B. IV, 30) ÷καὶ ἐλάμβανε δῶρα≺ [A.

u. B. Iesen nur xal. p. = אושקל הוא מוהבתאל. Im Lucian

In A. und B. fehlt.

XXII,  $7 \div \Sigma$ . סיספיל בתו. [So giebt Field p. = בו ולא תוב בי wieder. A. liest dagegen οὐκέτι.]

finden sich diese Worte und auch S. giebt sie wieder durch ומקבל הוא קורבנא. Vielleicht ist p. durch S. beeinfust oder liegt in A. B. ein Homoeoteleuton vor, da (nach

Cap. XIII, 17 -ἐκετ< [p. = >ηση-] nach δδωρ.

Cap. XVIII, '37 פֿנורא דעסע' [p. = דיליל [p. = בנורא דיליל]. In A. and B. fehlen die Worte wohl infolge eines Homoeoteleuton, da ἐπάκουσόν μου vorhergeht; conf. V. 36, wo B. allein ἐν

Cap. XXI (B. XX), 20. 21 -τάδε λέγει κύριος ... p. liest am Schlus von Vers 20 mit fehlerhafter Zeichensetzung הלין אמר - מרואל. — Diese Aufzählung läßt uns zur Genüge erkennen, wie wenig die fehlenden obelisierten Lesarten, welche zumeist nur einzelne Worte betreffen, gegenüber der großen Anzahl der vorhandenen besagen, um bei irgend einem für das Verhältnis von A. und B. zu fassen-

b) Asterisken. Trotzdem Field die mit dem Asteriskus in p. versehenen Lesarten sämtlich anführt, ist eine Aufzählung

4\*

Silberstein, über d. Ursprung d. im Codex Alexandrinus u. 52

derselben hier unerläßlich und zwar nicht nur der besseren Uebersicht wegen, da ja bezüglich des Besitzes dieser hexaplarischen Einschiebsel A. und B. völlig von einander abweichen, sondern auch deshalb, weil Field's Text durchaus nicht immer identisch ist mit dem unserer griechischen Handschriften. Das Verhältnis nun, das zwischen A. und B. in diesem Punkte besteht, ist derart, dass mit geringen Ausnahmen A. völlig von asteriscierten Lesarten durchsetzt und B. von ihnen frei ist. Daher ist es in folgender Aufzählung ebensowenig erforderlich, in jedem einzelnen Falle anzuzeigen, dass in A. eine Lesart vorhanden ist, wie, dass sie in B. fehlt. Dagegen sollen die Ausnahmen in A. und B. stets angemerkt werden; ebenso werden die Abweichungen im Texte Field's von A. (bezw. B.) stets ihre Berücksichtigung finden.

#### Cap. I.

# 2. ※ αὐτῷ≺ ͺΑ.

και παραστήσεται τῷ βασιλεί 🔆 Θ. ἔμπροσθεν αὐτούς [So übersetzt Field die Worte in p. אוחקים למלכא ת קדמוהי 🔆 A. hat και παραστήσεται ἐνώπιον τῷ βασιλεῖ. Lucian ἔναντι τοῦ βασιλέως, beide Lesarten sind jedenfalls wohl hexaplarisch, denn B. liest nur τῷ βασιλεῖ.]

- 9.  $\times \Sigma$ .  $\Theta$ . toùς υίοὺς τοῦ βασιλέως<.
- 17. ※ αὐτῷ≺ ͺΑ.
- 35. 💥 Θ. και άναβήσεσθε όπίσω αὐτοῦ και είσελεύσεται<.
- 40. × δ λαός<. Α. 43. × Οι Γ΄. τῷ ᾿Αδωνία<.
- 47. ※ σου≺. A.

## Cap. II.

- 3.  $\times$   $\Sigma$ .  $\Theta$ . nal tà martúria aŭto $\delta$ .
- 🔆 πάντα<. Α.Α.
- 5. \* ἐν εἰρήνη, καὶ ἔδωκεν αξμα ἀθῶον<.
- 14. × 'A. καὶ είπεν<.
- 26. × xal×. A.

34. 🔆 Θ. και ἀνέβη Βαναίας υίος Ἰωδαέ<. 42.  $\times$  Θ. καὶ εἶπάς μοι · ἀγαθὸν τὸ ῥῆμα, δ ἤκουσα( $\times$ ).

Cap. III. 🔆 Σ. της δὲ βασιλείας ἐδρασθείσης ἐν χειρί Σαλωμών, έπιγαμίαν ἐποιήσατο Σαλωμών πρὸς Φαραώ βασιλέα Αἰγύπτου.

3. 💥 'Α. Θ. αὐτός < 4. 💥 'Α. Σ. δ βασιλεύς <. ※ 'A. Σ. ἐxεἰνο

 ※ 'A. Σ. καθήμενον 8.  $\times$  1) xal où  $\psi \eta \varphi \iota \sigma \vartheta \eta \sigma \varepsilon \tau \alpha \iota \ \alpha \pi \delta \ \pi \lambda \eta \vartheta \circ \iota \varsigma (\checkmark)$ .

10. 💥 Σ. δ λόγος <. Χ Α. Σ. σεαυτῷ

13. 💥 Σ. πάσας τὰς ἡμέρας σου ζ. 18. ※ Α. ἐν τῷ οἴκφ≺. 20. 💥 καὶ ή δούλη σου υπνου<.

22.  $\times$  άλλά (A άλλ'  $\tilde{\eta}$ ) δ υίδς σου ἐστὶν δ νεχρός, υίδς δὲ ἐμὸς ὁ ζῶν. ἡ δὲ ἄλλη καὶ αὐτὴ ἔλεγεν · οὐχί.< 26. ※ Α. Σ. τὸ ζῶν.≺

 $\tilde{\eta}_{\mathcal{S}}$   $\delta$  vide  $\tilde{\chi}$  anthex. A., anthes. 27. ※ 'Α. Σ. αὐτη(').

Cap. IV.

 χ πάντα <sub>Λ</sub>Α.

١

2. × A. Σ. Θ. δ ίερεύς <. 4. 🔆 Θ. και Βαναίας υίδς Ἰωδαὲ ἐπὶ τῆς δυνάμεως ζ.

(A. liest Ίωιαδαέ und στρατείας.)

Μανασσή Γαλαάδ. 

16. 17. 🔆 ἐν ᾿Ασὴρ καὶ ἐν Βααλώθ. Ἰωσαφάτ υίὸς

13. 💥 αὐτῷ (+ ὁ Α.) Αὐὼθ Ἰαείρ (Ἰαρείρ Α.) υίοῦ

früher.

1) conf. Field, Lectio Aquilam sapit.

5.  $\times$  A.  $\Sigma$ . (epency( $\checkmark$ ).

54 Silberstein, über d. Ursprung d. im Codex Alexandrinus u. 5

Φαρουέ≺ (A. l. Μααλώτ — Φαρρου). Field giebt für p. die Lesart ἐν Μααλώθ an, während p. L. hat.

20, 21 (M. V, 1) × 'A. Σ. καὶ Ιούδα ') καὶ Ἰσραὴλ πολλοὶ ὡς ἡ ἄμμος ἡ ἐπὶ τῆς θαλάσσης εἰς πληθος, ἔσθοντις καὶ πίνοντες καὶ εὐφραινόμενοι. καὶ Σαλωμὼν ἦν ἐξουσιάζων ἐν πᾶσιν τοῖς βασιλείοις, ἀπὸ τοῦ ποταμοῦ γῆς ἀλλοφύλων καὶ Ξέως ὁρίου Αἰγύπτου προσεγγίζοντες δῶρα, καὶ δουλεύοντις τῷ Σαλωμὼν πάσας ἡμέρας ζωῆς αὐτοῦ<.

24 (V,4)  $\not \times$  ànd  $\Theta$ ayà nal Ews  $\Gamma$ áζης ( A.) èν πᾶσιν βασιλεύσιν πέραν τοῦ ποταμοῦ $\checkmark$ .

p. liest für  $\Theta \alpha \psi \alpha$  סחסים = S.

30 (V, 10) ※ οί Γ' σοφία< (A. praem. ή).

 $32~(V,~11)~(\ref{N})$  xaì  $\ref{N}$  duomastds èn pásin toïs **ë**questn xúxlw<br/>×.

#### Cap. V.

- 3 (17) 💥 'Α. Σ. Θ. κύριον≺.
- 6 (20) ※ ἔστωσαν≺.

(※) σου (p. l. nur den Metobelus. B. hat σου, während in A. σου fehlt und wohl eine Verderbnis vorliegt, da A. für δουλείας σου δώσω — δουλίας δουλεύσω liest.)

- 8 (22) ※ Σ. Θ. Χειράμ≺.
- 9 (23) 💥 'A. xai<.
- i μου≺ hat auch B.
- 10 (24) 🔆 και πεύκας <.
- 13 (27) ※ 'Α. Σ. Σαλωμών≺.
- 16 (30) ※ τοῦ λαοῦ≺.
- 18 (32) ※ 'A. καὶ οἱ Βίβλιοι<. B. liest nach VI, 1 fehlerhaft καὶ ἔβαλαν αὐτούς.
  - 🔆 'Α. του οἰκοδομήσαι τὸν οἶκον<. Α.

ln A. fehlt καὶ Ἰούδα, jedenfalls infolge des vorhergehenden ἐν γῷ Ἰούδα.

#### Cap. VI.

Hebr. 3 (Sw. 7) \* τοῦ οἴχου ...

5 (10)  $\times \Theta$ . Guy tolyous (A. túxous) tou oľnou nunhóθεν $\times$ .

※ και ἐποίησε πλευράς κυκλόθεν<.

6 (11)  $\times$  אמל דון μέσης (A. τό μέσον) εξ πήχεων τό (A., τό) πλάτος (p. אנירוא = S.)

(B. hat nur και το μέσον εξ.)

9 (14) ※ φατνώσεσιν και διατάξεσιν.

12 ※ 'Α. Σ. Θ. σὺν σοί<.

15 (16) ※ 'Α. Σ. Θ. ἔσωθεν<.

17—19 ※ 'A. Σ. Θ. δ οίπος αὐτός (A. οὕτος) . p. liest nur δ οίπος (κιτ είπα). δ ναός. ※ δ ἐσώτατος. 18 καὶ διὰ κέδρου πρὸς τὸν οἶπον ἔσω πλοκὴν ἐπαναστάσεις καὶ πέταλα καὶ ἀνάγλυφα πάντα κέδρινα · οὐκ ἐφαίνετο λίθος . (Field führt für A. (III) fälschlich ἐπαναστήσεις als Lesart an. Dagegen conf. Swete's Ausg. und Nestle's Collationen pag. 41.)

p. weicht von καὶ διὰ κέδρου — ἐπαναστάσεις in der Uebersetzung vollständig ab; die ersten Worte καὶ — ἔσω stimmen fast wörtlich mit S. überein. p. = רביד ארוא קרים הוא ביתא מן לנו S. = ארוא קרים הוא ביתא מן לנו הוא ביתא מן לנו Field stellt hierzu den griech. Text her: καὶ διὰ κέδρων

περικεκάλυπτο δ οίκος ἔσω. — Für πλοκὴν ἐπαναστάσεις hat p. גרילתא וקימתא דנליפן וננידן בטורנום, was Field mit πλοκα! και ἐπαναστάσεις, γλυπτὰ και τορευτά übersetzt; jedenfalls ist dies eine Doppelübersetzung. Die zweite Uebersetzung hat Aehnlichkeit mit der von 'A. Θ. διατετορευμένα ξυστρωτά.

- 19 (Swete 18) 🔆 'Α. Σ. Θ. ήτοιμασεν.
- 20 (19) × θ. και είς πρόσωπον του δαβείρ<.
- $\stackrel{\cdot}{\times}$  'A. Σ. Θ. κέδρινον (s. κέδρου A.) $\stackrel{\cdot}{\vee}$
- $21 (20) \times παὶ περιεπίλησε(ν) Σαλωμών τὸν οἰκον ἔνδοθεν χρυσίφ ἀποκλείστφ (Α. ἀποκλίστφ) καὶ παρήγαγεν ἐν καθηλώμασιν χρυσίου(<math>x$ ). p. liest für ἀποκλείστφ αποκλείστφ Είντος) = x

δέχα έν πήχει. 25 (24) 🔆 τοῖς χερουβίμ (Α. χερουβείν). 27 (26) × και Εθηκεν<.

Cap. VII.

🔆 'Α. Σ. Θ. ή πτέρυξ<.

 $\stackrel{*}{\times}$  'A.  $\Sigma$ .  $\Theta$ . του χερούβ του δευτέρου $\stackrel{*}{\vee}$ . 29 (28)  $\times$  'A. Θ. καὶ περίγλυφα ἐγκύπτοντα<.

1 (Β. 38) 🔆 καὶ συνετέλεσεν δλον τὸν οἶκον αὐτοῦ< für B. conf. v. 50.

2 (39) 💥 και τριάκοντα πήχεις (Α. πηχων bei Field nicht angeführt) ὕψος αὐτοῦς. 6 (43) ※ 'Α. Σ. Θ. ἐποίησε(ν)<.

56

※ καὶ αἰλὰμ≺ (Α. Β., καὶ). Field vermutet wohl mit Recht, dass (※)

🔆 καί< αἰλάμ zu lesen ist. 7 (44) 🔆 'Α. ἐποίησεν, καὶ ὡρόφωσεν ἐν κέδρφ ἀπὸ

τοῦ ἐδάφους ἔως τοῦ ἐδάφους<. 9 (46) 🔆 μέτρον ἀπελεκήτων<.

X 'A.  $\Sigma$ .  $\Theta$ . and example X.

Cap. VIII.

62 ※ μετ' αὐτου≺.

63 🔆 καὶ προβάτων έκατὸν καὶ (Α., καὶ) εἴκοσι χιλιάδας<. 64 ※ 'Α. Σ. καὶ τὸ δῶρον<.

 $65 \ \, \ensuremath{\, imes}\ \, \,$  Α. καὶ έπτὰ ήμέρας, τεσσαρεσκαίδεκα ήμέρας<br/> . 66 ※ θ. πᾶσιν≺.

Cap. IX. 2 🔆 'Α. Θ. αὐτῷ≺.

4 (※) 'A. Σ. σύ<. (B. hat auch σύ.)

Vaticanus d. 3. Königsb. d. alexandr. Uebers. überl. Textgestalt.

9 × YK ,A.

※ 'Α. πάσαν (Α. σύμπασαν≺.)

10 (Swete 9) × 'A. καὶ ἐγένετο<.

11 **※** 'A. Σ. Σαλωμών<.

[13 🔆 μου(<) A. p. liest (μου) דילי in margine.]

18 (※) και την Βαλάθ<.

(※) 'A. Σ. την ἐν τη γη της ἐρημου≺.
So übersetzt Field die Worte in p., welche lauten

א ס דבארעא מדבראל, indem er mit S. דבארעא בווest.

Α. hat èν τη έρημφ καὶ èν τη γη.  $19 \not \mbox{$\stackrel{\sim}{\times}$ των σκηνωμάτων, αὶ ησαν τῷ Σαλωμών, καὶ τὰς πόλεις <math>\mbox{$\stackrel{\sim}{\times}$}$ .

※ 'Α. Σ. και ἐν τῷ Λιβάνως.

21. 💥 'Α. δουλείας ...

 $22 \times A$ . xal apxontes autou, xal trissol autoux.

 $23 \times A$ . οὐτοι οἱ ἄρχοντες οἱ ἐστηλωμένοι οἱ ἐπὶ τοῦ ἔργου τοῦ Σαλωμὼν πεντήκοντα καὶ πεντακόσιοι, οἱ (A. οι , wohl ausgefallen durch den Schlus des vorhergehenden Wortes) ἐπικρατοῦντες ἐν τῷ λαῷ, οἱ ποιοῦντες ἐν τῷ ἔργῳ. (24) πλὴν ὑνγάτηρ Φαραὼ ἀνέβη ἐκ πόλεως Δαυὶδ πρὸς οἰκον αὐτῆς ἐν ῷκοδόμησεν αὐτῆ. τότε ῷκοδόμησε. (Die letzten drei Worte fehlen in A., jedenfalls durch Homoeoteleuton) σὺν τὴν Μελώ.

(25) και ἀνεβίβαζεν (ἀνεβίβασεν Α.) Σαλωμών τρεῖς καθόδους ἐν τῷ ἐνιαυτῷ όλοκαυτώματα (Α. όλοκαύτωμα) καὶ ἐρηνικὰς ἐπὶ τοῦ θυσιαστηρίου δ (Α. δν) ψκοδόμησεν τῷ κρὰψ καὶ ἐθυμία αὐτὸ τὸ (Α. αὐτός Field giebt dies nicht an) εἰς πρόσωπον κυρίου καὶ ἀπήρτισεν σὺν τὸν οἰκον.

#### Cap. X.

7 🔆 σοφίαν καί.

[15 💥 τῶν ἀνδρῶν(<) (so liest p. allein in margine signo non addito אָרברא ...)]

15 **※ 'A καὶ τῶν ἡωποπωλῶν' (A., καὶ und l. ἡοπο-** πωλών).



#### 58 Silberstein, über d. Urspxung d. im Codex Alexandrinus u.

- 16 ※ 'Α. Σ. δ βασιλεύς(<).
- 21 ※ 'Α. είς όπιοῦν≺.
- 22 💥 'A. αἴρουσα(<) χρυσόν, so übersetzt Field die Worte א רשקילא דהבא א in p. A. und B. haben nur γρυσίου.
  - 25 (B. 28)  $\stackrel{\checkmark}{\times}$  A. Σ. Θ. σκεύη ἀργυρά καὶ( $\stackrel{\checkmark}{\wedge}$ ).
- 26 (B. 29)  $\not \cong$  xal sunéleze Salwhùn ärmata xal  $\ell$  the third (S) (A. Iphous, was Field nicht anführt).
- 29 (B. 33) × ἐκατόν Α., woselbst eine Lücke, veranlasst durch Homoeoteleuton vorliegt. ἀργυρίου: >..... ἀργυρίου (conf. S. 34).

#### Cap. XI.

- 1 💥 Οἱ Γ'. πολλάς≺.
- $3 \times A$ . nal exlivar (A. exxlivar) guraïxes autou the napolar autou(x).
  - 7 (Β. 5) 🔆 'Α ἐν τῷ ὄρει δ ἐπὶ πρόσωπον Ἱερουσαλήμ<
  - 18 **※** Σ. ἀπὸ Φαράν(<).
  - $\times$   $\Sigma$ .  $\Theta$ . eig Alyuntov $^{\checkmark}$ .
  - $\dot{x}$  'A.  $\Sigma$ . aal  $\gamma\eta\nu$  έδωκεν αὐτ $\dot{\phi}$  <.
- 20 imes imes
- 24 ※ ἐν τῷ ἀποκτέννειν Δαυίδ αὐτούς καὶ ἐπορεύθησαν εἰς Δαμασκόν (Α., εις p. Δησητή), καὶ ἐκάθισαν ἐν αὐτη καὶ ἐβασίλευσεν (so p. u. S. γκητή, dagegen A. ἐβασίλευσαν Ε. Μ. ΤΟΡΟΝ) ἐν Δαμασκῷ. (25) καὶ ἐγένετο ἀντικείμενος τῷ Ἰσραὴλ πάσας τὰς ἡμέρας Σαλωμών. In B. steht zwischen 14a und b nur hierfür καὶ προκατελάβετο τὴν Δαμάσεκ. καὶ ἤσαν σατὰν τῷ Ἰσραὴλ πάσας τὰς ἡμέρας Σαλωμών.
- $26 \times A$ . אמו סֿיסועג דאָג μητρός αὐτοῦ Σαρουά (p. צדוכא), γυνὴ χήρα<.
  - ※ καὶ ΰψωσεν χεῖρα ἐν τῷ βασιλεῖ≺.
- 31 × Θ. σκήπτρα (so l. B., A. dagegen βήγματα, jedenfalls durch das vorhergehende βήγματα veranlass).

fehlerhaft xpeig f. xpiseig.) 34 🔆 'Α δς ἐφύλαξεν ἐντολάς μου καὶ ἀκριβασμόν μου

(A. , μου wohl durch μον vorher). 38 🔆 ('A.) και δώσω σοι τον Ίσραήλ. και κακουχήσω

τὸ σπέρμα Δαυίδ (A. l. hier falschlich Ίσραήλ gegen p. υ. Μ.) διά ταύτην, πλήν οὐ πάσας τὰς ήμέρας ... 40 🔆 'Α. Σ. Ίεροβοάμ<.

Cap. XII.

42 🔆 ἐπὶ πάντα Ἰσραήλ<.

3 💥 'Α. και ἀπέστειλαν, και ἐκάλεσαν αὐτόν: xal ήλθεν Ίεροβοάμ, και πάσα ή ἐκκλησία Ίσραήλ.

6 🔆 'Ο Έβραΐος ' Τοβοάμ<. 7 ( $\dot{x}$ ) 'A.  $\Sigma$ . and edgeng autolist. (A. fehlerhaft edgic.)

16 ※ Σ. Θ. λόγον≺. ※ 'A. αὐτού≺ (so l. auch B.).

17 🔆 (Α.) και υίων Ίσραηλ των καθημένων εν πόλεσιν Τούδα, και έβασίλευσεν ἐπ' αὐτῶν 'Ροβοάμ'.

18 🔆 'Α. Σ. Θ. 'Ροβοάμ≺.

※ ἐπὶ τὸ ἄρμα<. 27 ※ 'Α. Σ. Θ. τούτου≺ Α.

※ 'Α. καὶ ἐπιστραφήσονται πρὸς 'Ροβοάμ βασιλέα 'Ιούδα'. 28 💥 'A. Σ. Θ. ό βασιλεύς < (so auch B.).

33  $\times$  'A.  $\Sigma$ . Ev Baidth'.

# Cap. XIII.

## 6 🔆 'Α. Θ. και πρόσευξαι περί έμους.

- 11 🔆 καίζ (τοὺς λόγους) Α., καί, ebenso Β., was Field, da er nach der Ed. Sixtina, die xai liest, citiert,
- nicht anführt. 15  $\times$   $\Sigma$ .  $\Theta$ . eig thy oixlav $\checkmark$ .
  - 16 💥 οὐδὲ ἐλθεῖν μετὰ σοῦς (A., jedenfalls durch
  - Homoeoteleuton, da μετά σοῦ vorhergeht). (conf. S. 35.)
    - 19 ※ σὺν αὐτῷ≺ (Α. σὺν ἐαυτῷ). 23 × 'A. Σ. τῷ προφήτη<.



#### 60 Silberstein, über d. Ursprung d. im Codex Alexandrinus u.

26, 27 ※ 'A. Θ. καὶ ἔδωκεν αὐτὸν ὁ κύριος τῷ λέονη, καὶ συνέτριψεν αὐτόν, καὶ ἐθανάτωσεν αὐτόν, κατὰ τὸ ῥήμα κυρίου δ ἐλάλησεν αὐτῷ. καὶ ἐλάλησε πρὸς τοὺς υίοὺς αὐτοῦ, τῷ λέγειν ἐπισάξατέ μοι τὸν (A. τὴν) ὄνον. καὶ ἐπέσαξαν×. (Field führt diese Stelle für A. nicht an.)

29 🔆 και ήλθεν.

※ του προφήτου του πρεσβυτέρου του κόψασθαι καὶ του θάψαι αὐτόν. καὶ ἀνέπαυσεν τὸ νεκριμαῖον αὐτου

32 💥 πάντας< (A., πάντας).

### Cap. XIV.

Vers 1—20 fehlt in B. an dieser Stelle (innerhalb des langen Zusatzes nach Cap. XII, 24 findet sich in B. dieses Stück in gänzlich veränderter Gestalt), während A. uns mit geringen Abweichungen den Text bietet, welcher in p. mit dem Asteriskus versehen ist und, wie ein Scholion in dieser Uebersetzung am Rande bezeugt, aus Aquila stammt. Da der Text des Alexandrinus in allen Handausgaben sich findet, so ist es nicht nötig, ihn hier vollständig zu wiederholen. Daher sollen nur die Differenzem zwischen dem Texte Field's bezw. der Syrohexaplaris und dem in A. hier folgen.

|      | Field. — (p.)         | Α.                |
|------|-----------------------|-------------------|
| 2    | 'Ιεροβοάμ             | praem. 6          |
|      | ίδού                  | ,, <b>na</b> i    |
|      | έπ' ἐμέ (עלי p.)      | દેમર્દ            |
| 3    | χολλύρια (קולרא)      | <b>χ</b> ολλύριδα |
|      | ἀναγγελεῖ             | ἀναγγείλη         |
| 4    | οΰτω ή γυνή           | οῦτως γυνή        |
|      | είς τὸν οίχον (לביתא) | έν οϊχφ           |
| FES: | .1.1 (**)             |                   |

[Field führt zu πρεσβύτερος του ίδεῖν, wie er in Uebereinstimmung mit A. liest, Anm. 14 die Lesart in p. איים mit den Worten יוויא כון דלמדווא mit den Worten invitis ceteris« an, indem er πρεσβύτερος אי ἀπὸ τοῦ ίδεῖν übersetzt. Nach meinem Dafürhalten dürfte die Vorlage von p. wohl auch

in dieser Weise (מְדַדל) ausdrückt (conf. Skat Rördam Dissertatio de regulis Grammaticis quas secutus est Paulus Tellensis § 9, 2 pag. 14<.)] άπὸ τοῦ γήρους άπὸ γήρους

γυνη του Ἰεροβοάμ 5 ή γυνή Ίεροβοάμ p. אנתתא דיורכעם = A. ύπέρ υίοῦ

[καὶ ἐγένετο ἐν τῷ εἰσέρχεσθαι αὐτήν, καὶ αὕτη ἀπεζενοῦτο fehlt in p., was Field nicht anführt. Der Ausfall in p. bezw. ihrer Vorlage ist jedenfalls durch Homoeoteleuton

zu erklären, da nal eyéveto nun folgt.] είσερχομένης αὐτής ebenso

p.  $_{\lambda}$  מטֿדוֹג $_{\lambda}$  = S. μέσου τοῦ λαοῦ τοδ άπὸ τοῦ οἶχου

άπὸ οἴχου , τοῦ τού ποιήσαι ἐχτός (ממר) ἔχαστος

Für ἔχαστος (fehlerhaft) ist mit Field sicher ἐχτός nicht nach Grabe ἔχαστον zu lesen. 9 πάντας παντός (fehlerhaft)

, καί έτέρους καί , ίδού 10 τούτο ίδού πρός οίχον πρός σὲ είς οίχον , xai Ίεροβοάμ καί ἐπεχόμενον έχόμενον

္ δπίσω οπίσω οίχου (בתר p.) οί τεθνηχότες fehlerhaft τὸν τεθνηκότα καταφάγεται τὰ πετεινά χαταφάγονται (fehlerhaft)  $\tau$ .  $\pi$ . έν τῷ εἰσέρχεσθαι πόδας σου πόδα p. במעלתא דין דרגליכי, was Field übersetzt: ἐν δὲ τῆ

είσελεύσει των ποδών σου.

13 χύριος έαυτφ  $\mathbf{F}$ . A. p. = έαυτφ  $(\mathbf{s}$ . αὐτφ) χύριος  $(\mathbf{s}$  αὐτφ) =  $(\mathbf{s}$ .

15 καὶ πλήξει κύριος καί κινεται (fehlerhaft) κάλαμος άνεμος (mendose. Field)

פֿאַדעאַבּוֹ (מולוש) בּאָדעאבּוֹ (fehlerhaft)
16 δώσει παραδώσει
(παραδώσει in A. ist Lesart des Σ., wie am Rande

von p. verzeichnet ist מונישלם).

17 ἐπορεύθη καὶ εἰσηλθεν ἐπορεύθη
εἰς τὴν Σαριρά εἰς γῆν Σ.

20 εἴκοσι καί , καί Ναδαβ (ברב) Ναβατ fehlerhaft 22 ※ Ἰούδας Α. Β. dagegen 'Ροβοάμ. 23 ※ 'Α. Θ. καὶ αὐτοί .

yfly in A. ist ein Fehler und zwar aus T. durch Weg-

26 % δσα ἐποίησε Σαλωμών<.
31 % καὶ ὄνομα της μητρὸς αὐτοῦ Νααμὰ ή ᾿Αμμανἔτις

# (A. 'Αμανῖτις)<.

fall des linken oberen Schlusses ( $\Gamma$ .) entstanden.

#### Cap. XV.

2 × 'A. Θ. ἐν Ἰερουσαλήμ
4 × 'A. Σ. Θ. ἐν Ἰερουσαλήμ
(A. ἐν Ἰσραήλ durch falsche Auflösung der Abkürzung vielleicht).

4 ※ Θ. τὰ (τέχνα)
 5, 6 ※ 'Α. ἐχτὸς ἐν ῥήματι Οὐρίου τοῦ Χετταίου. καὶ

5, 6 % 'A. ἐχτὸς ἐν ῥήματι Οὐρίου τοῦ Χετταίου. καὶ πόλεμος ἢν μεταξὺ (Α. μετοξύ) 'Ροβοάμ καὶ μετα(Α. ο)ξὺ 'Ιεροβοάμ πάσας τὰς ἡμέρας τῆς ζωῆς αὐτοῦ (Α. αὐτῶν)Χ.

'Ιεροβοάμ πάσας τὰς ἡμέρας τῆς ζωῆς αὐτοῦ (Α. αὐτῶν).'.
18 ※ 'Α. Θ. σύμπαν.'

18 \*\* 'A. ἐν τοῖς ϑησαυροῖς ('A. τοῦ, was Field nicht anmerkt) οἴχου χυρίου καί('\).

So liest Field und hemorkt: «Hose desunt in Codd II...»

So liest Field und bemerkt: «Haec desunt in Codd. II...»
In B. fehlt jedoch nur κυρίου καί nebst den darauffolgenden

Worten ev τοις θησαυροίς οίχου. Vielleicht ist in p. der Asteriskus an falsche Stelle geraten, so dass zu lesen wäre  $\dot{\times}$  'A xuplou xal in tois dysaupois olyou( $\dot{\times}$ ). 18 💥 αὐτούς<. In B. steht αὐτούς, während es in A.

nebst den vorhergehenden Worten και έξαπέστειλεν fehlt,

63

so dass vielleicht, da actor vorhergeht, ein Homoeoteleuton vorliegt (conf. S. 35). 23 💥 πάντων(≺) ΛΑ.  $\times$   $\Theta$ . xal tàς πόλεις, äς ψποδόμησεν( $\times$ ).

(Field bemerkt irrtümlich, dass diese Worte in A. fehlen.) 24 💥 'Α. Θ. μετά τῶν πατέρων αὐτου<

 $\dot{x}$  'A.  $\Theta$ . (A. to0) πατρός αὐτοῦ $\checkmark$ . (In p. L. fehlt 🔆, was Field für seine Handschrift nicht anmerkt.)

27 × 'A. Θ. Βαασά(<). 28 ※ 'Α. Σ. ἀντ' αὐτοῦ≺.

solo, während es in B. auch fehlt.) 29 🔆 'Α. σύμπαντα τὸν οίχον. Α. τὸν σύμπαντα οἶχον. p. בירוא κ.χ.

30 🔆 'Α. δς ημαρτεν, καί<. 32 💥 'Α. καὶ πόλεμος ήν μεταξὺ 'Ασὰ καὶ μεταξὺ

(Field bemerkt hierzu «Haec hodie desunt in Cod. XI

Βαασά βασιλέως Ίσραηλ πάσας τὰς ἡμέρας αὐτῶν<. p. liest א קרבא κ κόλεμος γαί.

# Cap. XVI.

 $7 \times \gamma$ ε $\checkmark (= p. \gamma$ כיח $\checkmark A.$ ※ τοῦ προφήτου≺.

 $8 \times 0$ ί Γ'. ἐν ἔτει εἰχοστῷ καὶ ἔκτῷ ἔτει [A. liest èmi, wohl fehlerhaft; Pi in alter Uncialschrift kann leicht verwechselt werden mit TE] τοῦ ᾿Ασὰ βασιλέως

Ίούδα<.

ἐτῶν (דשניא)] τοῦ ᾿Ασὰ βασιλέως Ἰούδα(<).  $11, 12 \times ααl (Λ A.)$  οὐχ ὑπέλιπεν (ὑπέλειπεν A.) αὐτῷ

οὐροῦντα πρὸς τοίχον καὶ ἀγχιστεῖς (Α. ἀγχειστεῖς) αὐτοῦ, και έτατρον αύτου: και έξέτριψεν Ζαμβρί όλον τὸν οίκον Βαασά<.

13 ※ άμαρτιῶν≺. Α. δ 🔆 ημαρτε καίζ εξημαρτε.

A. liest οδ ημαρτον και ως εξημαρτε, während Field für A. die Lesart anführt οδ ημαρτον και εξήμαρτον.

15  $\times$  'A. Σ. Θ. ἐν ἔτει εἰκοστῷ καὶ ἑβδόμ $\varphi$  (p. + ἐτῶν) του 'Ασά βασιλέως Τούδα. 19  $\times$  als emolypev.

21 ※ εἰς μέρη≺. Α. 23 × ETEIX.

 $27 \times A$ . By emolygen( $\times$ ). 29 💥 ἐν ἔτει τριακοστῷ καὶ ὀγδόφ τοῦ ᾿Ασὰ βασιλέως Ἰούδα βασιλεύσας δὲ ᾿Αχαὰβ υίὸς ᾿Αμβρὶ (Α. Ζαμβρὶ Μ.

עמרי) ἐπὶ Ἰσραήλ<.

Cap. XVII.

5 💥 Α. καὶ ἐπορεύθη ζ.

 $\times$  'A.  $\Sigma$ .  $\Theta$ . xal emore út  $\eta$ . (καὶ ἐπορεύθη fehlt in A., aber nebst den vorher-

gehenden Worten Ἡλιοὺ κατά τὸ ῥῆμα κυρίου, vor denen

καὶ ἐπορεύθη καὶ ἐποίησεν stand; vielleicht liegt ein Homoeoteleuton vor.) (conf. S. 35.)

 $6 \div A. \Sigma. Θ.$  ἄρτους και κρέα (A. κρέας) το πρωτ καὶ  $\dot{\mathbf{x}}$  'A. Σ. ἄρτους( $\dot{\mathbf{x}}$ ) (A. ἄρτον) καὶ κρέα (A. κρέας) τὸ

δείλης [p. setzt 🔆 'A. Σ. nach πρωτ (κυπό 🔆), was Field nicht anführt]. Da in B. die Lesart άρτους τὸ πρωί και κρέα τὸ δείλης

lautet, so lässt sich an der Richtigkeit der Stellung der Zeichen zweifeln; vielleicht wäre es richtiger, sie zu xal χρέα(ς) und zu ἄρτους χαί zu setzen.  $8 \times \lambda \epsilon \gamma \omega v \checkmark$ .

### ticanus d. 3. Königsb. d. alexandr. Uebers. überl. Textgestalt.

9 × 'A. nal nadify ineix.

12 (※) αὐτό<.

14 💥 δ θεὸς Ἰσραήλ.

'A. Σ. Θ. προσώπου'.15 ※ κατά τὸ ῥῆμα 'Ηλιού'.

 $\times$   $\Sigma$ .  $\Theta$ . xal and the himser taither.

17 ※ 'Α. Θ. τὰ δήματα≺.

22, 23 ※ 'A. καὶ ἤκουσεν κύριος ἐν φωνῆ 'Ηλίου [λια A.) καὶ ἐπεστράφη (ἀπεστράφη) ἡ ψυχὴ τοῦ παιδαρίου ὸς ἔγκατον αὐτοῦ (A. αὐτός fehlerhaft) καὶ ἔζησεν καὶ καὶ Ἡλίου τὸ παιδάριον.

24 ※ 'Α. Σ. Θ. τοῦτο≺.

#### Cap. XVIII.

7 💥 καὶ ἔγνω αὐτόν. Α.

10 💥 èxei 🕻 🛕 A.

11 🔆 ίδου 'Ηλιού ('Ηλειού Α.).

 $12 \times A$ .  $\Theta$ . nai oùx eùphoet sex.

(A. liest fehlerhaft für σε — σαι.)

13  $\times$  'A. Θ. πεντήχοντα ἄνδρας( $\checkmark$ ).

In A. fehlt πεντήχοντα, vielleicht weil dasselbe Wort )rhergeht.

※ 'Α. Σ. Ο. αὐτούς≺.

19  $\dot{x}$  'A. τοῦ Βάαλ τετρακοσίους και (A. και) πεντήεντα, και τοὺς (A. , τοὺς) προφήτας .

21  $\times$  'A. Σ. τὸν λαόν<. Vorher hat A. = p. πάντα, während B. πάντας liest.

(※) 'Α. Σ. Θ. αὐτῷ≺ ὁ λαός.

(A. liest δ λαδς αὐτῷ.)

 $23 \times A$ . καὶ δώσω ἐπὶ τὰ ξύλα<.

 $26 \times A$ .  $\Theta$ . du éduneu autois.

28 % 'Α. κατά τὸ κρίμα αὐτῶν<.

30 ※ πάντα≺ ΛΑ.

 $32 \times ἐν ὀνόματι χυρίου(<math>\checkmark$ ).

(So l. auch B.)

#### 66 Silberstein, über d. Ursprung d. im Codex Alexandrinus u.

39  $\times$   $\Sigma$ .  $\Theta$ . nai ellev< (A. eldar) number  $\times$  'A.  $\Sigma$ . airth< éstur é del;  $\times$  number < airth<  $(\times)$  éstur ó deb<.

In A. steht nur einmal κύριος κύτος έστιν ὁ θεός.

43 × 'A. xxi àvéjn×

46 ※ ∑. èyéveto×.

\* Luc (A. , Luc;) too Eddeiv

#### Cap. XIX.

 $2 \times A. \Sigma.$  dyrelov.

8 % nal aveoty (so auch B.).

**※ του θεου**≺.

B. l. auch ἐν τῷ ὄρει aber ἐνώπιον χυρίου vorher.

15 (※) και ήξεις. B. l. es ebenfalls.

20  $\dot{\times}$  και την μητέρα μου( $\dot{\times}$ ).  $\dot{\wedge}$  Α.

(Der Ausfall vielleicht durch Homoeoteleuton erklärlich, da vorher µou steht conf. S. 36.)

#### Cap. XX (B. XXI).

 $2 \times A. \Sigma. dyyélous.$ 

3 **※** τὰ καλά<sup>≺</sup>.

4 ※ 'A. Σ. Θ. μου<. (Field merkt das Fehlen in B. nicht an. In Ed. Sixtina steht μου.)

7 ※ 'Α. Σ. της γης≺.

8 ※ πάντες(<). Α.

9 ※ Οἱ Γ'. τῷ βασιλεῖ≺.

11 🔆 καὶ εἶπεν<. Α. während B. es hat.

15 × και δύον. (A. , καί.)

(※) 'A. σὺν πάντα(<). (Α. σύμπαντα.)</p>

22 💥 αὐτῷ≺.

27 ※ ''Α. Σ. καὶ διφκήθησαν. (Α. διοικήθησαν.)

X  $\Sigma$ . of vioi(X).

29 × of ulo! A.

31 ※ 'Α. Σ. οἴχου≺.

35 🔆 δ ἄνθρωπος κατάξαι αὐτόν.

Β. Ι. πατάξαι δ άνθρωπος αὐτόν.

43 ※ 'Α. πρὸς οίχον αὐτοῦΧ.

#### Cap. XXI (B XX.).

1 🔆 'Α. καὶ ἐγένετο μετὰ τὰ ῥήματα ταϋτα ζ

2 × ἀντ' αὐτοῦ(<). Α.

★ τούτου so l. auch B.

8 **※ '**Α. Θ. πρός<.

 $\times$  of ev th model autou( $\times$ ).

10—13 ἐξ ἐναντίας αὐτοῦ καὶ καταμαρτυρησάτωσαν ποῦ λέγοντες: ※ Θ εὐλόγηκας (Α. ηὐλόγησεν) θεὸν καὶ καλέα καὶ ἐξαγαγέτωσαν αὐτὸν καὶ λιθοβολησάτωσαν ὑτόν καὶ ἀποθανέτω καὶ ἐποίησαν οἱ ἄνθρες πόλεως ὑτοῦ οἱ πρεσβύτεροι καὶ οἱ ἐλεύθεροι οἱ καθήμενοι ἐν πόλει ὑτοῦ καθὰ ἀπέστειλεν πρὸς αὐτοὺς Ἰεζάβελ. καθὰ γέγραπται ν τοῖς βιβλίοις οἰς ἀπέστειλεν πρὸς αὐτούς ἐκάλεσαν (Α. κάλεσεν) νηστίαν καὶ ἐκάθισαν τὸν Ναβουθαὶ ἐν κεφαλή τὸ λαοῦ καὶ ἡλθον δύο ἄνδρες παράνομοι (so übersetzt leld Νοῦς) τὸς ὑτοῦς καὶ ἐκάθισαν τὸν καὶ ἐκάθισαν ἐν κεφαλή ἐν κεφαλή τὸς καὶ ἐκάθισαν τὸς καὶ ἐκάθισαν ἐναντίας αὐτοῦ καὶ κατεμαρτύρησαν αὐτοῦ (Α. αὐτοῦ) κορες τῆς ἀποστασίας τοῦ Ναβουθαὶ κατέναντι τοῦ λαοῦ ἑγοντες(Κ).

B. liest nur και ἐκάθισαν ἐξ ἐναντίας αὐτοῦ και κατεαρτύρησαν αὐτοῦ λέγοντες.

τύρησαν αὐτοῦ λέγοντες. 15 ※ δτι λελιθοβόληται Ναβουθαὶ καὶ ἀπέθανεν<.

15 ※ 'Α. Σ. Θ. Ίεζάβελ≺.

27 ※ 'Α. Θ. πεπλιμένος<.

29 % ἀνθ' ὧν ἐθορυβήθη ἀπὸ προσώπου μου. ( A. elleicht infolge eines Homoeoteleuton, da ἀπὸ προσώπου νο vorhergeht.) (conf. S. 36.)

 $\not x$  àll'(x) èn taıς ήμέραις. A. und B. lesen xaı èn x ήμέραις.

68 Silberstein, über d. Ursprung d. im Codex Alexandrinus u.

#### Cap. XXII.

4 (※) 'Α. Θ. πρὸς βασιλέα 'Ισραίμ'.

15 ※ 'Α. Θ. πρὸς αὐτόν ΄.

※ 'Α. Θ. καὶ δώσει.

24 ※ 'Α. Θ. τοῦτο≺.

πνεύμα χυρίου 💥 'Α. Θ. παρήλθεν.

(A. stellt παρήλθεν vor πνεύμα χυρίου.)

24 ※ 'Α. παρ' ἐμοῦ≺.

 $28 \times \Sigma$ .  $\Theta$ . xa! e! $\pi$ ev· dxoú $\sigma$ ate,  $\lambda$ ao!  $\pi$ dv $\tau$ ec $\prec$ .

 $36 \times A. \Theta.$ èν τη παρεμβολη<.

38 💥 'Ο Έβραίος (s. Οί Γ.) αὐτού<.

46 💥 κα! ὄσα ἐπολέμησεν<.

47—50¹) ※ 'A. καὶ περισσὸν τοῦ ἐνδιηλλαγμένου δ (A. fehlerhaft οὐχ f. δ) ὑπελείφθη ἐν ἡμέραις 'Ασὰ πατρὸς αὐτοῦ, ἐπέλεξεν ἀπὸ τῆς γῆς. (48) καὶ βασιλεὺς οὐκ ἡν ἐν 'Ἐδὼμ ἐστηλωμένος · καὶ ὁ βασιλεὺς (49) 'Ιωσαφὰτ ἐποίησεν νῆας Θαρσεἰς (Α. Θαρσεἰς) τοῦ πορευθήναι 'Ὠφείρδε εἰς χρυσίον · καὶ οὐκ ἐπορεύθησαν , ὅτι συνετρίβησαν νῆες ἐν 'Ασέων Γάβερ. (50) τότε εἰπεν 'Οχοζίας υἰὸς 'Αχαὰβ πρὸς 'Ιωσαφάτ. πορευθήτωσαν (Α. πορευθέτωσαν) δοῦλοι μου (Α. σου) μετὰ τῶν δούλων σου (Α. μου) (+ καὶ Α. p.) ἐν (, Α.) ταῖς ναυσίν. καὶ οὐκ ἡθέλησεν 'Ιωσαφάτ<.

Der Thatbestand, den vorstehende Untersuchung ergiebt, ist nun folgender. Die Zahl der von Origenes in III. Regum mit dem Asteriskus versehenen und durch p. bezeugten Lesarten beträgt 259 (falls man einerseits die 2 in p. am Rande verzeichneten Lesarten (Cap. IX, 13 und X. 15) nicht mitrechnet und andererseits Fälle, wie IX, 23—25, XIV,1—20, XX (B.XXI), 10—13, XXII, 47—50 nur einmal zählt. Von diesen 259 hexaplarischen Lesarten fehlen in A. 36 oder (wenn man die 2 Fälle | V, 6 (20)

<sup>1)</sup> Für B. conf. XVI, 28 d—g, wo 47—50 in veränderter Gestall erscheinen.

and XI, 31], we eine Verderbnis vorzuliegen scheint und tie 9 Stellen [X, 29 (B. 33), XI, 20, XIII, 16, XV, 18, XVII, 5, XVIII, 39 (2 Lesarten), XIX, 20, XXI, 29], wo Lücken durch Homoeoteleuton veranlasst sind, nicht mitzählt) nur 25. (Cap. I. 2. 17. 40. 47. II, 3. 26. 29. III, 26. IV, 1. V, 18 (32). IX. 9. XII, 27. XIII, 11. 32. XV, 23. XVI, 7. 13. 21. XVIII, 7. 10. 30. XX (B. XXI), 8. 11. 29. XXI (B. XX), 2.). Gegensatz zu A. hat B. von den 259 hexaplarischen Lesarten nur 13 aufgenommen. (Cap. V, 6 (20). 9 (23). IX, 4. XI. 31. XII, 16. 28. XV, 18. XVIII, 32. XIX, 11. 15. XX (B. XXI). 11. 35. XXI (B. XX), 2). von denen 3 [XV, 18. (Homoeoteleuton), XX, 11. XXI, (B. XX), 2.] in A. fehlen. In 4 Fällen ist es zweifelhaft und lässt sich mit Sicherheit nicht entscheiden, ob die in A. und B. übereinstimmenden Lesarten (Cap. VII, 6. X, 22. XIV, 22. XXI (B. XX), 29 b) identisch sind mit den in p. mit 🔆 versehenen. wir sie hinzu, dann würden in B. 17 vorhanden sein, halten wir sie dagegen nicht für hexaplarisch, dann würden in A. nicht 25 (bzw. 36), sondern 29 (bzw. 40) fehlen. Bei der überaus großen Anzahl hexaplarischer, durch den Asteriskus bezeugter Lesarten, die in der Gestalt einzelner Worte. Sätze und längerer Stücke in A. auftreten und. beiläusig sei es bemerkt, von Origines, wie wir aus p. ersehen. nicht wie in anderen Büchern der Uebersetzung Theodotion's, sondern der Aquila's (mit nur geringen Ausnahmen) entnommen sind (conf. Dillmann: «Ueber die griechische Uebersetzung des Qoheleth» in den Sitzungsxrichten der Kön. Pr. Akademie der Wissenschaften zu Berlin vom 7. Januar 1892 pag. 11. 14, wo ein ähnliches Verhältnis für Q. angegeben ist und Field I. pag. LXIII. ir Jerem. 10, 6-10), besagen für die Annahme der dentität von A. mit der 5. Columne der Hexapla die usnahmefälle, die ja zumeist nur einzelne Worte beeisen, ebensowenig wie das Auftreten der wenigen 70

hexaplarischen Lesarten in B. gegen die These spricht, dass die letztere Handschrift >cum grano salis< die Vorlage der Hexapla sein dürfte. Weist doch B. überall sonst, wo des Origenes Einschübe in A. sich finden, Lücken auf. Wir könnten eher an der richtigen Ueberlieferung der Zeichen an den Stellen, wo in B. die Ausnahmefälle auftreten, zweifeln, zumal da bei einigen die Ueberlieferung mangelhaft ist, und p. als einziger Zeuge für die hexaplarische Rezension auftritt. (Hier fühlen wir so recht, welchen Wert die koptische Uebersetzung für uns hätte haben können.)

# II. Die in p. von hexaplarischen Zeichen freie Textgestalt.

Der besseren Uebersicht wegen unterscheiden wir nun im Verlaufe der folgenden Untersuchung die Abweichungen in B. von A. (bzw. von p. und M.) a) bezüglich der äußeren Textgestalt d. h. der Zusätze und Aufeinanderfolge von Kapiteln und Versen; b) bezüglich der Wortstellung, der Auslassungen und sonstigen differierenden Lesarten mit Ausnahme der Eigennamen; c) bezüglich der Eigennamen. Während nun für Teil a) nur eine Aufzählung der Differenzen zwischen B. und M. nötig ist, da A. und p. (mit Ausnahme eines Zusatzes nach Cap. II, 35., den sie mit B. gegen M. gemeinsam aufweisen) gleichmäßig mit M. übereinstimmen, erfordert Teil b) und c) eine eingehendere Behandlung. Da Field nämlich die ohne Zeichen in p. vorhandenen, von Origenes herstammenden Lesarten nur fragmentarisch anführt, so soll für diese die Vergleichung von Kapitel zu Kapitel gehend, in der Weise erfolgen, dass der Text von M., B., A. und p. und erforperlichen Falls auch der von M. berücksichtigt wird. Die Eigennamen werden gesondert behandelt werden, da bei = ihnen neben p. auch S. berücksichtigt werden soll, um = das Verhältnis der Abhängigkeit, in welchem p. zu S. gar z oft steht, gleichzeitig zu konstatieren und hierin die Erklärung für häufig vorkommende Differenzen zwischen p. und A. bezüglich der Wiedergabe der hebräischen Eigennamen zu finden.

#### a) Aeufsere Textgestalt.

Die überaus großen Abweichungen der Septuaginta (Ed. Romana) vom masoretischen Text bezüglich der äußeren Textgestalt hat bereits Montfaucon pag. 45 der Praeliminaria in Hexapla Origenis, da er vom Codex Coislinianus spricht, mit den Worten angedeutet: «In libro tertio Regum divisio in capita perplexa admodum, liber magna sui parte mutilus est; ita ut etiam totus liber quartus desideretur. In der Praefatio ad I.—IV. Regum B. II. der Septuaginta-Ausgabe von Holmes-Parsons finden sich hinwiderum die Worte: «Quantum discrepet libri tertii textus in editione Romana (cui tamen adstipulatur major pars codicum) a textu Hebraeo et quae eum sequuntur editionibus et versionibus, non solum capitum versuumque ordine mutato, sed integris etiam periodis interpolatis et transpositis; lectoribus, ut opinor, satis notum est. Ergo ut evitentur incommoda, quae ex tanta exemplarium discrepantia, et praesertim ex perturbata narrationis serie exoriri potuissent, commata quaedam in textum nostrum transferre visum est, vel a notis ipsius Editionis Romanae, vel ab Editione Alexandrina compilata. Herzfeld hat nun in seiner Geschichte des Volkes Jisrael Bd. II, Nordhausen 1857, pag. 529 f. die Differenzen in G. fast vollständig aufgezählt und pag. 470 folgendermaßen beurteilt: Das I. Buch der Könige enthält in vielen, zum Teil längeren Stellen statt einer Uebersetzung geradezu eine Bearbeitung, welche danach, dass sie vielfach andere Aufeinanderfolge und gelegentlich sogar Neues hat, einst selbständig gewesen sein muß. « Eine eingehendere Untersuchung dieser abweichenden Textgestaltung der Alexandriner zum Zwecke der Feststellung der Bedeutung, welche die LXX für die Kompositionskritik und die Geschichte des Kanons wohl hat (wie Nestle es gelegentlich seiner Besprechung der Schrift Hollenberg's «der Charakter der alexandrinischen Uebersetzung des Buches Josua, Moers 1876 > i. d. Th. L. Z., Jahrg. 1876, pag. 459, gewünscht hat) ist hier nicht am Platze; teilweise ist sie auch bereits vorgenommen worden (conf. Thenius i. s. Commentar pag. XXVIII—XXX der Einleitung und an den betreff. Stellen; Bleck-Wellhausen Einleitung in das Alte Testament IV. Aufl. Berlin 1878, pag. 231-53; Kuenen, Historisch kritische Einleit. in die Bücher des Alt. Testam. Autorisirte deutsche Ausg. v. Weber I, 2, Leipzig 1890, pag. 97)1). Trotzdem nun neben Herzfeld auch Kuenen sich bemüht, a. a. O. die Differenzen zwischen B. und M. aufzuzählen, ist es doch erforderlich, dies nochmals zu thun, da beide (K. u. H.) der Ergänzung bedürfen.

#### α) Zusätze.

An drei Stellen finden sich in B. mitten im Text längere Abschnitte, deren Bestandteile nur ganz vereinzelt und spärlich Neues bietend, früheren oder späteren Teilen des masoretischen Textes entsprechen, die an den betreffenden Stellen in B. teils fehlen, teils ebenfalls mit größeren oder geringeren Abweichungen übersetzt sind.

I. Der Abschnitt zwischen Cap. II, 35 und 36 (Sw. 35a—o) ist zusammengesetzt aus (M.) V, 9. 10; III, 1b; VI, 38b; V, 29.; Zusatz 35e; IX, 24. 25. 23 (bzw. V, 30). IX, 17 (bzw. 15). 15a; nach den einleitenden Worten καὶ ἐν τῷ ἔτι Δαυείδ ζῆν ἐνετείλατο τῷ Σαλωμὼν λέγων II, 8. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Neuerdings erschien R. Kittel, Geschichte der Hebräer, 2. Halbband: Quellenkunde und Geschichte der Zeit bis zum Babylonischen Exil. Gotha (F. A. Pertnes) 1892, worin diese Fragen eingehend behandelt und auch die Differenzen zwischen G. und M. spez. für Cap. 1—11 pag. 46 f. berücksichtigt werden.

Zwischen II, 46a und III, 2 (46b und III, 1

**73** 

sehlen) lesen wir (Sw. 46a-1) nach den einleitenden Worten και ήν ό βασιλεύς Σαλωμών φρόνιμος σφόδρα κα! σοφός IV, 20; V, 1 (mit Weglassung der 2. Hälfte von a); nach den Worten καὶ Σαλωμών ἤρξατο ἀνοίγειν τὰ δυναστεύ-

ματα του Λιβάνου ΙΧ, 18 teilweise; V, 2. 3. 4. 5; IV, 2-6 (abgekürzt und durcheinandergemengt); V, 6. V, 1 a.

Der Abschnitt zwischen XII, 24 und 25 (Sw. 24a - z) entspricht mit nicht unerheblichen Differenzen (conf. L. v. Ranke, Weltgeschichte III, 2, Leipzig 1883,

pag. 4 — 12, Zur alttestamentlichen Litteratur. 1. Eine Ergänzung der Bücher der Könige aus der alexandrinischen Üebersetzung) in M. XI, 43; XIV, 21. 22a; XI, 26. 28b.

27b. 40. 21. 19b. 20. 22b. 43 Zusatz; XIV, 1-17; XI, 29—31; XiI, 3—24. Nur der erste dieser Zusätze findet sich in A. und auch in p. (mit dem Obelus versehen), was jedenfalls für

die enge Verwandtschaft zwischen A. und p. recht bezeichnend ist. Warum hat nun aber, so kann man fragen, Origenes die zwei anderen Zusätze nicht mit dem Obelus lassen, wenn B. seine Vorlage gewesen

Nehmen wir nun auch der Ansicht Ranke's entsprechend (der pag. 12 a. a. 0. sagt: Man könnte auch vermuthen, wohin die Ansicht meines Bruders Ernst Ranke geht, dass

an den Rand der Bücher, welche häufig auf andere Texte verweisen, Stellen aus eben diesen Texten und zugleich weitere, auf die Sache bezügliche Auszüge aus denselben beigeschrieben gewesen seien«) an, dass die Zusätze in der Vorlage des Origenes nicht im Texte selbst, sondern am

Rande ihre Stelle hatten und deshalb von ihm nicht aufgenommen worden sind, so bleibt doch schwierig, warum der erste eine Ausnahme bilden sollte. Doch dürfte wohl

diese Schwierigkeit nicht so bedeutend sein, um unserc Annahme, dass B. die Vorlage für Origenes sei, umzustoßen, zumal, da sie durch den sonstigen Stand der

#### 74 Silberstein, über d. Ursprung d. im Codex Alexandrinus u.

Dinge so sehr gestützt wird. Außerdem hatte ja bekanntlich Origenes mehrere Texte als Vorlagen und muß sich nicht ausschließlich nach dem in B. uns überließerten gerichtet haben.

β) Verschiebungen und Umstellungen von Capiteln, Versen und Versteilen, Auslassungen und Doppelübersetzungen.

Cap. IV, 17—V, 14 (M. p. A.) (= B. (Sw.) IV, 17—33) tritt in B. in folgender Gestalt auf: Cap. IV, 18. 19. 17 (IV, 20, V, 1. 5. 6 fehlen), V, 7. 8. 2—4, V, 9—14, III, 1, IX, 16. 17 (schließt sich an).

Cap. V, 30 — VII, 51. M. A. (p. reicht nur — VII, 14 dann Defekt — VIII, 61) (Sw. Cap. V, 16. 17; VI, 1—34; VII, 1—50;) bietet in B. folgende Aufeinanderfolge: V, 30. 32 b. VI, 1. V, 31. 32 a.; VI, 37. 38. 2. 3. 14. 4—10 (11 — 13 fehlen). 15. 16. 17 — 19 (in einen Verszusammengezogen), 20—31 a (31 b—33 b fehlen). 34—36. VII, 12 b. VII, 13—18. 21. 19. 20. (22 fehlt) 23. 24. 26. 27—30. (31 fehlt) 32—45. 47. 46. 48—51. 1a. 2—12a. 1b.

Cap. IX, 15—22 ist nach X, 22 verschoben (Sw. X, 23—25). IX, 23—25 fehlt.

Cap. Xl, 1—8 zeigt sich in B. in folg. Gestalt 1a. 3a. 1b. 2. 4a. 4b. 4a. 7. 8. 6. (3b und 5 fehlen). Zu bemerken ist, dass in Swete's Ausgabe die Bezeichnung 4 (3) fehlerhaft für 4 (4a) gesetzt ist, ebenso 6 (5) für 6 (7b) wie p. mit dem Obelus bezeugt. 4b ist in B. nochmals nach 10 wiederholt. Zwischen 14a und b ist 23a (2te Hälfte) eingeschoben und fehlt an seiner Stelle:

38b (Schluss) und 39 fehlen in B.

Zwischen 43 a und b ist XII, 2 eingeschoben und fehlt an der betreff. Stelle:

XIV, 1-20 fehlt (conf. Zusatz 3).

Zwischen XVI, 28 und 29 steht XXII, 41—51 in veränderter Gestalt; 47—90 fehlt an der eigentlichen Stelle.

Cap. XXIII, 30b ist zwischen 32a und b eingeschoben und fehlt an der eigenen Stelle in B.

Cap. XX ist in B. nach XXI gestellt

Die vielen sonstigen Auslassungen hier anzuführen ist nicht erforderlich, da sie aus den anderen Abschnitten deutlich zu ersehen sind. - Bei dieser gewaltigen Verschiedenheit zwischen B. und M. hatte Origenes gar viel zu thun, um den griechischen Text dem hebräischen conform zu machen. Montfaucon sagt bereits hierüber (pag. 37 s. Praeliminaria): «In libris Regum instaurandis Origenis nostri desudavit industria; in his enim multa loca emendatione opus habebant, maxime autem libri III ubi historiae non paucae suis erectae peregrinis in locis versabantur.» Ausführlich spricht über diese Thätigkeit des Origenes, die er überall außer im Buche der Proverbien (conf. Field Prolegomena pag. LIV) stillschweigend ausübte, Field Prol. pag. LX. — Wenn daher die vollständige Uebereinstimmung zwischen M. p. und A. bezüglich der Anordnung der äußeren Textgestalt für die gemeinschaftliche Rezension in A. und p. spricht, so ist hinwiderum die große Verschiedenheit in B. kein Grund gegen die Annahme, dass letztere Handschrift »cum grano salis« die Vorlage des Origenes gewesen.

#### Der Sprachgebrauch von Zach. 9—14. Von R. Eckardt, Altenburg.

Ueber das im Canon dem Propheten Zacharja zugeschriebene Buch existiren gegenwärtig vier Hypothesen. Die Tradititionstheologie vertritt die Einheit des ganzen Buches. Die Kritik hielt bis vor Kurzem fast allgemein die Capitel 9—14 für die Werke zweier vorexilischer Verfasser. Dagegen hat Stade 1) sie für Einen in der Diadochenzeit lebenden Schriftsteller requirirt. Eine vierte Hypothese modifizirt diese Ansicht dahin, daß der Abschnitt 12—14 für nachexilisch, 9—11 dagegen für eine nachexilische Ueberarbeitung und Erweiterung alter Fragmente erklärt wird. So Kuenen.

Jede dieser vier Hypothesen ist auch durch sprachliche Gründe gestützt worden. Am wenigsten hat sie Stade im Bewußstsein der Wucht seiner anderweitigen Argumente benutzt. Daß die übrigen Ausleger bei so verschiedenen Resultaten sich auf die Sprache des Buches berufen, beweist, wie sehr man über dieselbe noch im Dunkeln ist, obgleich mancherlei Fingerzeige, die Giese-

<sup>1)</sup> Vor ihm haben unter den Neueren A. Geiger, Urschrift und Uebersetzung der Bibel. Breslau 1855. F. Böttcher, Neue exegetischkritische Aehrenlese 1864 das Schriftstück der griechischen Zeit zugewiesen; vgl. auch J. Wellhausen, Göttinger Gelehrte Anzeigen 1877, S. 185. Die Geschichte der Auslegung s. bei Ortenberg, die Bestandtheile des Buches Sacharja, bei Stade, Deuterozacharja, 1. Jahrg. dieser Zeitschrift, und bei Staerk, Untersuchungen über Composition und Abfassungszeit von Zach. 9—14. (Halle 1891.)

brecht 1) gegeben hat, die richtige Beurtheilung andeuten. Eine gründlichere Untersuchung dürfte aber gerade hier am Platze sein, da sich aus dem Sprachcharacter weitgehende Folgerungen ergeben.

Zunächst ist es für die Prüfung der Traditionshypothese unerlässlich, das Verhältniss der Sprache in den Cap. 1—8 zu der in 9—14 festzustellen. Wenn sich hierbei tiefgehende Unterschiede ergeben, so wird man von den Anwälten der Einheit eine Erklärung dieses Thatbestandes fordern und ihre zu diesem Zwecke vorgebrachten Argumente einer genauen Controle unterwerfen können. Ferner ist zu erwarten, dass man bei einem immerhin ziemlich umfangreichen Schriftstücke auf dem Wege lexicalischer und grammaticalischer Feststellung eruiren kann, ob vorexilisches oder nachexilisches Hebräisch in herrscht. Es müßte denn doch ganz abnorm zugehen, wenn ein Schriftsteller, und wäre er absichtlich darauf aus, in der Sprache einer andern Zeit zu schreiben, seiner temporellen Atmosphäre völlig zu entrinnen vermöchte. Weiter werden sprachliche Merkmale verwerthet werden müssen, wenn die Frage nach der Einheit von 9-11 und 12-14 entschieden werden soll; allerdings ist die Lage für die Untersuchung hierin deswegen ungünstig, weil diese beiden Stücke jedes für sich ein zu kleines Ganzes bilden, als dass eine größere Anzahl gemeinsamer wie trennender Momente constatirt werden könnte. endlich möglich ist, aus dem Sprachcharacter Schlüsse hinsichtlich der Kuenen'schen Hypothese zu ziehen, kann nicht a priori entschieden werden, sondern muß der Forschung überlassen bleiben.

Wenn nun also die Feststellung der sprachlichen Eigenthümlichkeiten der Cap. 9—14, die dann summarisch mit den bekannteren von 1—8 verglichen werden sollen,

Zur Hexateuchkritik, und: Ueber die Abfassungszeit der Psalmen,
 Jahrgang dieser Zeitschrift, S. 178 ff.

sicherlich nicht überflüssig ist, so scheint doch eine The sache die Untersuchung erheblich zu erschweren. W Stade ausführlich nachgewiesen hat, sind in den Cap. 9ältere Prophetien ausgiebig, oft sogar wörtlich benut worden. Es würde also in jedem einzelnen Falle zu frag sein, was sprachliches Eigenthum des Verfassers (resp. d Verfasser) von 9-14 ist. Es wäre allerdings fast u möglich, dies immer von dem entlehnten Material scheiden, da Beides oft fest miteinander verwoben i Indessen verzichte ich bei meiner Statistik unbedenkli auf den Versuch, dieses verschlungene und verknote Durcheinander zu entwirren; wenn ich auch die Stade'sch Darlegungen in den meisten Fällen für richtig halte, habe ich doch keine Veranlassung, mich auf seinen Nac weis der prophetischen Quellen des Schriftstückes beruf Denn wenn der Verfasser von 9-11 od zu müssen. 12-14 sich fremdes Gut geistig aneignet und es frei ve wendet, so wird es dadurch, gleichviel ob de jure od nicht, sein sprachliches Eigenthum, für das er verantwoi lich gemacht werden kann.

Den strengsten Anforderungen unparteiischer Forschu würde dadurch entsprochen werden, daß man 9—11 ur 12—14 erst völlig getrennt behandelte, dann das Gefunder vergliche, hierauf 1—8 untersuchte und die Resulta wieder mit den zuvor gewonnenen zusammenhielte. B dieser Methode würden indessen große Einförmigkeit ur beständige Wiederholungen unvermeidlich sein. Ich begel mich also wenigstens für 9—14 der reinen Induction ur hoffe, auf deductivem Wege es rechtfertigen zu könne wenn ich vorläufig 9—14 als das Werk Eines Verfasser eines «Deuterozacharja» (Dtzch.) behandle, ohne zunäch zu der Kuenen'schen Unterfrage Stellung zu nehmen.

I

Zuerst soll der Wortschatz des Dtzch. geprüft werde Hierbei geht es freilich ohne mehrfache Voraussetzunge nicht ab. Denn wenn das Alter eines Wortes bestimmt werden soll, so muß gefragt werden, welche Schriftsteller außer dem zu untersuchenden es noch gebrauchen, und einzelne von diesen Schriftstellern werden von den verschiedenen Forschern in eine sehr verschiedene Zeit gesetzt. Es sei darum vorausgeschickt, daß ich den Priestercodex (P), Hiob, Joel, die Sammlung der Proverbien und der Psalmen als nachexilisch betrachte und demgemäß die

späteren Hebräisch verwende.

Theilt man diese Voraussetzungen, so lehrt der Wortschatz Dtzch's, daß weder 9—11 noch 12—14 in der uns vorliegenden Gestalt vor dem Exile niedergeschrieben sein können.

ihnen eigenthümlichen Wortkreise als Spiegelbilder des

Auffällig ist gleich die Gegenüberstellung von אָרָשׁ und 9, 1. Sie hat nur die Parallele Jer. 32, 20, also eine späte Stelle 1).

ּ חָרוּץ 9, 3 für «Gold» wird nur noch gebraucht Ps. 68, 14; Prov. 3, 14; 8, 10. 19; 12, 27; 16, 16.

vor. In der Nähe des Exils dagegen wird es häufig: Nah. 3, 6; Jer. 4, 1; 7, 30; 13, 27; 16, 18; 32, 34; 2 Kön. 23, 24. Dann im Exil: Deut. 29, 16; bei Ezech. 8 mal; Jes. 66, 3. An mehreren Stellen ist es wahrscheinlich

Jes. 66, 3. An mehreren Stellen ist es wahrscheinlich judaistische Correctur für אֱלֹהָים (LXX), so 1 Kön. 11, 5.7; 2 Kön. 23, 13. Nach dem Exile steht es Chron. 15, 8 und 3 mal bei Daniel \*).

סישל 9, 10 findet sich in dieser Bedeutung noch Dan. 11, 4 (und Hi. 25, 2 משל); anders Hi. 41, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jer. 32, 17—23 ist späterer psalmenähnlicher Einschub; Stade, Gesch. des Volkes Isr. I., 647 Anm.; ferner Jahrg. III, 15; V, 175 Anm.; Cornill, Einleitung ins AT.<sup>2</sup>, 161.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jer. 4, 1 erklärt Cornill für secundär, Einleitung in das Alte Test.<sup>2</sup>, p. 162. Zu Deut. 29, 16 ibid. p. 42. Zu γφφ vgl. Siegfried-Stade'sches Wörterbuch.

Der Begriff אָרֶטְי אָרֶץ 9, 10 wird in älterer Zeit einzig Deut. 33, 17 gebraucht. Offenbar ist er erst später geläufig geworden. Man begegnet ihm im Liede der Hannah 1 Sam. 2, 10¹), in einem Verse, der durch seinen Inhalt besonders deutlich als jung ausgewiesen wird. Ferner Jer. 16, 19 (von Stade für secundär erklärt²)); sodann Jes. 32, 10³); 45, 22; Mich. 5, 3⁴); Prov. 1 mal, Psalmen 6 mal.

אָסִיר 9, 11 steht zwar bei J.: Gen. 39, 20. 22, sonst aber in der älteren Litteratur nirgends. Dagegen ist es in der exilischen und nachexilischen gebräuchlich: Thren. 3, 34; Jes. 14, 7; Hi. 3, 18; Psalmen 5 mal.

μ 9, 13 zuerst bei Ezech. 27, 13. 19, dann Jes. 66, 19; P Gen. 10, 2. 4; Joel 4, 6; Dan. 8, 21; 10, 20. 5).

אָסָהְ 9, 14 für «Süden» fehlt in der ersten Periode ganz. Vor dem Exil bietet es nur Deut. 3, 27. Dann aber steht es Ezech. 21, 2; 47, 19; 48, 28; Jes. 43, 6; P 9 mal, ferner Jos. 15, 1 (wohl ebenfalls P o)), Jos. 13, 4 (exilisch; es gehört dem Redactor an, der die Vereinigung von J und E mit dem Deuteron. vollzog), Zach. 7, 7. In der Bedeutung «Südwind» kommt און חסבים noch vor Cant. 4, 16; Ps. 78, 26. Dagegen ist און און Hab. 3, 3 wohl die idumäische Stadt. Uebrigens ist auch Hab. 3 nachexilisch. Der Name dieser Stadt ist ja freilich alt, wie Gen. 36, 11. 15 zeigt, aber er ist eben ein idumäischer Name und beweist darum nichts für einen alten Gebrauch des Wortes im Hebräischen.

<sup>1)</sup> Stade, Gesch. des Volkes Isr. I, 200 Anm. 2.

<sup>2)</sup> Ibid. I, 647 Anm.

<sup>\*)</sup> Jes. 32 Product nachexilischer Schriftstellerei, Stade Jahrg. IV, 256-71.

<sup>4)</sup> Mich. 5, 3 secundär Stade, Jahrg. I, 168.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vgl. Stade, de populo Javan parergon Gissae 1880.

<sup>6)</sup> Wellhausen. Compos. des Hexateuchs 2, p. 130.

Dass חיים 9, 15 ein Aramaismus ist, läst sich nicht Abrede stellen. Man hat diese Thatsache wohl zu beeiten gesucht ') aber ohne Gründe gegen sie beibringen können. Die Vocabel steht im Hebräischen einzig noch 144, 12. In der Peschito lautet sie אוירוא, so als Ueberzung von קנה 10, 4.

Auch בַּבָּשׁ 9, 15 ist ein Mignon der späteren Sprache, e schon Giesebrecht dargethan hat \*): Jer. hat den Ausick 2 mal, P 4 mal. Chron., Est., Nehem. je 1 mal, dann nmt er noch vor in der nachexilischen Stelle Mich. 19 \*). Im Aramäischen hat es dieselbe Bedeutung. sebrecht meint, dass die ältere Sprache das Piel bezugt habe. Dieses sindet sich 2 Sam. 8, 11, doch ist se Stelle auch schwerlich von hohem Alter \*), und gerade p ist wahrscheinlich interpolirt \*). (An unserer Stelle Klostermann zu lesen בַּרַשִּׁיִּ ist nach LXX unmöglich. he Stade z. d. St., Jahrg. Ĭ, 18, Anm. 3.)

DD) Hithpo. 9, 16 steht in zweiselhafter Bedeutung. sen. Lexic. leitet es ab von einer Wurzel D), die er mit erglänzen in Verbindung bringt. Doch lässt sich in dieser Bedeutung nicht nachweisen. Ps. 60, 6 hat Hithpo. die Bedeutung esich erheben, und es liegt in Grund vor, sie hier, wo sie einen guten Sinn giebt<sup>6</sup>), verlassen. Es läge dann der im späteren Hebräisch iht seltene Wechsel von wund die Wurzel wurzel ware 7).

Das Verbum נוֹב 9, 17 steht im Pilel nur hier, im d Ps. 62, 11; 92, 15; Prov. 10, 31. Das Derivatum

<sup>1)</sup> Ortenberg, l. c. p. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) l. c. p. 191. 200.

<sup>2)</sup> Wellh. - Bleek, Einleitung S. 425 f. Anm. und Stade, Jahrg. 291-97.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Budde, Bücher Richter und Samuel 1890, S. 177 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Wellhausen Compos. des Hexateuchs <sup>2</sup> p. 258.

<sup>9)</sup> Bredenkamp 101. Stade, Jahrg. I, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Siegfried-Strack, Lehrbuch der neuhebr. Spr. S. 14.

Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 18, 1898.

הנוכה findet sich in der Parabel des Jotham Richt. 9, 11¹), ferner in dem exilischen Liede Mosis Deut. 32, 13¹) und Thren. 4, 9. Sonst wird von dem Stamme noch gebildet נוב Jes. 57, 19 (Qri; Ktib נובי oder ינוב (Qri; Ktib נובי Neh. 10, 20. Dagegen ist נובי wie בין und נובי von בו herzuleiten. Es kann demnach nicht zweifelhaft sein, daß das Verbum נובי der späteren Sprache angehört.

Endlich sei aus Cap. 9 noch erwähnt das Hap. leg V. 12 für das sonst gebräuchliche בְּעָרוּן. Der Vor liebe für Bildungen auf יון werden wir noch öfters i Cap. 12—14 begegnen.

In Cap. 10 ist gleich V. 1 הַרָּם bemerkenswerth, da zur Abwechslung für בָּרָק 9, 14 gesetzt ist. Es gehört aus schließlich dem Buche Hiob an: 28, 26; 38, 25.

Von בּוֹס 10, 5 ist gebräuchlich das Qal Jes. 14, 25 ) (auch 41, 25 für בָּוֹא zu lesen); Jes. 63, 6; Prov. 27, 7 Ps. 44, 6; 60, 14; 108, 14; das Piel Jer. 12, 10; Jes. 63 18; Hoph. Jes. 14, 19 °); Hithp. Ez. 16, 6, 22. Die alt Sprache kennt nur das Nomen בּוֹסְהּ Jes. 18, 2. 7; 22, 5

Sicher läßst das Piel בָּרָר 10, 6. 12 «stärken» au einen Spätling schließen. Es hat einzig eine Parallele i Qoh. 10, 10.

Cap. 11 bietet V. 3 das Wort אֶּדֶרֶה, welches so of gegen die Einheit von 9—11 und 12—14 ins Feld geführ worden ist, und V. 13 in gleicher Bedeutung אַּדָר Herr lichkeit. In alter Zeit nachweisbar ist allein אַדָּר z. F. Richt. 5, 13. 25; 1 Sam. 4, 8. Das Verbum אָּדֶר finde sich erst Ex. 15, 6. 11 in dem Durchzugsliede, das schwerlic vorexilisch ist (V. 18 hat es das Jahvekönigthum, eine i

<sup>1)</sup> Ueber deren Alter, Cornill, S. 96.

<sup>2)</sup> Cornill, p. 70 ss.

<sup>\*)</sup> Jes. 14, 24 ff. redactionelle Ueberleitung, Stade Jahrg. III, 10 Oort, Theol. Tijdschr. XX, 193. — Jes. 14, 19 aus dem Exil Corni p. 140.

לבי Psalmen beliebte Anschauung) und Jes. 42, 21. Eine אָרָי gleichklingende und gleichbedeutende Bildung ist Dan. 11, 20. Wie fremd dem hebräischen Sprachtable in der Bedeutung «Herrlichkeit» geblieben ist, wir liefert Ibn Parchons hebräisches Wörterbuch den Beweis; macht ארר היקר V. 13 zu einem kostbaren Gewande otz der Unsinnigkeit, die aus dieser Uebersetzung entsteht. Secher, Jahrg. XI, 87.)

Der jüngeren Sprache gehört weiter בעם 11, 7. 10 an. steht Prov. 3, 17; 15, 26; 16, 24 und Ps. 27, 4; 90, 16. Der Syriasmus בְּחַל 11, 8 ist schon von früheren Vertern nachexilischer Abfassung betont worden. Die Bentung des Hap. leg. — Prov. 20, 21 ist mit Qri בְּבֶּלְתְּלְּחָ lesen — lässt sich nur aus dem syrischen

Der Aramaismus יְקר 11, 13 findet sich noch Jer. 20, 5; ech. 22, 25; Prov. 20, 15; Ps. 49, 13, 21; Hi. 28, 10; ter 10 mal, Daniel 4 mal.

ren.

Cap. 13, 7-9 sei hier angefügt. Die Zugehörigkeit nes so kleinen Stückes lässt sich mit rein sprachlichen ründen natürlich nicht feststellen, wenn es nicht ganz mificante Ausdrücke enthält, die auch anderweitig wieder gegnen. Aber gerade die hervorstechenden Eigenthüm-אkeiten wie וַהַשְּבּחִי יָדִי עַל" und וַהַשְּבּחִי kommen sonst cht wieder im Dtzch vor. ענה in der Bedeutung «erhören» eist auf 10, 6, dagegen das Niph. von מבה auf 14, 26. ei der Unmöglichkeit, die Zugehörigkeit sprachlich zu estimmen, bleibt nichts übrig, als bei Anordnung des toffes die Entscheidung nach dem Inhalte zu treffen. ierbei kann einfach auf die meines Erachtens unwidergbaren Ausführungen p. 29-32 des I. Jahrg. verwiesen erden. Uebrigens ist es für den Zweck meiner Unterchung zunächst gleichgiltig, welchem Theile das Stück zuweisen ist.

Auch die Sprache von 13, 7—9 hat späten Character.

Um dies darzuthun, soll auf בָּכֶּר kein Gewicht gelegt werden. Es ist zwar im Aramäischen das gewöhnliche Wort für אָעיל, ist aber auch im Althebräischen nicht ungebräuchlich. Zudem ist es fraglich, ob die Ueberlieferung יומר בַּבָּר und יוֹם immer richtig scheidet.

Anders steht es schon mit you. Dasselbe kommt als Concretum vor: Lev. 5, 21; 18, 20; 19, 11. 15. 17; 25, 14. 15. Als Abstractum steht es nur hier.

Das Verbum גער hat zwar das in allen Perioden der Sprache häufige Derivatum צעיר. Das Verbum selbst jedoch wird nur in jüngeren Schriften gebraucht, nämlich Jer. 30, 19 1); Hi. 14, 21. Könnte man nun aber auch mit Rücksicht auf צעיר das Fehlen von älteren Belegstellen für das Verbum als zufällig erachten, so ist doch noch zu bemerken die Identifizirung von «gering» und «fromm» in unserer Stelle; so wird נְעָיר gebraucht Ps. 119, 141, und vielleicht spiegelt sich dieselbe Tendenz einer später Zeit in עניי הצאן 9, 9 עני אני 11, 7. 11 würde ebenfalls hierher zu ziehen sein, wenn nicht mit Klostermann und Stade nach LXX לכנענה zu lesen wäre). Ist aber, wie das hebräische Wörterbuch von Siegfried und Stade will, הצערים als «Hirtenjungen» zu übersetzen, so ist dieses Hap. leg. zu vergleichen mit געירי הצאן Jer. 49, 20; 50, 45; Qri 48,4 (über die Abfassungszeit dieser Stellen Schwally, Jahrg. VIII, 177-217); Q'ri auch Jer. 14, 3; an den beiden letztgenannten Stellen liegen vielleicht in dem K'tib צעור Textfehler vor und es ist zu lesen 48, 4 צערה, acc. von צער, 14, 3 צועריהם. Jedenfalls würde auch durch diese Homonyma obiges Resultat nur bestätigt. Die Lesart הרעים für ist zwar durch LXX Alex. und Pesch. bezeugt, die Masora wird jedoch durch LXX Vat., Vulg. und Targ. gestützt.

<sup>1)</sup> Jeremianische Herkunft zweiselhaft: Stade, Gesch. des Volkes Isr. I, 647 Anm. hält Cap. 30 für einen secundären exilischen Abschnitt; anders urtheilt Cornill, p. 162.

13, 8 verräth seine späte Abfassung durch das Wort; welches der Hexateuchredactor Jos. 22, 20, P 9 mal, 1 mal, Hiob 8 mal, Psalmen 1 mal haben.

Die lexicalische Untersuchung liefert demnach den eweis, dass die Cap. 9—11; 13, 7—9 in der Gestalt, wie e uns vorliegen, nicht vorexilisch sein können. Und wie ie folgende Liste beweist, gehören 12; 13, 1—6; 14 erselben Sprachperiode an.

12, 2 רֵעֵל Hap. Leg. Das Verbum hat nur Nah. 2, 4, agegen ist es im Chaldäischen und Syrischen häufig 1). רַעַלוּה steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. בּיִעַל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. בּיִעַל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. בּיִעַל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. בּיִעַל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. יבִּעל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. יבַּעל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. יבַּעל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. יבַּעל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. יבַּעל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. יבַּעל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. יבַּעל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. יבַּעל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. יבַּעל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. יבַּעל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. יבַּעל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. יבַּעל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. יבַּעל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. יבַּעל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. יבַּעל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. יבַּעל steht 2 mal bei Deuterojes., sodann Ps. 60, 5. יבַּעל steht 2 mal bei Deuterojes.

ערַכש 12, 3 kommt nur noch vor Lev. 21, 5, Derivate ev. 19, 28; 21, 5. Es ist ein Syriasmus<sup>2</sup>).

12, 4 hat drei Bildungen auf דְּקְהָוּן, nämlich הְּקְהָּוּן אָנְרוּן שָׁנְּיִּן. Sie stammen alle drei aus dem exilischen ücke Deut. 28, 28 °). Nur שְׁנְעוֹן ist in der alten Sprache chweisbar: 2 Kön. 9, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Giesebrecht, Jahrg. I, 330.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bredenkamp, Commentar, p. 149 Anm.

<sup>3)</sup> Cornill, p. 42.

<sup>4)</sup> Skizzen und Vorarbeiten V, 189.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Cornill, p. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) W. Robertson Smith, Journal of Phil. IX, 90.

לְמֵעֵן לֹּא 12, 7 wird noch gebraucht Ezech. 19, 6; 26, 20 und 4 mal in den Psalmen 1).

12, 10 findet sich bei Jerem. 2 mal, in den Prov. 1 mal, Psalmen 6 mal, bei Hiob 1 mal, Daniel 4 mal.

Der Ausdruck קַּבְּרָ רְּוֹחַ kommt vor Ezech. 39, 29; Joel 3, 1. 2. Er gehört also, an welcher Stelle er auch primär sein mag, auf jeden Fall der späteren Zeit an.

In Cap. 13 ist V. 1 אַקר zu notiren, das sich in der älteren Sprache nur Hos. 13, 15°) findet. Jeremias hat es 2, 13; 8, 23. Dann steht es in den secundären Stellen Jer. 17, 13; 51, 36°). Bei P (Leviticus) euphemistisch 3 mal, Prov. 7 mal, Psalmen 2 mal. Es ist das gewöhnliche spätere Wort für באר, das in der Bedeutung «Brunnendie jüngere Litteratur nur Prov. 5, 15; Cant. 4, 15 bietet; sonst gebraucht sie es synonym mit אַרָּאָר. P hat באָר überhaupt nicht.

Der Begriff לְּדָה ist der vorexilischen Litteratur völlig fremd. Zuerst hat ihn Ezech. 7, 19. 20; 18, 6; 22, 10; 36, 17. Dann steht er einmal Thren. 1, 17, 18 mal bei P, 2 mal bei Esra, endlich 2. Chron. 29, 5.

14, 2 סְּטְּשְׁ in der I. Periode nur 1 Sam. 17, 53. Dann kommt es vor Richt. 2, 14 (nachdeuteronomisch); Pseudojerem. 30, 16 (מַאָּשׁ); Pseudojes. 13, 16; Ps. 89, 42. Das Derivatum אָשְׁהְ Hab. 2, 7; Zeph. 1, 13; Jer. 30, 16; 2 Kön. 21, 14 (aus der zweiten Hälfte des Exils, Cornill p. 129). In der Stelle Jes. 13, 16 findet sich auch:

אָנֵל Außerdem nur noch Jer. 3, 2; Deut. 28, 30 (s. S. 85 Anm. 3). Auch אָנֶל das Ps. 45, 10; Nehem. 2, 6 und bei Daniel steht, ist der aramaisirenden Sprache zuzuweisen. Wenn Richt. 5, 30 im Liede der Deborah mit Ewald ebenfalls

<sup>1)</sup> Giesebrecht, Jahrg. I, 285.

<sup>3)</sup> Doch passt dieser ganze Vers nicht in den Zusammenhang und ist offenbar nicht intact überliefert. Wellhausen, Skizzen und Vorarbeiten V (1892), 130. — Jer. 17 secundär: Stade, Gesch. des V. Isr. I, 647, Anm. Zu Jer. 51 siehe Budde, Jahrb. für deutsche Theol. XXIII, 528—470. Schwally, Zeitschr. für die alttest. Wissensch. VIII, 216.

für לְצוּארֵי שׁנְל zu lesen ist (לְצוּארֵי שׁנְל, dagegen A. Müller, Königsb. St. I, 11 A.), so kann daraus doch höchstens

gefolgert werden, dass das Wort schon früh ins Nordisraelitische eingedrungen ist. Doch ist noch zu berücksichtigen, dass es an jener Stelle dann als Titel der Gemahlin Sisera's gebraucht wird. Das beweist noch keineswegs, dass es Bürgerrecht in der hebräischen Sprache gewonnen hatte, sondern zunächst nur, dass die Lieblingsgattin des

Königs von Haroseth Haggojim diesen Titel führte.

Die Wendung אָא בַּנּוֹלֶה 14,2 wird gebraucht in dem wahrscheinlich secundären Stücke Jer. 29, 16 und in den Reden gegen die Heiden 48, 7 1).

14, 3 bringt den Aramaismus קָּרֶב vergl. Dan. 7, 21. Die Psalmen haben das Wort 6 mal, Hiob und Qoh. je 1 mal. 2 Sam. 17, 11 ist mit LXX zu lesen בָּקַרְבָּם (Well-hausen).

Auch prop. 14, 5 in der Bedeutung «Engel» ist nachexilisch. So wird es gebraucht Hi. 5, 1; Ps. 89, 6. 8 und bei Daniel. Allerdings findet es sich auch in dem alten «Segen Mosis» Deut. 33, 3; aber die jetzige Einleitung Deut. 33, 1—5 ist sehr stark verderbt, und am meisten gerade V. 3°), sodass diese Stelle keinen Beweis für das Alter des Ausdruckes abzugeben fähig ist. Auch ist es zweiselhaft, ob mit der Bezeichnung an dieser Stelle nicht Israel gemeint ist³).

Derselbe Vers enthält 3 mal בְּסְבֶּט. Es wird aber mit LXX, Symmach., Targ. und vielen alten Handschriften בַּסְבּט zu punctiren sein 4). בּסְבּט aber ist vor dem Exile

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Schwally, Jahrg. VIII, 177—217 spricht Cap. 25. 46—51 dem Jeremias ab; Cornill sucht in Cap. 46—49 einen jeremianischen Kern zu retten, Einl. <sup>2</sup>, 163 ff.

<sup>\*)</sup> Cornill, l. c. p. 72. VgI. ביי שלאים.

Zu prop = Engel cf. Baudissin, Studien zur semit. Religionsgesch. II, 5 ff. W. R. Smith, Lect. on the Rel. of the Sem. 90. 132 ff.

<sup>4)</sup> Bredenkamp, Comm. 188 f. — Wellhausen, Skizzen und Vorarbeiten V, 192 f., liest das erste Mal copp, dann copp.

selten; die ältere Litteratur hat es in der ephraimitischen

Erzählung 2 Kön. 3, 19. 25 und in Gen. 26, 15. 18, den beiden Versen, welche der Harmonist von J und E in dieses Capitel eingeschaltet hat 1). Vom Exile an wird es bäufiger: Ezech. Thren, Psalmen, Nehem, haben es ie

häufiger: Ezech., Thren., Psalmen, Nehem. haben es je 1 mal, Chron. 3 mal, Dan. 3 mal.

Wenn 14, 6 יַקרוּת zu lesen ist, so bewegt sich der

Verfasser wieder in der Sphäre des Buches Hiob, das 31, 26 die Gestirne so nennt. Wahrscheinlich muß es aber heißen יְקְרוֹת nach LXX, Symm., Pesch., Vulg., wohl auch Targ. <sup>3</sup>). Dieses Wort ist vor Nahum, der es 3, 17 anwendet, nicht gebräuchlich. Prov. und Psalmen haben es je 1 mal, Hi. 2 mal. Wellhausen Skizzen und Vorarb. V. 193 liest יְקְרוֹת an unserer Stelle.

Ebenso führt יְקְּמָאוֹן auf jeden Fall auf eine späte Zeit. Liest man יְקְּמָאוֹן, so hat man ein Verbum, das im gleichen Sinne nur noch in dem bereits mehrfach erwähnten jungen Stücke Ex. 15, 8 und Hiob 10, 10 vorkommt; bei Zephanja 1, 12 hat es andere Bedeutung. Folgt man aber dem Q'ri, LXX u. s. w. und liest יְקְּמָאוֹן, so hat man ein von jenem Verbum abgeleitetes Hap. leg., das durch seine Endung erst recht späten Ursprung bekundet und neben 9, 12, יִּקְרָהוֹן, שְׁנְעוֹן, תְּקְהוֹן 12, 4 zu stellen ist.

So ergiebt die lexicalische Statistik, dass 9—11 wie 12—14 nachexilisch sind; eine Fülle von späten Wörtern und Aramaismen liesert den Beweis dafür.

Etwas anders steht es in grammatikalischer Hinsicht. Ein nachexilischer Autor, der das Bestreben hatte, möglichst klassisch zu schreiben und sich von dem Colorit seiner Zeit freizuhalten, konnte dabei den Wortkreisen seiner Epoche nicht entrinnen, so wenig wie ein moderner Schriftsteller, der einen historischen Stoff alterthümelnd

<sup>1)</sup> Cornill, p. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bredenkamp, p. 191.

behandelt, dabei «unentwegt» und ähnliche «selten schöne» Erzeugnisse der Modesprache vermeidet. In grammatikalischer und etwa auch in stilistischer Beziehung dagegen läst sich eher eine korrekte Haltung erreichen, wenn auf die Nachahmung guter Vorbilder viel Mühe und Studium verwendet wird. Allerdings werden auch der gelehrtesten und gewandtesten Feder einige Formen und Constructionen entschlüpfen, welche den Epigonen verrathen.

Auch bei Dtzch kann man diese Beobachtungen machen. Er besitzt offenbar eine gute grammatische Schulung und ein Verständniss für die Schönheiten der klassischen Sprache, er liebt es, archaistische Zierrathen anzubringen, aber hier und da verfällt er doch den Anomalien und Unebenheiten der verwildernden Sprache seiner Zeit.

Die Orthographie ist ungemein salopp. Scriptio plena und defectiva gehen wirr durcheinander. So steht 9, 5 הוביש, dagegen 10, 5, 11 הוביש; 9, 9 גונש, 10, 4; 11, 10 das sehr auffällige קַפֵּיר, dagegen 11, 14 הַכָּר. In Cap. 12-14 findet sich die gleiche Inconsequenz: 12, 7 משפחות Ebenso 12, 14, ושב ירושלם 12, 8, ישב ירושלם und การชุว. Am leichtesten erklärt sich das, wenn das Schriftstück in später Zeit entstanden ist; doch kann auch der gegentheilige Schluss gezogen werden, dass die Aufzeichnung in einer Zeit geschah, in der man noch nicht ängstlich am Buchstaben hing. Zudem ist es nicht zu entscheiden, obdergleichen Unregelmäßigkeiten auf Rechnung des Verfassers oder der Abschreiber kommen. Deswegen begnüge ich mich damit, diese Lüderlichkeit zu constatiren, ohne sie als schwerwiegenden Beweis für späte Abfassung verwenden zu wollen.

Aber eins ist dann wenigstens zu beachten: wo inmitten dieses Wirrwars ein Wort consequent geschrieben wird, da wird die Consequenz nicht zufällig sein. Nun steht immer קוֹר. Würde der Abschreiber קוֹר vorgefunden haben, so hätte er sicherlich nicht durchweg קוֹר geschrieben.

Warum sollte er hier auf einmal Consequenzmacherei treiben, da das sonst gar nicht seine Art war? Vielmehr hat er schon überall קויד gelesen, und da dies zu seiner Zeit die übliche Schreibweise war, so ist er gar nicht auf den Gedanken gekommen. dass man etwa auch דוָד schreiben könnte. Die Schreibung des Namens David hat aber großen Werth für die Bestimmung der Sprachperiode, welcher eine Schrift angehört. Bonk 1) hat behauptet, dass sich folgende Entwicklung vollzogen habe: Scriptio defectiva, dann plena, dann wieder defectiva. Bis zum Exil (und Jerem., Ezech. und Deuterojes. auch im Exil) schrieb man דוד, hierauf דויד, dann in Prov., Psalmen, Qoh., Ruth wieder רור. Störend ist dann aber die Thatsache, dass der Chronist Stade hält das für eine Schrulle des 218 mal רויד hat. Chronisten oder eines seiner Abschreiber. Richtiger aber wird es sein, den Gang der Entwicklung geradlinig darzustellen. Die scriptio defectiva umfasst dann die gesammte vorexilische und exilische, sowie die nachexilische Litteratur bis zum Ende des 4. Jahrhunderts. Hierauf tritt die scriptio plena ein. Das Schema würde freilich durchbrochen durch Qohelet, der דוד hat. Doch kann die Rücksicht auf Qoh. nicht maßgebend sein, da sich bei ihm der Name nur ein Mal findet. Dann ist die scriptio plena kein Zwischenspiel, sondern der Schlusact. Außer dem Chronisten bedienen sich ihrer die Diaskeuasten von Amos (11, 11°) und an der schlecht bezeugten Stelle 6, 5) und Hosea (3, 5\*), ferner Cant. Cantic. 4, 2. So hat Dtzch Genossen seiner Schreibweise nur in der griechischen Zeit.

<sup>1)</sup> Jahrg. XI, 127 f.

<sup>2)</sup> Schwally, Jahrg. X, 126 f.

<sup>3)</sup> Cornill, p. 174.

9, 8 wird vielfach nach dem Vorgange von LXX in פּעָּבָה geändert. Es ist das die leichtere Lesart; gerade darum wird aber בְּעָבָה vorzuziehen sein, welches die Masora will.

Wird man betreffs dieser Stelle getheilter Meinung bleiben, so hat sich doch fast bei allen Auslegern die Erkenntnis Bahn gebrochen, das 11, 13 הַאוֹצֶר gemeint und היוצר falsch punctirt für הַיוּצֶר ist¹). Dass הַיוּצֶר unhaltbar ist, haben in überzeugendster Weise die Exegeten dargethan, die sich abquälten, es zu vertheidigen. Wenn nach ihnen «zum Töpfer werfen» eine sprichwörtliche Redensart war für «wegwerfend behandeln», so hatte diese Redensart nur einen Sinn, wenn die jüdischen Töpfer die Scherben wie die Schmiede altes Eisen in Gegenrechnung genommen haben. Andere lassen das Geld zu einem ad hoc erfundenen Tempeltöpfer werfen, ohne zu sagen, warum dieser gerade damit beglückt wird. Lange kennt gar einen Raum im Tempel mit der Aufschrift «zum Töpfer». Solche Verlegenheitsausslüchte richten sich selbst, zumal wenn man die Absicht merkt, Matth. 27, 9. 10 hier zu erkünsteln. So ist denn auch im Strack-Zöckler'schen Commentarwerk der Töpfer «zum Töpfer geworfen» worden; Orelli (Abth. V, p. 390) liest יוצר = יוצר ").

אמעהלי 12,5 ändert Hitzig in אָם אָהַלּוּ So ansprechend diese Conjectur wegen אַלהֵיהָם erscheint, so ist sie doch durch keine Handschrift beglaubigt. Es ist wohl dem בּיֹסְרְסִישְׁבִּע צַּמִינִינִים der LXX zu folgen, das auch durch Targ.

י איבר Pesch. und Targ. (Jonathan אכרכלא , Tempelschatzmeister), ארבר Aquila und Vulg., LXX χωνευτήριον, Hieron. statuarius.

<sup>\*)</sup> Wellhausen, Skizzen und Vorarbeiten V, 187 Anm. nimmt ein absichtliches Oscilliren der Masora an; sie habe die Möglichkeit der Deutung "Töpfer" offen halten wollen, weil der geringe Preis ihr des Gotteskastens unwürdig erschien. Dadurch würde die Punctation mit Zere erklärlich; aber sie würde zur Voraussetzung haben, das ph das Ursprüngliche war und perhorrescirt wurde.

gestützt wird. Nur dürfte nicht mit Stade ein א zu ergänzen und אָּמְעָאה, sondern einfach אָמָעָה zu schreiben sein, da mehrere Handschriften אָמָעָא haben. Es liegt eine aramaisirende Form mit Vertauschung von א und די vor¹).

Bemerkenswerth ist die Form פוסים 10, 5. die eine Analogie nur in dem transitiven של der sehr späten Stelle Jes. 25, 7 hat. קומים 2 Kön. 16, 7 ist anderer Art, da eine Bildung auf o nach פושים bei einem intransitiven Verbum weniger verwunderlich ist s).

Das grammatikalische Monstrum וְהְּשְׁבוֹתְים 10, 6, ist natürlich nach V. 10 zu ändern in וַהְשְׁבוֹתִים. Es wird entstanden sein, wie Bleek erklärt: in das neutrale ישָׁב und ישִׁב und ישִׁב und ישִׁב und ישִׁב eingetragen worden.

רֹמְמוֹת 13,4 neben רֹמְמוֹת 13,3 ist ebenso wie רֹמְמוֹת Ps. 149,6, הַתְּבְּאוֹת Ez. 33, 12 ein Aramaismus 5). Aus der alten Sprache führt Ges.-Kautzsch als einziges Beispiel für einen Infinitiv מ"א mit Femininform Richt. 8, 1 an 4).

Die Form רָאַקָה 14. 10, nach Ben Naftali רָאָלָה, wird nur ein Schreibfehler sein, der bei der schon erwähnten Beschaffenheit der Textüberlieferung nicht verwunderlich erscheinen kann.

Von dem Adjectivum אָנִיל wird 11, 15 ein Adjectivum אָנִיל weitergebildet 5), und ebenso אַנְלי 14, 8 von קּרְמוֹנְי in der Bedeutung «östlich». אָנִילי ist Hap. leg., חוד הווי bei späteren Schriftstellern gebräuchlich 6): Ez. 10, 19; 11, 1; 47, 18. Joel 2, 20. Ob Hiob 18, 20 קַרְמוֹנְי Plural von קַרְמוֹנְי oder קַרְמוֹנְי ist, muſs dahingestellt bleiben. Die Kad-

<sup>1)</sup> So auch Bredenkamp, l. c. p. 153 f.

<sup>2)</sup> Ges.-Kautzsch, hebr. Gramm. § 72, Anm. 1; cf § 43.

<sup>3)</sup> Giesebrecht, Jahrg. I, 291. Ryssel, l. c. p. 53.

<sup>4)</sup> Gramm. 35 § 74, 3 Anm. 2.

<sup>5)</sup> Wellhausen a. a. O. V, 187 will auch 11, 17 معلان für بمعلاء

<sup>6)</sup> Hiernach sind die Darlegungen von Holzinger Jahrg. IX zu Joel 2, 20 zu berichtigen.

niter Gen. 15, 19 beweisen nichts für das Alter der m, da dort die Bildung durch andere Gentilicia auf התוני anlast ist. Auch in der Bedeutung «alt» ist יסיים vor n Exile nicht nachweisbar. Es steht Jes. 43, 18; Ez., 17; Mal. 3, 4, zwar auch 1 Sam. 24, 14, doch ist se Stelle Zusatz¹).

Die beiden Archaismen רעי und עוֹבי und עוֹבי 11, 17 können chts ändern an dem Befunde, dass Dtzch nachexilisch. Das Chirek compaginis ist kein durchaus zuverlässiges erkmal eines hohen Alters, da es auch in sehr jungen ücken keineswegs selten ist. In den Psalmen wird es el gebraucht, dann z. B. Mich. 7, 14 und in dem danieschen Eigennamen בַּבִּרִיאַל. Giesebrecht\*) leitet die häusige nwendung in den Psalmen von dem Bestreben her, die etische Rede archaistisch zu verbrämen. Dieses Bestreben innte auch Dtzch zum Gebrauch des Chirek compaginis ewogen haben. Indessen kann die Form auch unbewusst erwendet sein, da sie allen Perioden der hebräischen prache gemeinsam ist, wenn sich auch das Bewusstsein res Wesens als einer Casusendung völlig verloren hat. \*)

קָּרֵי 14,5 hat Gesen. Lehrgeb. § 124, 2<sup>b</sup> als alten Plural of <u>reklärt</u>. Doch lässt sich diese Pluralbildung überaupt nicht sicher nachweisen cf. Gesen.-Kautzsch <sup>25</sup>, § 87, 1c.

Die syntactische Untersuchung liefert wenig Auffälliges. ie bestätigt es, dass wir es mit einem gelehrten Schriftteller zu thun haben, der die alte Literatur gründlich tudirt hatte. Dtzch zeigt die Schulung des Schriftelehrten, der sich in die Sprache der Vorzeit hineingelebt at. Seine Verwandtschaft mit den Anschauungen des Priestercodex hat Stade nachgewiesen, Berührungen mit der Phraseologie von P hat obige Darlegung ergeben: man vergleiche אָלְכִיּוֹת, בְּבֶלֵשׁ, הַּבְּלֵשׁ, הַבְּלֵשׁ, הַבְּלֵשׁ הַבְּלְשׁיִרת הַבְּלֵשׁ הַבְּלֵשׁיִרת הַבְּלֵשׁ הַבְּלִשׁיִרת הַבְּלֵשׁיִּרְהָּלְשִׁיִּרְהָּלְבִּשׁׁיִּרְשִׁיִּרְשָׁתְּלִית הַבְּלֵשׁיִּרְשָׁתְּלִית הַבְּלֵשׁיִר הַבְּלֵשׁיִר הַבְּלֵשׁיִר הַבְּלֵשׁיִר הַבְּלֵשׁיִר הַבְּלֵשׁיִר הַבְּלֵשׁ הַבְּלִים הַבְּלֵשְׁיִר הַבְּלֵשׁ הַבְּלְיִיר הַבְּלֵשׁיִר הַבְּלֵשׁיִר הַבְּלֵשׁיִר הָבְּבַלשׁ הַבְּלְשִׁיר הַבְּלִים הַבְּלְשִׁיר הַבְּלְשִׁיר הַבְּלְבִיל הַבְּלְשׁיִר הַבְּלֵשׁיִי הַבְּלְשׁיִר הַבְּלֵשׁיִי הַבְּלְשִׁיר הַבְּלֵשׁיִי הַבְּלְשׁיִי הַבְּעִיר הַבְּלֵשׁיִי הַבְּלְשׁיִי הַבְּלְשׁיִי הַבְּלְישׁיִר הַבְּלְשׁיִי הַבְּלְשׁיִי בְּלְישׁיִי בְּעִיר הַבְּלְשׁיִי הַבְּלְשׁיִי בְּעִבְּעִיר הַבְּלְשׁיִי בְּעִבְּעִיי בְּעִיר הַבְּעָבְיי הַבְּלְעִיּי הַבְּעִּי בְּעְבְּעִיי בְּעִּיּבְעִי בְּעִבְּעִי בְּעִבְּעִי בְּעִּי בְּעִּי בְּעְבְּעִי בְּעִיּי בְּעִיּי בְּעִיּי בְּעִי בְּעִיּי בְּעִיּי בְּעִי בְּעְבִּעְּי בְּעִבְּעִי בְּעְבְּעִי בְּעִיּי בְּעְבְּעִי בְּעִבְּעִּי בְּעְבְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעְבְּעִי בְּעְבָּעְעִי בְּעבְּעִי בְּעְבְּעִי בְּעְבְּעִי בְּעִי בְּעִי בְּעְבְּעִי בְּעְבְּעְבְּעְּעְבְּעִי בְּעְבָּעְעִי בְּעְבְּעִי בְּעִי בְּעְיִי בְּעִי בְּעְבְּעִי בְּעְבְּעְבְּעְּעְבְּעִי בְּעְבְּעִי בְּעְבָּ

<sup>1)</sup> Wellhausen, Kittel.

<sup>3)</sup> Jahrg. I, p. 282.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ges.-Kautzsch, Gramm. <sup>25</sup> § 90, 3.

Und wie bei dem Priestercodex, so zeigt sich auch bei Dtzch der Einfluss des Aramaeischen mehr auf dem lexicalischen als dem grammatischen Gebiet. 1)

שלי, wird 9, 5; 12, 6 in passiver Bedeutung gebraucht. Holzinger\*) hat darauf aufmerksam gemacht, dass dieser Gebrauch späteren Datums ist: bei Jer. 17, 6 und in den secundären Stellen 17, 25; 50, 13. 39; ferner Ez. 29, 11; Jes. 13, 20; Zach. 2, 8; Jo. 4, 20. Wenn mit Berufung auf die beiden obigen Stellen von ihm behauptet wird, dass שלים diesen Sinn auch schon früher hatte, so ist das dahin zu berichtigen, dass auch Zach. 9, 5; 12, 6 in jenen Kreis gehören.

Die Stelle 11, 5. 6 ist von Holzinger zum Beweise verwendet worden, dass die Construction von by mit by auch der älteren Sprache nicht fremd ist. b Würde Dtzch nicht in Betracht kommen, so blieben von den dort angeführten nur zwei ältere Belegstellen übrig: Ex. 2, 6 (E.) und Gen. 19, 16 (J.). Da jedoch Gen. 19 durch die Ueberarbeitung von Cap. 18 mit beeinflust worden ist, s so kann man sich hinsichtlich dieser Stelle auf jahvistischen Sprachgebrauch nicht mit voller Sicherheit berufen. Trotzdem ist das Alter der Construction zweisellos, da sie noch an vielen andern Stellen angewandt wird, z. B. 1. Sam. 15, 3. 9. 15; 23, 21; 2. Sam. 21, 7; weitere bei Buxtors.

Ueber die intransitiven Hiphile von שוב 9, 5. 10 und בור 10, 11 hat Holzinger ebenfalls ausführlich gehandelt, 5) sodals hier einfach auf seine Darlegungen verwiesen werden kann. Nur ist der Schlus, den er aus genannten Stellen zieht, auch in obiger Weise zu corrigieren.

Hierzu treten einige andere Hiphile in intransitiver

<sup>1)</sup> Kautzsch, aram. Gramm. p. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jahrg. IX, p. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid. p. 126.

<sup>4)</sup> Wellhausen, Comp. des Hex. 2 p. 27, f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) L. c. p. 100.

edeutung. So 11, 5 באנשר «reich werden». In gleichem inne steht dieses Hiphil noch Jer. 5, 27; Prov. 21, 17; 8, 20; Ps. 49, 17; Dan. 11, 2. Wenn nun auch dieser ntransitive Gebrauch als der allgemein semitischen Anchauongsweise entsprechend erklärt werden kann, so ist ioch die Thatsache nicht wegzuleugnen, das unsere Stelle nur in der jüngeren Literatur Parallelen hat.

Zu 11,6 (er erklärt den ganzen Vers für Einschub) bemerkt Wellhausen 1): ΜΥΣΌ aramäisch = ΜΌΣΟ. Um die Phrase als guthebräisch zu erweisen, beruft sich Steiner 2) auf 2 Sam. 3,8. Jedoch das και οὐκ ηὐτομόλησα der LXX fordert eine Correctur des Textes (Wellhausen, fext der Bb. Samuelis p. 158).

Zu הְבֶּרָ 12, 10 ergänzt man nach Analogie von Jes. 2, 4 בַּבְּרָ. Dort steht das Piel. Selbst wenn man aber iese Ergänzung vollzieht, bleibt das Hiphil doch intransitiv.

Das Hiphil von קָּהָה 13,5 hat allein Ezech. 8, 3, aber icht wie Dtzch im Sinne von «kaufen», sondern von «veraufen».

in der Bedeutung «reichen bis zu» 14,5 soll ach Ryssel<sup>3</sup>) der späteren Sprache zuzuweisen sein und ich nur Lev. 5,7 und 2 Chron. 28,9 finden. Es kommt zoch so auch vor Jes. 8,8; Gen. 28,12 (E). Mit אָלי־ ird es aber in diesem Sinne nur hier construirt.

Als eine Eigenthümlichkeit späterer Zeit hat Gieserecht die Praeponderanz von אָלָי über אָלֶי hingestellt '). n Cap. 9—11; 13,7—9 steht zweimal אָלֶי: 11,6 und 16, ebenso zweimal אַלִי: 10,6 und 13,9. In Cap. 12; 13,1—6; 14 steht gar nicht אַלִי, dagegen 3 mal אָלֶי: 12,2 und 13,5 zweifach. Dieses Verhältnis würde sich also günstig für frühe Absassung stellen. Eine Entlehnung von aus älteren Stellen ist dabei nicht nachzuweisen. Ferner

<sup>1)</sup> Skizzen und Vorarb. V, 185.

<sup>1)</sup> Hitzig, die 12 kleinen Proph. 4, 390.

<sup>\*)</sup> L. c. p. 54.

<sup>1)</sup> Jahrg. I, 251—58.

## Eckardt, der Sprachgebrauch

ist noch zu beachten, dass mit Ausnahme von 13, 5 (11, 6. 16; 12, 2) mit Particip nach הַגָּה steht. Diese struction ist bedeutend seltener als die von הַגָּה mit nominalsuffix und Particip. Ueber den Gebrauch t Constructionen mag folgende Tabelle orientiren:

| ١. | c. Pron. und        | Part.  | B. הָנָה c. | Suff. u | md | Part |
|----|---------------------|--------|-------------|---------|----|------|
|    | Jahvist:            | 3 mal  | 3 m         | al      |    |      |
|    | Elohist:            | 3 ,,   | 2,,         |         |    |      |
|    | Red. v. JE u. Deut. | 1 ,,   | 1 ,,        |         |    |      |
|    | Priestercodex       |        | 3 ;         |         |    |      |
|    | Sam. (ephr.)        | 1 "    |             |         |    |      |
|    | Davidsgesch (jüng.) | • • •  | 2 "         |         |    |      |
|    | Elisugesch. (ephr.) |        | 1 ,,        |         |    |      |
|    | Dibre hajjamim      |        | 1 ,,        |         |    |      |
|    | Deut. Verf. der     |        | ,,          |         |    |      |
|    | Königsb.            |        | 4,,         |         |    |      |
|    | Amos                |        | 1 ,,        |         |    |      |
|    | Habakuk             |        | 1 ,,        |         |    |      |
|    | Jerem.              | 1 "    | 8 ,,        |         |    |      |
|    | Ezech.              | _ ″    | 3 ,,        |         |    |      |
|    | Joel                | _      | 1 ,,        |         |    |      |
|    | Zach. 1—8           | _      | 4 ,,        |         |    |      |
|    | Mal.                | 1 "    | 2 ,,        |         |    |      |
|    | Nehem.              | 1 ,,   |             |         |    |      |
|    | Chron.              | 1 ,,   | 6 "         | davon   | 5  | aus  |
|    |                     | 13 mal | 43 m        | al      |    |      |

Also A wird vor Jerem. 8 mal, in exilischer Zeit 2 nach dem Exile 3 mal angewandt, B vor Jerem. 10 ma der exilischen Periode 17 mal, nachexilisch 16 (resp. 11 Halten sich demnach beide Constructionen bis zum ziemlich die Wage, so erlangt B von da ab ein bedeut Uebergewicht. Da indessen A auch bei Nehem. und Chron. sowie in dem Anhange zu Maleachi (3, 23) fehlt, so wird man aus dem Gebrauche dieser Constru bei Dtzch noch nicht ohne Weiteres den Schluss auf

exilische Abfassung ziehen dürfen. Dazu kommt noch, dass A doch auch in der alten Zeit schon das Seltenere ist. Des Räthsels Lösung wird also die sein, dass der gelehrte Verfasser von Zach. 9—14 sich mit Bedacht der seltneren Wendung bedient hat, weil ihm dieselbe wuchtiger und feierlicher klang. Und daraus erklärt sich auch der Gebrauch des ناها

Weniger auf Absicht als auf gute Schulung könnte es zurückzuführen sein, dass die nota accusativi mit Suffixen nicht häusig ist. Doch kommt daneben noch etwas Anderes in Betracht: die Abhängigkeit von der Vorlage. Cap. 12; 13, 1—6; 14 liesern kein bedeutsames Material; sie haben mit Suff. gar nicht, aber auch nur 5 Verbalsuffixe. In 9—11; 13, 7—9 dagegen stehen 22 mal Verbalsuffixe und nur 6 mal mit Suff., nämlich 10, 3; 11, 9. 10. 11. 13; 13, 9. Der Abschnitt 11, 4—17; 13, 7—9 nimmt demnach eine Sonderstellung ein. Trotzdem kann ich Staerk nicht beistimmen, wenn er dieses Stück dem Dtzch abspricht 1); sprachliche Gründe, die noch dargelegt werden sollen, nöthigen dazu, es sowohl mit dem Voranstehenden wie dem Nachsolgenden zu einer Einheit zu verbinden.

Aus der Construction des Particips mit dem Genitiv etwas zu folgern, ist an und für sich ein fragwürdiges Unternehmen<sup>3</sup>). Bei Dtzch ist eine Argumentation hieraus überhaupt unmöglich, da bei ihm das Partic. ebenso oft im Stat. constr. steht, als es mit dem Accus. verbunden wird.

Dagegen ist hervorzuheben, daß sich an zwei Stellen die Neigung zeigt, die Genitivconstruction durch Praepositionen zu ersetzen: מָצוֹר עַל 9, 7 und קצור עַל 9, 7 und קצור עַל 12, 2.

Sehr harte Constructionen sind ליהוה עין אדם 9,1, wenn

<sup>1)</sup> A. a. O. S. 75—99.

<sup>3)</sup> Giesebrecht, Jahrg. I, 262 f.

zu übersetzen ist: Jahve hat ein Absehn auf den Menschen, was ich allerdings für unmöglich halte; ferner 9, 12, wo das Pronomen der 1. Pers. zum Partic. ergänzt werden muß, und ebenda אַסְירֵי הַחַּמְלָּה. Verbindungen von mehreren Genitiven wie אַסְירֵים und קול יַלְלַח הָרעִים 11, 3 fehlen zwar auch in der älteren Sprache nicht, sind aber doch unbeholfen. Desgleichen ist die Anfügung von fünf coordinirten Genitiven 14, 15 an Ein Nomen regens nicht gerade musterhaft zu nennen¹).

Auch fehlt oft der Artikel in auffälliger Weise. So 9, 1 bei אַרָם (Jer. 32, 20 בְּאָרָם), ferner 9, 7 אָרָם, wo aus zweifachem Grunde der Artikel stehen müßte ); weiter 9, 16 יְבָּצוֹּן, wofür Stade צֵּצֹּאוֹן lesen will, 10, 7 יַבְּצֹּאוֹן 11, 2 und ebenso עַצָּאוֹן 14, 10 werden von Kautzsch für regelmäßig erklärt ). הַבְּצוֹּר בְּרִשִּׁרוֹם 14, 5 ist zwar irregulär, hat aber Parallelen im klassischen Hebräisch z. B. בְּלִּיְלְּנִוֹת Jes. 28, 8. Dagegen ist in demselben Verse בֵּרְהָנִירִם ganz abnorm, da man erwartet, daß die Berge durch den Artikel als dieselben wie הָרֵיִר יְהַנְּרִירוֹת לִּמֶלֶךְ יְהְנָּה bezeichnet würden '). Endlich fehlt der Artikel in der Wendung לְּהַשְּׁחַוֹּת לִמֶלֶךְ יְהְנָה 14, 16. 17.

Der Gebrauch des Infin. absol. zur Fortführung des Verbum finit. ist ebenfalls den Späteren eigen 5). So steht er 12, 10: וְּמֶפְרוּ (הַמֶּרֵר).

Dem לֶרבֶ מְאַדְ 2 Chron. 11, 12; 16, 8 ist לֶרב מָאַד 14, 14 an die Seite zu stellen und als Kennzeichen später Sprache zu betrachten 6).

Zu alledem kommt in Cap. 12; 13, 1—6; 14 eine schwerfällige Diction, die sich in ermüdenden Wieder-

<sup>1)</sup> Ges.-Kautzsch, Gramm. § 128, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., § 126, 3a und d.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) L. c. § 126, 5, Anm. 1 a.

<sup>4)</sup> Ibid., § 126, 2 a.

<sup>5)</sup> Ges.-Kautzsch, Gramm. § 113, 4 a.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ryssel l. c. p. 56.

colungen ergeht. So steht יְלְשְׁכְה חַחְהָיִן 12,6 und 14, 10. lesonders monoton aber ist der Ausdruck in 12, 12—14, erner 13, 3 und 14, 16—19. Wir haben hier ein unversennbares Merkmal späterer Zeit¹). Auf Rechnung dieser Armuth wird auch das 15 malige מוס ביות הַהוֹא zu setzen sein, las gar nicht eine Identität der Zeit ausdrücken soll, wie s. B. eine Vergleichung von 12, 3 mit 12, 9; 13, 1 ff. oder von 14, 4 ff. mit 14, 20 beweist. So prägnant und reich an Synonymen der erste Abschnitt ist, so breit und dabei doch wortarm ist der zweite.

Das Ergebnis dieser Ausführungen ist demnach folgendes: Der lexicographische Befund nöthigt dazu, das ganze Schriftstück Zach. 9—14 in nachexilische Zeit zu verweisen. Die Fülle des Materials hierfür ist so groß, daß andere sprachliche Gesichtspunkte, die Abweichendes zeigen würden, daneben nur wenig in Betracht kommen könnten. Die Orthographie bestätigt das Resultat der lexicalischen Statistik. Auffällige Formen sind vorhanden, doch nicht häufig. Die Syntax hat zwar manche Eigenthümlichkeiten der klassischen Sprache, doch ist auch sie nicht völlig frei von Spuren des Verfalls. Demnach läst der Sprachgebrauch einen Schriftsteller erkennen, der der nachexilischen Zeit angehört, sich aber in guten sprachlichen Traditionen bewegt.

#### II.

Abgesehen von der Diction haben obige Untersuchungen keinen Anlass ergeben, zwei verschiedene Versasser für Zach. 9—14 anzunehmen. Sie haben sogar mehrere frappante Berührungen der beiden Theile 9—11; 13, 7—9 md 12; 13, 1—6; 14 gezeigt. Doch ist noch eingehender zu prüsen, ob das ganze Schriftstück wirklich aus der Hand eines Versassers hervorgegangen sein kann.

<sup>1)</sup> Ges.-Kautzsch § 123, d2.

Mancherlei spricht bei näherer Betrachtung dagegen. אָצוּרְ heißt 9, 3 Thurm, 12, 2 Belagerung. אָנוּרָ 9, 4 Macht, 14, 4 Schatz. אָבָרָ 11, 16 = quaero, 12, 9 mit יְ und Inf. = studeo. אַכָּרָוֹ 11, 3 Herrlichkeit, 13, 4 Mantel אַבָּרָן Hiph. wird 9, 15 mit יְצִי 12, 8 mit יְבָּיִ construirt. Fire sammeln wird 10, 8. 10 יְבָּרָר, 12, 3; 14, 2. 14 יְבָּיָּרָ פָּרַיּר 10, 11; 11, 3 יְבָּרָר, 12, 7 zweimal יְבָּיִרְרָּרָּר, 16; 10, 11; 11, 3 יְבָּרָר, 12, 7 zweimal אַבְּרָר, וּבִּרָר 11, 3 יְבָּרָר, 12, 3 יְבִּרְר פָּרַיִּר 9, 3 in einem

Wortspiele mit אור steht. לווי findet sich in jener doppelten Bedeutung auch beim Jahvisten Gen. 34, 19 und Ex. 14, 28, שונה in jenem zweifachen Sinne Zach. 6, 7 und 8, 21, 22; es wird deswegen in diesen Schriften noch Niemand verschiedene Verfasser der betreffenden Stücke constatiren. אַרָּהָר 11, 3 endlich ist ein Wort, das mit אַרָּהָר 13, 4 nur gleichen Klang hat.

Doch ist zuzugeben, das jeder der beiden Abschnitte seine Lieblingsausdrücke hat. So der erste : נְּלֵי 9, 9; 10, 7. 10, 11; 13, 10, 5. 7. מִים חוצות 10, 5. 7. נְבֵּוֹר 10, 11; 11, 2. יְבָּר 9, 5; 10, 2.7 . 8. עַּלֵּים 9, 8; 10, 4. Dagegen der zweite: יְבָּרְר 12, 10; 13, 3. יְבָּר דְנִיך 12, 7; 13, 4. יְבָּרָר 12, 12 (7 mal); 14, 17, 18. בַּיּת דְוִיר 15 mal gegen zweimal 9, 16; 11, 11.

Man wird nicht sagen können, das keine Gelegenheit vorlag, diese characteristischen Ausdrücke des einen auch im andern Theile zu verwenden; die behandelten Gegenstände sind vielfach verwandten Inhalts. Dazu tritt dana der bereits erwähnte stark ausgeprägte Unterschied der Diction, der noch bedeutsamer ist als die Scheidung dieser Wortgruppen.

Aber so beachtenswerth diese Discrepanzen sind, so wird durch sie die Trennung der beiden Stücke doch noch nicht als nothwendig erwiesen, da ihnen eine viel größere Anzahl von gemeinsamen Wendungen gegenübersteht. Von unwesentlichen Berührungen abgesehen sind folgende zu notiren: קַּלָּר הָאָרֶץ heißt in beiden Theilen immer Palästina,

nie «die ganze Erde»: (11, 6. 16); 13, 8; (12, 12; 13, 2); 14, 9. 1) 10. אבל hat immer die Bedeutung «fressen, verzehren mit dem Nebenbegriff des Zerstörens» 9, 4 (9, 15 wohl נבר (ליבלום); 11, 1. 9. 16; 12, 6. זבר von religiösem Gedenken 10, 9; 13, 2. ישב in passiver Bedeutung 9, 5; 12, 6, wahrscheinlich auch 14, 10. 11. מְנָבֶּת neben מָּוָבֶּת 9, 15; 14, 20. Weiter קנה 10, 1; 14, 17. קנה 9, 8 und 14, 15. Niph. von יַחָר 13, 8; 14, 16. Hiph. 9, 6, 10; 13, 2; Niph. 9, 10; 13, 8; 14, 2; Qal. 11, 10. אַמָם Niph. 10, 5; 14, 3. 14. מְלְחָמָה 9, 10; 10, 3. 4. 5; 14, 2. קאר 9, 2. 5. 9; 14, 4. 14. הְּכָּה 9, 4; 10, 11; 13, 7; 12, 4; שאר Niph. 9, 7; 11, 9; 12, 14. מַחַח 11, 1; 13, 1 (daneben קשא 12, 4). פנה 10, 4; 14, 10. Das משא in 9, 1 und 12, 1 hat keine Beweiskraft, da das zweite Zusatz ist 5). הַנָּה אָנֶּדְי mit Partic. 11, 6. 16; 12, 2 ist bereits erwähnt worden, ebenso אַלף oder אָלֶף 9, 7; 12, 5. 6. Wo der Infin. absol. zur Verstärkung des Verbums von demselben Stamme beigefügt wird, steht er immer voran: פָהה הִכְהָה 11,17. יְבוֹש הִּיבַשׁ ebendaselbst. שְׁרוֹט וִשְׂרֵטוּ 12,3. Man wird eine solche Menge des Gemeinsamen nicht als ein Spiel des Zufalles betrachten dürfen. Sie deutet energisch auf Einheit hin, besonders da, wie oben gezeigt, der unterschiedliche Gebrauch einzelner Wörter fast durchweg erklärlich ist. Wenn trotzdem eine Anzahl eigenthürnlicher Wendungen, die jeder der beiden Abschnitte für sich hat, sowie die nicht zu leugnende Verschiedenheit der Diction zwei Verfasser fordern, so giebt allein die Kuenen'sche Modifikation der Stade'schen Hypothese die Lösung des Problems. Zach. 9-14 ist in der Gestalt, wie

es uns vorliegt, das Werk Eines nachexilischen Schrift-

<sup>1)</sup> Stade, Jahrg. I, 37, Anm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Stade, Jahrg. I, 18 nach Klostermann.

<sup>3)</sup> Stade, l. c. p. 14. Orelli, Strack-Zöcklersches Commentarwerk V, 392.

stellers, der aber im ersten Abschnitte alte vorexilische Fragmente mit Stücken der uns bekannten prophetischen Schriften sowie eignen Zuthaten zusammengearbeitet het. Diese Fragmente nach ihren sprachlichen Merkmalen herausschälen zu wollen, wäre ein hoffnungsloser Versuch, der, wie er auch ausfiele, sich nur auf Vermuthungen stützen? könnte und nur subjectiven Werth hätte. Nicht zu dergleichen Versuchen ist die Aufstellung von Staerk mi rechnen. dass 11, 4-17; 13, 7-9 ein nicht zu Dtzch gehöriges, erst später eingeschaltetes Stück sei. nicht zu leugnen, dass seine zeitgeschichtlichen Ausführungen viele Schwierigkeiten beseitigen. Aber der Abschnitt lässt sich sprachlich nicht aus seiner Umgebung so völlig lösen, dass man ihn Dtzch absprechen könnte. Trotz der erwähnten Eigenthümlichkeit (p. 20. 21.) hängt er doch andrerseits mit dem Uebrigen zusammen: הַנָה אַנֶּבֶי 11, 6. 16 und 12, 2. אָרֶרָת 11, 3 und אַרֶר 11, 13; andere Berührungen sind bereits aufgezählt worden.

Der Abschnitt könnte zwar ursprünglich ein besonderes Ganzes gebildet haben, das von Dtzch in redigirter Form aufgenommen wurde. Dass es aber kein altes Stück gewesen sein könnte, beweist בְּלֵל, לְעָלֵל, Begriffe, die nicht erst durch Ueberarbeitung hineingekommen sein können. War aber das Stück jung, so begreift man nicht, warum Dtzch es eingliederte. Eine dringende Nothwendigkeit, den Abschnitt wegen seiner Sprache auszuscheiden, kann ich nicht anerkennen. Das Vorkommen von השל (5 mal gegen 7 Verbalsuffixe) ist nicht so häufig, dass das Fehlen in 12; 13, 1—6; 14 (bei nur 5 Verbalsuffixen) eine Trennung bedingte.

In Cap. 9 und 10 hat Staerk wenigstens hier und da das alte Original auszugraben versucht. 1) So soll 9, 1—5 fast unverändert übernommen sein. Aber ein Blick auf die oben constatirten Merkmale später Sprache lehrt, wie un-

<sup>1)</sup> L. c. p. 68 ff.

בתריה das ist. Z. B. ביהוָה עין אָרָם ist entweder eine emerträglich harte Construction, oder es bedeutet, dass Aller Augen auf Jahve gerichtet seien — ein vor dem Exil unmöglicher Gedanke¹). עוברים u. s. w. sind oben bereits eingehend behandelt worden. Und so würde eine Vergleichung der sprachlichen Resultate auch an andern Stellen gegen Staerks Unternehmen sprechen. Ursprüngliches und Secundäres sind in Cap 9 und 10 so ineinander gewebt, das sie nicht mehr gesondert werden können, wenn uns die Vorlage nicht anderweitig erhalten ist. Es hat darum einen Sinn, mit Stade die aus den canonischen Schriften entlehnten Stellen nachzuweisen, aussichtslos aber ist es, aus Dtzch sonst unbekannte alte Fragmente reconstruiren zu wollen.

#### III.

Der Vollständigkeit halber möge auch das Verhältniss von Dtzch zu Zach. 1-8 kurz noch besprochen werden. Die Einheitshypothese der Tradition hat im letzten Jahrzehnt keinen hervorragenden neu hinzugekommenen Vertreter aufzuweisen. Doch hat sie noch immer einige akademisch thätige Vertheidiger, sodals es nicht überflüssig ist, auf sie einzugehen. Die practischen Ausleger wie Haehnelt<sup>9</sup>) kommen selbstverständlich hierbei nicht in Betracht, da sie, obgleich sie versichern, die kritischen Fragen gründlich geprüft zu haben, sich mit denselben nur summarisch abinden. Haehnelt hat sich der Erkenntniss nicht verschließen konnen, das in Cap. 9—14 eine andere Sprache herrscht, als in Cap. 1—8, aber er sagt dazu nur: «Der Seher wird zum Sänger». Es kann ja von einer rein erbaulichen Schrifterklärung nicht erwartet werden, dass sie sich tiefer auf sprachliche Probleme einlässt; aber wenn man etwa meint, mit einem solchen Bonmot sei der Unterschied der

<sup>1)</sup> Staerk hält es für verstümmelt; doch cf. die Parallele Jer. 32, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) «Um den Abend wird es Licht sein.» Der Proph. Sach. für die Gemeinde ausgelegt. Leipzig 1891.

Sprache sattsam erklärt, so täuscht man sich über die Wirklichkeit. Wo die Poesie in den ungeschickten und zum Theil ekelhaften Schilderungen Cap. 12—14 bleibt, das wird schwer zu sagen sein. So eintach liegt jedenfalls die Sache nicht, dass eine gründlichere Forschung mit einigen Worten rasch über das Sprachliche hinweggleiten könnte.

Eine Musterung des Vocabelschatzes ergiebt allerdings vielfache Uebereinstimmung. Wenig besagen בָּנֶר 3, 3. 4 — 14, 4. קַּלֶּרָך 2, 14; 4, 10—10, 7. הַּשְׁלֵּרָך 5, 8—11, 12. 13. ממה Niph. 1, 16—Qal 12, 1 (doch letzteres wohl entlehnt aus Jes. 51, 13), געל Pual 3, 2 (aus Am. 4, 11) — Hiph. 11, 6. נגע Qal 2, 12—Hiph. 14, 5 (doch ganz verschieden: 2, 12 antasten, 14, 5 reichen bis). 7, 5 — 12, 10 (überhaupt terminus technicus für die Wehklage). עור bei Zach. im Niph. und Hiph., bei Dtzch im Pol. und Mehr Gewicht haben: שלל 2, 13-14, 1. Qal. 8, 10—11, 12. קקר 5, 4; 8, 17-10, 2; 13, 3. 1, 12—10, 6. נְחַם 1, 17—10, 2 (doch nicht ganz gleiche Bedeutung). קיר 3, 4-9, 7. הַעָבִיר 3, 4-13, 2. «Süden» haben Beide sowohl גוב 7, 7—14, 4. 10 als קימן Ob מצולה 1, 8 und 10, 11 dasselbe Wort ist, 6, 6-9, 14. muss für zweiselhaft gelten; 1,8 ist die Lesart fraglich. Am auffälligsten sind לשכ als Passivum 2, 8-9, 5; 12, 6. sowohl mit לְ und Infin. 6, 7—12, 9, als auch = quaero בָּקְשׁ 8, 21. 22—11, 16, endlich das vielberufene מעבר ומשב 7, 14—9, 8.

Aber alle diese Berührungen, die in der That nicht häufiger sind als die zwischen Zach. und einem beliebigen andern Propheten, sind geringfügig im Vergleich mit dem, was ihn von Dtzch scheidet. אום steht 3, 9 transitiv, 14, 4 intransitiv, אום umgekehrt 1, 17 intrans... 13, 7 trans. 14, 4 intransitiv, אום umgekehrt 1, 17 intrans... 13, 7 trans. 10, 3 Pracht. שנה bei Zach. stets «antworten» (12 mal), bei Dtzch «erhören» (2 mal). אולה 8, 10 «gelangen lassen».

, 11 <freilassen>; genau dasselbe, was 8, 10 mit שְׁלֵה, rird 11, 6 ausgedrückt mit הָמָצִיא. קבר 3, 7 **Gebote** mlten», 11, 11 «achten auf Jemand». באה 1—8 meistens rom prophetischen Schauen, 9—14 nie, dafür תְּוָה 10, 2 13, 4). הַחַיִּק «ergreifen» wird 8, 23 mit ב, 14, 13 mit Accus. construirt; 8, 9. 13 heißt es «stark sein», dagegen Dtzch 10, 6. 12 נבר stärken». שתח hat im Pi. 3, 9 die Bedeutung «graviren», 11,1 Qal und 13,1 Niph. «öffnen». Zur Bezeichnung der wiederholten Handlung wird 5, 1; 6, 1; 8, 15 שוב gebraucht, 9—14 nie, dafür אַהַב steht in ethischer Bedeutung von der Liebe zu Tugenden 8, 17. 19, dagegen 13,6 vom Verwandtschaftsverhältnis. בָּל־הָאָרֶץ ist 1-8 die ganze Erde (zweifelhaft höchstens 5, 3.6; doch siehe Bredenkamp z. d. St. 1)), 9-14 Palästina. 7,6 »essen», 9—14 «verzehren». Der Rest heißt 8, 6. 11. 12 יֵחֵר 14, 2, שָאַרִיח; der Stab 8, 4 מְשָׁצְנֵח 11, 7. 10. 14 בָּחוּר; der Jüngling 2, 8 נַעַר, 9, 17 מָּקָל; die Krone 6, 11. 14 צַטְרָה, 9, 16 נוֵר der Zorn 1, 2. 15; 7, 12 קצף. 8,1 חֶמָה, 10, 2 אַף: Sünde 3, 5. 9 עון, 13, 1 הַמְּה; in Besitz nehmen 2, 16; 8, 12 גַּחַל, 9, 4 הוריש; verwüsten 7,14 קים, 11, 2. 3 שרה; wohnen 1—8 viermal שָׁבֶּר, daneben אָב, 9—14 nur יַשַׁב; die Mitte 1—8 הָוֶךְ 8 mal, 9—14 nie, למלי 14, 1 בְּלֶב 8 mal bei Zach., nie bei Dtzch, dafür סמין 12, 3, בְּכֵּם 9, 16. Den Gegensatz zu אָרָם bildet 8, 10 יַשְׁרַאָל 9, 1, בָּהַמָה.

Ferner gebraucht Zach. nie אָלָהְי, sondern stets אָלָהְי, sondern stets אָלָהְי, im Ganzen 9 mal, Dtzch häufiger אָלָהְי. So hat auch Zach. nie הַּנָּהְ mit Personalpronomen und Partic., sondern statt dessen immer הָנְנְי mit Partic. (5 mal: 2, 13. 14; 3, 8. 9; 8, 7). Der pleonastische Gebrauch des Personalpronomens fehlt bei Dtzch völlig, Zach hat ihn häufig: 1, 9. 12. 15; 2, 9; 6, 10; 8, 8. Eigenthümlich ist ferner Letzterem die adverbielle Verwendung von הַנָּר 1, 12; 7, 3. 5 und die Form

<sup>1)</sup> A. a. O. S. 44. 45.

2, 8. אַשֶּר 8. 20. 23 und בָּלָז 3, 8; 5, 3 führen die directe Rede ein wie &t. Die nähere Bestimmung eines Substantivs durch ein anderes wird öfters nicht durch die Genetivconstruction, sondern durch Apposition ausgedrückt: דַבַרִים נחמים 1, 13, הַאָבֶן הַבְּרִיל 4, 7, הַאָבֶן הַרֹּאשָׁה 4, 10. Der Gebrauch des Artikels ist noch regelrechter als bei Dtzch. Dagegen tritt die Vorliebe für אָח mit Suffixen bereits stärker hervor: es wird 10 mal angewandt gegenüber 17 mal dem Verbum mit Suffixen. Das ist ein ganz anderes Verhältnis als bei Dtzch, bei dem es sich 7:27 stellte. Weiter liebt Zach. die Figura etymologica im engeren wie im weiteren Sinne 1). So steht קצף קצף 1, 2, mit גרול 1, 15; קנא קנאה נדולָה 1, 14; 8, 2; שַׁמֵר מִשְּמֶר, 3, 7; שַּׁשָּם מַשְּׁפָּט 3, 7; שַּׁמַר מִשְּׁמֵר, 7, 19; 8, 16; הוּכֵן עַל־מְכָּנְחָה 5, 11. Dtzch hat sie zwar auch : יַקר יִקר 11, 13, הַמֶּכוּת אַשֶּׁר הָכֵּיחָי 13, 6; נַנַף מַנֵּסָה 14, 12. 18; חנג חג 14, 16. 18. 19; aber die characteristische Verbindung des Nomens mit trible ihm. Der das Verbum verstärkende Infinitiv absol. wird bei Zach. bald voran, (z. B. שמוע השמעון 6, 15), bald nachgestellt (z. B. נלכה הַלוּך 8, 21), dagegen bei Dtzch immer voran.

Diese Unterschiede würden genügen, um zu erweisen, dass Cap. 9—14 nicht von demselben Verfasser wie Cap. 1—8 herstammen können. Der Beweis wird aber noch verstärkt, wenn man den Stil Zacharja's ins Auge tast. Derselbe hat durchweg etwas Greisenhaftes. Der Prophet verfügt über eine äußerst geringe Zahl von Ausdrücken. Seine Darstellung ist noch viel monotoner und schwerfälliger als die in Cap. 12—14. Immer kehren dieselben Worte, dieselben Wendungen, dieselben Formeln wieder. Nun mögen ja zum Theil die Recht haben, welche behaupten, diese Monotonie sei beabsichtigt, um der ganzen Prophetie ein feierliches, objectives Gepräge zu geben. Aber doch nur zum Theil; denn eine sehr große Anzahl

<sup>1)</sup> Gesen.-Kautzsch § 117, 2.

von Wiederholungen desselben Ausdruckes ist offenbar grundlos und lässt sich nur aus schriftstellerischer Ungeschicktheit erklären. Wollte man aber auch zugeben, dass Zach. stereotype Wendungen mit Vorsatz gebrauche, so spräche diese Eigenthümlichkeit erst recht gegen die Einheit von Cap. 1-8 und 9-14. Denn wenn der Prophet diese Darstellungsweise zu dem genannten Zwecke beabsichtigte, so wäre es räthselhaft, warum er sich ihrer nicht bei den Schilderungen der Endzeit in Cap. 9-14 bediente, um auch ihnen den Stempel des Unwandelbaren aufzu-Wie kommt es dann, dass nicht wenigstens drücken. einige phraseologische Aehnlichkeiten sich finden? besser als lange Schlussfolgerungen werden Beispiele die mit dem Stil von 9-14 nicht vergleichbare Individualität des Schriftstückes Zach. 1-8 zeigen.

18 mal steht die Betheuerung בה אָכֶר יְהוָה אָכָה (ohne 7, 13; 8, 14). In Cap. 9—14 kommt ein einziges Mal vor יהוָה אָלַרוּ אָכֵר יִהוָה אָלֹדוּ 11, 3. Weiter hat Zach. 4 mal die Formel בּיִרְהוּה אָלַרְתוּ יִירְהוּה אָלֹדוֹי (2, 13, 15; 4, 9; 6, 15) und 10 mal die Eröffnung בִירִיהוָה אֶלַר Wenn der Prophet solche Eingangs- und Schlußformeln gern setzte, so ist es ganz unbegreiflich, daß er sie in Cap. 9—14 völlig wegläßt. Denn die einzige dort öfter gebrauchte, יְּאָב יְהָוֹה אָלֹר nicht mit, da sie allgemein prophetisch ist; auch findet sie sich nur 7 mal, während sie in Cap. 1—8 13 mal angewendet ist.

קנה הַיכָל 6 mal, הַנָה הַיכָל oder בְּנָה הֵיכָל 6 mal, קנה הַיכָל oder בְּנָה הַיכָל 6 mal, weiter die stehenden Fragen und Antworten zwischen dem Propheten und dem angelus interpres u. s. w. sind lauter Formeln, welche nicht weiter hervorgehoben werden sollen, da sie durch die Situation bedingt sind.

Anders steht es jedoch mit אַרון כָּל־רָאָבֶץ 4,14;6,5 (dagegen בָּלֶדְ יִהְוָה 14, 9. 16. 17), אָרָן in Wechselbeziehung mit שוב 1,4;3,8;7,11.12.13;8,9, von Jahve und seinem Volke, die sich zu einander wenden 1,3.4.

6. 16; 8, 3. 15 (vergl. dagegen 10, 6; 13, 9), חַלָּה מָנִים 7, 2; 8, 21. 22, pp mit b und Infin. von Gott 1, 6; 8, 14. 15, ישֶׁבְ הַחוּדְ mit Accus. von Menschen 7, 10; 8, 17, "קַּבְ בְּחוּדְ" 2, 14. 15; 8, 3. 8, "לְּנָם 5, 4, "לָּנָם בְּחוּדְ" 5, 7, לַּנָּן בְּחוּדְ" 2, 15; 8, 8, dem 22 maligen לאכור (bei Dtzch nie!), u. s. w. Diese Phraseologie steht mit dem Inhalte der Gesichte resp. Weissagungen nicht in untrennbarem Zusammenhange, sondern ist allgemeinerer Art. Da sie in Cap. 9—14 nicht einmal Anklänge hat, so müßte Zach. seine Eigenart völlig abgestreift haben, wenn er der Verfasser dieser Capitel wäre. Um für eine so radicale Umwandlung der Diction Raum zu gewinnen, beruft man sich gern auf הגער הלו 2,8 und deutet ihn auf den Propheten. Aber ganz abgesehen davon, dass diese Exegese an dem Umstande scheitert, dass Zach. immer nur von dem angelus interpres seine Weisungen empfängt, und dass dieser und nicht der כלשוד מחר das Subject zu יאמר V. 8 ist¹), so nimmt sich auch die ganze Sprache von Cap. 1-8 nicht wie die eines jüngeren Mannes aus. Sie hat, wie schon gesagt, etwas Greisenhaftes. Sie fliesst nicht in der Frische und Beweglichkeit der Jugend, sondern sie ist die krystallisirte Diction eines Mannes, der offenbar niemals sonderlich gewandt im Ausdrucke gewesen ist und in seinem Alter aus den engen Kreisen der Gewohnheit gar nicht mehr heraus kann. Froh, der widerstrebenden Sprache eine Wortmünze für eine Idee abgerungen zu haben, bringt er diese selbe Münze immer wieder in Umsatz und bemüht sich gar nicht, sie umzuprägen. Besonders instructiv für diese Art sind 3,5; 6, 1-3; 6, 7; 8, 20-22.

Es hätte demnach eher Sinn, zu behaupten, dass der jugendliche Zach. 9—11, der alternde 12—14, der hochbetagte 1—8 geschrieben habe, als dass die Versechter der Tradition 1—8 von dem greisen

<sup>1)</sup> Hitzig, Comm. 4, p. 340.

Zach. verfast sein lassen. Natürlich soll aber jene Umkehrung der Traditionshypothese nicht im Ernste aufgestellt sein, da auch sie den großen Unterschied der Sprache noch keineswegs erklären würde und außerdem an inhaltlichen Gründen scheitern müßte.

Wir haben es in dem Zacharjabuche mit zwei nachexilischen Verfassern zu thun. Zacharja ist ein originaler Schriftsteller, wenn er auch die älteren Propheten berücksichtigt. Deuterozacharja aber verarbeitet alte Fragmente und ahmt die Sprache der Vergangenheit nach, sodals das glatte Hebräisch, welches den Cap. 9—14 trotz mancher Incorrectheiten im Großen und Ganzen eigen ist, die Ausleger getäuscht hat, ähnlich wie die Sprache Joels. Bei der Neigung zu wörtlichen Entlehnungen, die Stade ausführlich nachgewiesen hat, würde es auch ganz wohl denkbar sein, daß Dtzch das auffällige מַעֶּבֶר וּלְמָעָבֶר (מָעֶבֶר (מַעָּבֶר (מַעָּבֶר (מַעָּבֶר (מַעָּבֶר (מַעָּבֶר (מַעָּבֶר (מַעָּבֶר (מַעָּבֶר (מַעָּבָר (מַעָּבָר (מַעָּבֶר (מַעָּבֶר (מַעָּבֶר (מַעָּבֶר (מַעָּבֶר (מַעַּבֶר (מַעַּבֶר (מַעָּבֶר (מַעָּבֶר (מַעַבְר (מַעַּבֶר (מַעַבֶּר (מַעַבְר (מַבְר (מַעַבְר (מַעַבְר (מַעַבְר (מַעַבְר (מַעַבְר (מַבְר (מַב

### 110 Fries, Parallele zwischen den Klageliedern

# Parallele zwischen den Klageliedern Cap. IV, V und der Maccabäerzeit.

Ein Beitrag zur Lösung der Frage nach der Entstehung der Klagelieder von Cand. Phil. S. A. Fries zu Upsala.

Bekanntlich schreibt die Tradition dem Propheten Jeremia die Verfasserschaft der sog. קינות zu. Die Richtigkeit derselben ist aber von Vielen aus inneren und äusseren Gründen bestritten worden. Nachfolgende kleinere Studie will einen Beitrag zur Lösung des Problems von der Entstehung der Klagelieder liefern.

Dabei übergehe ich fast ganz die Cap. 1—3, obwohl ich meines Theils geneigt bin, die Verfasserschaft derselben dem Propheten Jeremia zuzuschreiben. Dem sei nun wie ihm wolle, mir scheint festzustehen einerseits, daß diese Gesänge sich auf den Untergang Jerusalems 586 v. Chr. beziehen, andererseits, daß die Cap. 4—5 nicht aus dieser Zeit herrühren können.

Cap. 1—3 nämlich bilden den Cap. 4—5 gegenüber ein Ganzes für sich und zwar in so fern, als Cap. 1—2 ein Klagelied über den Untergang Jerusalems und des Volkes enthalten, während Cap. 3 über das eigene schwere Schicksal des Verfassers klagt. Die Abwechslung der alphabetischen Structur in Cap. 3 ist also leicht erklärlich. 1)

<sup>1)</sup> Meiner Meinung nach verhält es sich mit dem Buchstabenwechsel so: In Cap. 1 stand ursprünglich vor v. Lässt man die Verse 16 und 17 den Platz tauschen, so entsteht auch ein guter Sim. Ein von der gewöhnlichen alphabetischen Anordnung abhängiger Ab-

Mit diesen drei Liedern ist aber der Stoff erschöpft 1). Nichtsdestoweniger kehrt aber in Cap. 4 und 5 dieselbe Klage über Jerusalems Zerstörung und das Elend der Gefangenschaft zurück. Zwischen Cap. 3 und 4 ist keine Vermittlung vorhanden. Der Uebergang ist abrupt und zeigt klar, dass wir mit Cap. 4 vor etwas stehen, das mit den früheren Liedern keinen Zusammenhang hat. man aber an Jeremias Verfasserschaft oder an der Identität der Verfasser festhalten, so muss man wenigstens zugeben, dass wir in Cap. 4 und 5 ein neues Klagelied haben, das unabhängig von und ohne jeglichen Gedanken an Cap. 1 und 3 gedichtet worden. In der That läst sich Jeremias Verfasserschaft für Cap. 4-5 auf keine Weise vertheidigen. 4: 20 legt hierfür unüberwindliche Hindernisse in den Weg, wie bereits Reuss angedeutet hat, obwohl Reuss aus diesem Grunde Jeremia ganz als Verfasser der Lamenta verwirft. Denn wäre Cap. 4 von Jeremia oder aus seiner Zeit, so müsste mit משיח יהוה in V. 20 König Zedekia gemeint sein. Es ist aber unmöglich, dass er Zedekia חרות אפיני nennen kann, oder von ihm die Hoffnung aussprechen kann בצלו נחיה, oder so von ihm schreiben kann,

schreiber erwartete nach der o-Strophe die y-Strophe. Bei einem Blick auf das Original sah er V. 17, der eigentlich auf der Stelle des V. 16 stand. Da nun o nach y kommt, so mußte er die c-Strophe nach der y-Strophe setzen. Bei den Cap. 2 u. 4 war er durch seinen Irrthum in Cap. 1 auf y und o aufmerksam gemacht worden, weßhalb er sich hier besser vorsah und die ursprüngliche Anordnung beibehielt. Dass man später, wo Cap. 4 geschrieben wurde, die Cap. 1—3 als Vorbild auch in der Buchstabenordnung nahm, braucht nicht Wunder zu nehmen.

<sup>&#</sup>x27;) Cap. 1 betrachtet das Unglück theils mehr im Allgemeinen, theils mehr wie es faktisch war, ohne eigentlich von der Ursache zu sprechen. Cap. 2 redet mehr vom Unglück im Besondern und giebt die Ursache des Untergangs an: Jahves Zorn und das innere Verderben.

Die Geschichte der heiligen Schriften Alten Testaments,
 Aufl. 1890, § 325.

wie wir in Jer. 21, 27, 34, 37:16f; 37 lesen. Das oben citirte Epitheton und eine solche Hoffnung konnte Jeremia nie aussprechen, da in Jer. 37: 2 steht, das Zedekia niemals die Stimme des Herrn durch den Propheten Jeremia hörte (vgl. II. Buch der Könige 24: 19, II. Chron. 36: 12) 1). Man könnte nun zu dem Glauben verleitet werden, daß ein Zeitgenosse Jeremias das 4. Cap. geschrieben habe. Dieses kann aber nicht der Fall sein, da 4:13 zeigt, daß der Scribent von denselben Gedanken über Propheten und Priester beseelt ist wie Jeremia. Er kann folglich in keiner günstigeren Stimmung gegen Zedekia gewesen sein, da dieser mit Propheten und Priestern gemeinschaftliche Sache machte. Es ist also nicht möglich, Cap. 4 auf die Begebenheiten zu deuten, die sich 586 v. Chr. ereigneten. Aber dann ist in der Geschichte kein anderer Hintergrund für Cap. 4 zu finden als die Maccabäerzeit, wo Antiochus Epiphanes 175 bis 164 im Lande der Juden herrschte und 168 einen Theil Jerusalems, besonders den Tempel und das umgebende Gebiet, eroberte und zerstörte. Cap. 4 gehört also der Maccabäerzeit an! Dieses wird noch durch folgende ist nämlich der Hohe-Umstände gerathen. priester Onias III 2). Denn המשיח ist der Titel des Hohenpriesters (Lev. 4:3, 5, 16; Dn. 9:26; vgl. Macc. II, 1:10) und auf Onias III können die Worte גלכד בשחיתותם in ihrem vollem Umfange angewendet werden, denn gerade durch verrätherische Umtriebe von griechischer Seite wurde

<sup>1)</sup> Oettli, Kurzg. exeg. Comm. VII S. 221, und Keil, Bibl. Comm. 1872, III, 2, S. 616, sehen in rwo nur Typen im Allgemeinen oder in Zedekia den Typus eines theokratischen Königs überhaupt. Aber dies ist nur Willkür der klaren Wahrheit und lebensvollen Darstellung des Textes gegenüber. Die Analogien Hos. 3:4, Mich. 4:9 taugen nichts, da diese Stellen gerade im Allgemeinen vom theokratischen König sprechen. Dagegen könnte 2:6 wohl von Jeremia sein, da ro hier unbedingt denselben weiten Begriff und generelle Bedeutung wie po hat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hohepriester 180—174 v. Chr.

ar in die Verbannung getrieben und schließlich ermordet, nachdem man ihn aus der Freistatt Daphne herausgelockt hatte. Der Ausdruck an und für sich stammt aus dem lägerleben, wo man zuerst das Thier verrätherisch in eine Grube oder Falle lockt und dann tödtet. Es ist das treffendste Bild zur Schilderung des Schicksals Onias III, die wir in Macc. II, 4 besitzen. Onias wird wegen seiner Demuth, seines redlichen und charaktersesten Wesens gelobt, so das selbst Antiochus ihm und seinem Schicksal Theilnahme geschenkt haben soll (vergl. Macc. II, 3:1; 4:35 ff). Wie hoch sein Ansehen stand, beweist auch Dan. 9:26, wo von Onias III Tod gleichzeitig mit Jerusalems Zerstörung durch Antiochus gesprochen wird. Dieses giebt sogar Delitzsch zu. 1)—

Aber auch zu andern Teilen des Cap. 4 liefern die Bücher der Maccabäer den treffendsten Commentar, den man sich nur wünschen kann. Ich meinerseits bin erstaunt, dass man dieses früher nie beachtet hat, so viele Anklänge an gewisse Psalmen man auch in diesen Büchern gefunden haben mag. In 4:1 wird in poetischer Form über die Verdunklung des Tempelgoldes (שמם) und die Verwandlung des kostbaren Erzes geklagt (כחם שנא). In Macc. I, 1:22 erhalten wir den Aufschluss, dass Antiochus Epiphanes alles Goldblech, das sich an den heiligen Gefässen im Tempel und auch am Tempelgebäude selbst befand, abschälte. Die Worte in 4:1b: «Die Steine des Heiligthums sind in alle Ecken geworfen, haben ihr Gegenstück in dem, was in Macc. I, 4:38 geschildert wird: «Und sie sahen das Heiligthum öde und den Altar entheiligt und die Pforten verbrannt und den Vorhof bewachsen mit Gras und Gebüschen wie in einem Wald oder auf einem Berg und die Tempelzellen zerstört». Die Schilderung des Kontrastes zwischen dem früheren und gegenwärtigen Leben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Herzogs u. Plitts Real-Encykl. III, S. 477.



#### 114 Fries, Parallele zwischen den Klageliedern

der Edlen Judas <sup>1</sup>) in 4:5—8 hat ihr Gegenstück in Macc. I, 1:26, wo es heißt: «Und die Obersten und Aeltesten seufzten, Jnngfrauen und Jünglinge verschmachteten und die Schönheit der Weiber ward verwandelt», und in 1:40: «So groß wie ihre (Jerusalems) Herrlichkeit gewesen, ward ihre Erniedrigung und ihre Hoheit verwandelte sich in Trauer.» <sup>9</sup> In Macc. I, 1:64 wird das Unglück auf den Willen des Herrn zurückgeführt, so auch in Klag. 4:11, 16. In 4:13 wird angegeben, wie Priester und Propheten unschuldiges Blut in Jerusalem vergiessen. Daß dergleichen zu Jeremias Zeiten geschah, kann nicht bestimmt nachgewiesen werden, ist

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vers 12 drückt keineswegs aus, was man von Jerusalems Befestigung zu Jeremias Zeit dachte. Weder Tiglat - Pileser (Kön. II, 16) noch der assyrische König, der Manasse fortführte (Chron. II, 13: 11), noch Neko (Kön. II, 23: 29 ff.), noch Nebukadnezar (Kön. II, 25) scheinen solche Gedanken gehabt zu haben. Aber der über 250jährige Friede, der nach Esra-Nehemia Zeiten bis 167 v. Chr. herrschte, musste auf solche Gedanken führen, besonders da Nehemia Jerusalem mit damals ungewöhnlichen Festungswerken ausgerüstet hatte. Der König Ptolemäus I. Soter kam freilich in die Stadt, aber nur mit Lug und Trug unter Benutzung der Sabbatruhe, Ant. XII, 1 Nach der Schlacht bei Raphia (217 v. Chr.) zog auch Ptolemäus IV. Philopator in Jerusalem ein. Aber dies that er, weil die Ptolemäer seit 301 über Judäa herrschten. Er kam also nicht als Feind. Nach dem mörderischen Kampfe bei Paneas (198 v. Chr.) öffneten die Jerusalemer dem Könige Antiochus dem Großen freiwillig ihre Thore; O. Holtzmann, Das Ende des jüd. Staatsw. etc. Bd. II von Stades Gesch. d. V. Israel, S. 290.

swegs unglaublich (vergl. Jer. 26: 8, 11; 11; Hes. Chron. II, 36: 14). Dagegen kann es, was die etrifft, bestimmt zur Zeit der Kämpse Antiochus' mit den Juden nachgewiesen werden. Denn n Usurpationspriester Jason und Menelaus לנאלו der Sänger sagt (Macc. II, 4: 25, 48; 5: 6)¹). heu, den man für sie hegte, wird erwähnt in bestätigt in Macc. II, 4: 40—42, 50; wie sich ter zum Aergernis aller rechtdenkenden Juden , geht aus Macc. II, 4: 14 hervor, wo gesagt is sie den Gottesdienst gänzlich versäumten und r mit Fechten und Diskuswersen beschäftigten, ihnen ein Ballspiel- und Fecht-Haus ausgeführt

wo kann man einen Raum für die בראים finden? 3)
gewöhnlich die Vorstellung, das keine Propheten
waren von Malachi bis auf Johannes den Täuser.
Recht hat die Forschung jüngerer Zeiten dagegen

Sogar Zöckler<sup>8</sup>) giebt dies zu. Es ist wahr, icht mehr solche Gestalten wie Jesaia, Jeremia ot. Die Weissagung tritt nun unter der Form dypse auf, besonders von der Zeit der Maccabäer lie Magna charta<sup>4</sup>) der Apokalyptik — Daniels se — das Licht erblickte. Es ist aber nur die auch der Name κως (προφήτης) vorkam. Nach i: 46; 9:27; 14:41 will es beim ersten Anblick als ob dieser Zeit die Propheten gänzlich fehlten.

9:27 scheint dieses darzulegen. Aber eine Untersuchung spricht bestimmt für eine entgegen-

il. O. Holtzmann A. A. S. 316 ff.

<sup>:</sup> hat auch in Vers 16 gelesen two anstatt trops. :gefaster Commentar IX, S. 9.

densperger, Das Selbstbewusstsein Jesu im Lichte der ien Hoffnungen seiner Zeit 1 Ausl., S. 5.

gesetzte Ansicht. Nach 14:41 erwartete man einen προφήτην πιστόν zur Entscheidung, ob Simons Geschlecht den Thron Juda für immer einnehmen solle. Das Adjectiv πιστός giebt gerade die Eigenschaft an, welche δ προφήτης haben sollte, und nicht, dass Propheten überhaupt sehlten. Es gab wohl solche, welche darauf Anspruch machten, Propheten zu sein, aber sie erschienen nicht so mond, wie man in dieser wichtigen Sache forderte. 1) Auch 4:46 ist derselben Meinung. Hier will man nun über die Abwendung der alten Altarsteine nach der Restauration durch Judas Maccabaus einen προφήτην του αποκριθήναι περί αθτών Man erwartete nicht den Propheten überhaupt, sondern einen solchen, der in dieser Sache Bescheid geben Was schließlich 9:27 betrifft, so steht hier freilich, dass die Weissagung seit Malachi's Tagen erloschen sei, dieses kann aber hyperbolisch gemeint sein, um so mehr als die ganze Aussage von Israels Noth hyperbolisch ist. Hierzu kommt noch ein anderer Umstand. In Macc. L 9:54 wird der Raum des inneren Vorhofs tà Loya tên προφητών genannt. Gewöhnlich soll sich dieses auf Haggai und Sacharja beziehen. <sup>8</sup>) Aber einerseits wissen wir nichts von einer Arbeit Haggais und Sacharjas an diesem Theil des Tempels, andrerseits war der Serubbabeltempel von Antiochus zerstört (Macc. I, 1:39; 3:45) und speciell die Vorhöfe (4:38). Bei der Wiederherstellungsarbeit waren

<sup>1)</sup> Ich erinnere hier auch an die sog. reproducirende prophetische Schriftstellerei (Stade, Geschichte d. Volkes Israel II, S. 207 ff), die jedoch etwas älter ist. Wäre Sak. 13:1—6 aus einer so späten Zeit wie Stade und Andere nach ihm wollen, so hätte man auch hier einen Beweis für meine These. Aber ich kann die Meinung Stade's nicht theilen. Ich schliesse mich an Reuß u. A. an.— Johannes Hyrkanus wollte einen Propheten spielen, Ant. XIII, 10, & Er war gewiß nicht der erste προφήτης άποτος.

<sup>2)</sup> Zöckler, A. A. IX, S. 63.

<sup>3)</sup> Zöckler ibid. S. 65.

r Allem Judas und seine Brüder thätig (4:41, 59). so sind hier mit den «Propheten» Judas und seine Brüder sneint. Nun ist aber das Buch der Maccabäer c. 150 Chr. geschrieben; zu dieser Zeit hatten also die Maccabäer m Titel «Propheten», den sie auch in der Epistel an die bräer (11:32, 34)¹) tragen. Also war προφήτης zu dieser eit nichts Fremdes. Schon zu Juda's Zeiten kann der imme προφήτης von ihm gebraucht worden sein, da προφήται ier als etwas Bekanntes gesagt wird. Daß man sie nicht berall für πατοί hielt, hing von dem Widerwillen der sidaeer (d. h. Pharisäer) gegen das Haus der Hasmonaeer b, obwohl jene ihre Größe in Bezug auf die Befreiung as Landes anerkennen mußten. Weiter wollten sie ihnen ber nicht folgen.

Man vergleiche mit 4:15 Macc. I, 1:32, 38 und nit 4:16 Macc. I, 1:37 f.; 3:51.²) In 4:17 wird lavon gesprochen, wie man Hilfe erwartete und nach derelben vom Wächterturm ausspähte. Eigenthümlicherweise vird die ersehnte Hilfe als הכל charakterisirt und das Irheil abgegeben לא יושר . Diese Aussprüche zeigen, daßs man das Recht hatte, Hilfe von einem Volk erwarten zu öhnen, aber auch wußte, daß dieses außer Stand gesetzt war, ihnen zu helfen. Wenn man Cap. 4 auf die Begebenzeiten des Jahres 586 v. Chr. bezieht, so legt man die stelle vom Heer der Aegypter nach Jer. 37:5—11 aus. dieses ist auch an und für sich nicht irrig und ließes sich auch nit unsrer Auseinandersetzung vereinen, da ja Aegypten n Streit mit Syrien lag und man also Hilfe daher er-

<sup>1)</sup> Vergl. von Soden, Hand-Commentar 1 Aufl. III, 2, S. 78.

<sup>7)</sup> Man könnte auch, und zwar mit Recht, V. 15 auf das Schicksal ir Priester beziehen, als sie in ein fremdes Land flohen. Für empel-Priester zur Zeit Jeremias ist für diesen Ausspruch kein nknüpfungspunkt vorhanden. Dagegen wissen wir, dass gerade ir Hohepriester Jason von Stadt zu Stadt, von Land zu Land jagt wurde, bis er endlich in Sparta starb (Macc. II, 5:8f).

Sie könnte sich aber auch auf Sparta warten konnte. beziehen, mit welchem Staat Onias I. (circa 300 v. Chr.) ein Bündniss geschlossen, das später erneuert wurde und nach welchem der verbannte Jason eine Freistatt dort erhielt (Macc. II, 5:9). Auf Hilfe im Kriege von diesem Volk konnten sie nach Macc. I, 12:13 f. 23 bauen und hatten auch die Absicht dazu im Kriege mit Antiochus, obwohl in Jonathans Brief die Sache so dargestellt wird, als ob ihr Gottvertrauen so stark gewesen wäre, dass sie sich nicht um ihre Bundesgenossen bekümmerten. ist natürlich nur e victoria gesagt. Mit 4:19 vergleiche man Macc. I, 2:28; Macc. II, 5:27. In Vers 21 f. kommt ein Ausfall gegen Edom vor, das bei Jerusalems Untergang Schadenfreude zeigte. Aus Macc. II, 10:15 ff. geht hervor, dass Edom gerade zu dieser Zeit die Gelegenheit ergriffen hatte, feindselig gegen die Juden vorzugehen, wofür es später von Judas Maccabaus gestraft wurde (vergl. Macc. I, 5:3). 1)

Wenn wir nun zu Capitel 5 übergehen, so können wir auch hier sagen, das Capitel 5 nicht von Jeremia herstammt, sondern der Maccabäerzeit angehört. In 5:6 lesen wir nämlich מצרים נחנו יד אשור לשכע להם.

<sup>1)</sup> Indessen läst sich bezweiseln, ob das gewöhnliche Edom hier gemeint ist, denn es heist :γνη στο στο στο . Man sucht Uz in der Nähe von Hauran in Gilead (Calw. Bibell. S. 974). Aber gerade gegen τὰ δθνη τὰ ἐν Γαλαάδ führt Judas einen erbitterten Kampf und erobert 7 Städte, welche von diesen δθνασιν belagert wurden, da sich Juden dort besanden. Diese Städte lagen alle in der Nähe Haurans in Gilead (Macc. I, 5:9—52; vergl. Zöckler A. A. S. 50). Man könnte nun an jene δθνη denken in Klag. 4:21. Aber Uz muss doch in der Nähe von Edom gesucht werden (vergl. LXX zu Hiob 42), wie auch Keil annimmt, Commentar III, 2, S. 617. Franz Delitzsch in seinem Commentar zu Hiob 1864, S. 529 bis 539, versicht eisrig und sachkundig, dass Uz bei Hauran lag und dass eine Einwanderung von Edom dorthin stattgefunden nach Klag. 4:21. Auch in Macc. I, 5 sind τὰ δθνη Eingewanderte, da die Juden die sesten Städte besitzen, wohin sie ihre Zusiucht nehmen.

Dieses kann aber niemals wie Oettli, 1) Keil 2) und Andere wollen, Folgendes bedeuten: «Die Einen begaben sich in die ägyptische Knechtschaft, die Andern unterwarfen sich Assur». Diese Auslegung muß ergriffen werden, wenn man Cap. 5 sich auf die Begebenheiten 586 v. Chr. beziehen läst. Eine solche Auslegung wird aber theils dadurch unmöglich, dass dann hier ein eigenthümliches Zeugma vorliegen müsste, theils dadurch, dass beständig von dem in Judāa zurückgebliebenen Volk gesprochen wird (Vers 4, 8, 9, 13f). Swar wird die Furcht vor Hungersnoth in Jer. 42:14, 16f., 22 als vom Volk angeführtes Motiv (nebst Krieg u. s. w.) für die Auswanderung nach Aegypten angegeben; Jeremia ist aber soweit davon entfernt, diese Ansicht zu theilen, dass er im Gegentheil ganz entgegengesetzter Meinung ist. Hieraus geht hervor, dass Jeremia nicht Cap. 5 geschrieben haben kann, oder dass das Jahr 586 v. Chr. nicht die rechte Zeit sein kann. Und ferner, was bedeutet hier אשור? Man kann nicht mit בכל identifizieren und sich auf Kön. II, 23 : 29;4) Chron. II, 33:11;5) Jer. 2:186) beziehen, da, was Kön. II, 23:29 betrifft hier wirklich die Rede von Assur 7) ist; in Chron. II, 33: 11 giebt Oettli selbst in seiner Arbeit hierüber an, das אשור hier Assyrien und keineswegs Babel bedeutet, was auch richtig ist. Ganz dasselbe gilt von Keils Berufung auf Jer. 2:18. Hier ist auch die

<sup>1)</sup> Kurzgefaster Commentar VII, S. 222.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bibl. Commentar, III, 2, 1872, S. 621.

<sup>\*)</sup> Ueber 5:21 siehe unten! Da in 2:19 der Verfasser in der Verbannung ist, so spricht dieses gegen die Einheit in der Verfasserschaft der Lamenta.

<sup>9)</sup> Thenius, Commentar 1855, S. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Oettli, A. A., S. 222.

<sup>•)</sup> Keil, A. A., S. 621.

Friedrich Delitzsch, Geschichte Babyloniens und Assyriens, 1891, S. 235.

<sup>•)</sup> Die Bücher der Chronik (Kurzg. Commentar VIII) S. 138.

Rede von dem wirklichen Assur, wie Keil selbst an Ort und Stelle behauptet. 1) Also kann in 5:6 unmöglich Babel gemeint sein, was aber gemeint sein mus, wenn Cap. 5 sich auf die Begebenheiten des Jahres 586 v. Chr. beziehen soll. Dagegen wissen wir aus Esra 6:22, dass אשור gleichbedeutend mit Perserherrschaft ist. Was in Vers 6 gesagt ist, kann sich indessen nicht auf den gegenwärtigen Broderwerb in Juda beziehen. Denn aus Vers 9 geht hervor, dass dieser in der Wüste geschah, wohin man fliehen muste, also nicht in Aegypten oder Assur und dass er daher auch nicht von diesen Mächten erleichtert wurde. Vers 6 will statt dessen angeben, worin die Väter gesündigt hatten und dadurch den Grund des jetzigen Unglücks darlegen. Man hatte sich der Herrschaft Aegypten und Assurs (= Persiens)<sup>2</sup>) unterworfen, um in Ruhe und Frieden zu leben (vergl. 4:20). Der Sänger verräth hier in der That einen historischen Scharfblick, wert eines Thucydides oder Tacitus. Denn faktisch ist, dass Israel durch die jubelnde Unterwerfung unter Cyrus (Es. 45) und durch das Eintreten in ein so intimes Verhältniss mit Persien (vgl. Esra u. Nehemia) sich trotz der augenblicklichen großen

<sup>1)</sup> A. A., S. 45. Löhr, Die Klagelieder des Jeremias 1891, S. 97, identifiziert Assur und Babel und bezieht sich auf Mich. 7:12; Jer. 2:18. Letztere Stelle betreffend weise ich auf das Obengesagte hin. Dass in Mich. 7:12 www Babel bedeutet, ist möglicherweise unter der Voraussetzung richtig, dass Cap. 7 nachexilisch ist (Wellhausen, Nowack, Stade). Diese scheint mir aber nicht glaublich s. Reus, Geschichte etc. § 256). Die Ungleichheiten in Micha dürsten eher durch Textverschiebungen zu erklären sein, Elhorst, De profetie van Micha, 1891; vergl. Theol. Literaturz. 1891, S. 489 f. Aber auch unter der Voraussetzung, dass wir hier mit einer Interpolation in Micha zu thun hätten, so bedeutet doch www auch hier Assur und nicht Babel, denn der Interpolator will natürlich seine Worte in Michas Mund legen und dieser konnte kaum etwas Anderes als Assur meinen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In umgekehrter chronologischer Ordnung.

Vortheile in die großen Kriege und politischen Umstürzungen in Asien verwickelte, wodurch es 301 v. Chr. nach der Schlacht von Ipsus unter die Herrschaft Ptolemäi Soters und Aegyptens kam. 1) Durch die Schlacht bei Paneas 198 v. Chr., in der Antiochus der Große die Aegypter besiegte, erhielten die Seleuciden die Herrschaft über Palestina. Sie verfuhren schonungslos gegen die Juden, wohingegen die Herrschaft der Aegypter im Großen und Ganzen mild war. 5) Gleichwohl musste der Sänger wegen des nahen Anschlusses der Väter an die Aegypter<sup>8</sup>) und Perser das Urtheil won fällen, wenn er nämlich nach dem Gebrauch der Zeit (Dan. 9:2, 6, 11) von der Anschauung der Propheten über das Bündniss Israels mit fremden Mächten ausging (vergl. Es. 30:1-5; 31:1-3; Jer. 42; Hos. 7:11; 8:9). In 5:4 wird darüber geklagt, dass die Juden Wasser und Holz kaufen mußten. Nun läst sich aber eine solche historische Thatsache nicht nachweisen, auch kann von einer wirklichen Steuer für Wasser und Holz nicht die Rede sein. Die Geschichte kennt nichts Derartiges bei den Juden, und sicherlich will die betreffende Stelle weder das eine noch das andere sagen. Wasser und Holz bezeichnen nämlich das Nothwendigste in einem Haushalt. Es soll ausgedrückt werden, dass das Volk von solchen unerhörten Lasten gedrückt war, dass es ihnen erschien, als ob sie für jeden Wassertropfen und für jedes

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Griechenland wird nicht mitgerechnet, da seine Herrschaft nur einige Jahre dauerte. Uebrigens scheint Alexanders Zug von den Juden als eine Befreiung von den Persern aufgefast worden zu sein. Jos. Ant. XI, 8, 5.

<sup>3)</sup> O. Holtzmann, A. A., S. 288. Antiochus der Große war allerdings gegen die Juden sehr mild, wie aus seinen Verordnungen hervorgeht (Ant. XII, 3, 3), aber nicht so seine Nachfolger.

s) Eine freiwillige Einwanderung nach Aegypten fand statt unter Ptolemäus Soter. Auch der Tempel in Leontopolis ist ein Zeugniss der freundlichen Beziehungen zwischen Juden und Aegytern.

Stück Holz hätten bezahlen müssen. Man war bis zum Aeussersten in der Besteuerung gekommen. Aber bei Jerusalems Eroberung 586 v. Chr. kam gar keine besonders schwere Steuerlast vor. Keine Kriegsabgaben, nichts Derartiges wird bei Jeremia oder in den Büchern der Könige oder der Chronik erwähnt. Sonst pflegen solche Steuern genau registrirt zu werden (Kön. II, 15:20; 23:35). Im Gegentheil scheinen die Juden von Gedalja das Versprechen erhalten zu haben, dass es ihnen gut im Lande gehen solle, wenn sie dort bleiben wollten (Jer. 40:9f; vergl. 41:8). Um so besser passt aber diese Schilderung auf die Herrschaft der Seleuciden und speciell auf Antiochus Epiphanes. Welche unerhörte Steuern das arme Judaa drückten, lässt sich daraus ersehen, dass unter den Ptolemäern nur 20 Talente bezahlt wurden, welche die Seleu-Jason verpflichtete sich, ciden bis auf 300 erhöhten. 590 Talente 1) zu liefern und Menelaus in Allem 810 Talente, was er aber dem armen Volke nicht abzupressen vermochte, sodass er zu einem schändlichen Tempelraub greifen musste, um den Mangel zu decken.\*) Nimmt man nun an, dass er circa 600 Talente erpressen konnte, so hat man eine Summe von 3,120,000 Mk. (5.200  $\times$  600), eine unerhörte Extra-Steuer, wenn man die großen Summen bedenkt, die zu dem theuren, täglichen Staats-Opferdienst im Tempel, zu Gaben und privaten Opfern, zum Zehnten für die Priester und zu den Sabbatsjahren, die man zu dieser Zeit feierte, 5) gebraucht wurden. Unter solchen Verhältnissen musste es wahrlich dem Volk erscheinen,

<sup>1)</sup> Macc. II, 4:8f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mit Recht kann der Sänger in 5:8 sagen : Warder Strop. Man vergleiche die Schilderung von dem Phrygier Philippus, Andronikus, Menelaus und Apollonius in Macc. II, 5:22—26. Um so weniger passt die Schilderung auf Gedalja, der von Nebukadnezar über Judäa gesetzt wurde (Jer. 40:5)!

<sup>3)</sup> Macc. I, 6:49.

als ob es auch das Geringste zum Lebensbedarf — Holz und Wasser 1) — hätte kaufen müssen! Mit den übrigen Schilderungen vergleiche man übrigens die Bücher der

Maccabäer! 1) Indessen kann das ganze fünfte Kap. wohl nicht von derselben Hand sein. Denn in den Versen 1-18 ist vorausgesetzt, dass der Sänger in Judäa sei, aber in den Versen 19-22 ist die Lage eine andere.

Hier befindet sich der Verfasser in der Knechtschaft oder thut, als ob er sich darin befände. 5) Aller Wahrscheinlichkeit nach sind diese Verse ein vom Redactor den Lamenta zugefügter Epilog, um wenigstens durch 22 Verse die Aehnlickheit des 5. Cap. mit der alphabetischen Structur

der vorhergehenden herzustellen.

102:13; 145:13; Jer. 31:17.

1) dass Cap. 4 und 5 nicht von Jeremia herstammen können,

die Verse Reminiscenzen an älteren Aussagen: ψ. 9:8;

Wir haben also, wie wir glauben, gezeigt:

Im Uebrigen enthalten

2) dass gewisse Partien sich zwar aus den Begebenheiten 586 und 168 v. Chr. erklären lassen, aber

in den Macc. B. gerade der Platz des Tempels mit δρος Σιών bezeichnet (4:37, 60; 6:62 u. a.). Die Beschreibung des Aussehens des Tempelberges in Macc. I, 4:38 bezeichnet ihn als eine passende Behausung für Füchse und ähnliche Raubthiere. Mit 5:12 kann

<sup>1)</sup> Speciell will ich auf Macc. I, 10:29 f. hinweisen. Aus diesen Versen geht hervor, dass die Syrier die Juden mit sog. φόροι (per-

sönlichen Steuern) belastet hatten, τιμή άλός (Salzsteuer), στέφανοι (= στεφανίτης φόρος d. h. goldene Kränze als Ehrengeschenk wurden in feste Steuern verwandelt), τὸ τρίτον τῆς σπορᾶς (1/s der Ernte), τὸ ήμισο του παρπού του ξυλίνου (Hälfte der Baumfrüchte) — wahrlich unerträglich drückende Steuern! Vergl. Zöckler, A. A., S. 67.

2) So z. B. wird in 5:18 von per gesprochen. Die Verödung war so groß, daß die Füchse hier hausten. Aber nun ist

besonders der Martertod des alten Schriftgelehrten Eleazar verglichen werden (Macc. II, 6. 18 ff). \*) Viele wurden wirklich als Sklaven verkauft. Macc. II, 5:24;

Macc. I, 10:33.

- dass Nichts mit Notwendigkeit nur die Begebenheiten 586 v. Chr. als Erklärung fordert, sondern im Gegentheil,
- 4) dass Alles sich mit den Begebenheiten von 170 bis 167 als Commentar erklären lässt und
- 5) dass *Einiges nur* durch letztgenannte Begebenheiten 170—165 v. Chr. erklärt werden kann. <sup>1</sup>)

Die Annahme, dass die Cap. 4 und 5 der Maccabäerzeit angehören, begegnet bekanntlich keinen Schwierigkeiten hinsichtlich der Entstehung des alttest. Kanons. Ich erinnere nur an Daniel. Aus der Geschichte des Kanons und besonders aus der Geschichte der Aufnahme der Klagelieder in denselben liesse sich wohl noch einiges beibringen, das meine Behauptung weiter bekräftigen könnte, aber das oben Gesagte dürfte wohl das Ueberzeugendste sein. Wenigstens scheint mir klar zu sein, dass die Möglichkeit einer Erklärung der betreffenden Capitel aus den Verhältnissen der Maccabäerzeit dargelegt worden ist, wenn auch meine Hypothese noch weiterer Prüfung bedarf.

<sup>1)</sup> Weniger wichtig kommen mir sprachliche Erscheinungen vor. Doch will ich auf eine auffallende Sache hinweisen. In 5:3 steht pan anstatt own. Diese aramaeisirende Pluralendung ist an und für sich kein Indicium gegen Jeremia, aber da Jeremia an mehreren Stellen own hat (Jer. 9:10; 10:22; 43:33; 14:6), so spricht pan nicht für die Identität der Verf. des Cap. 5 und der Weissagungen Jeremias.

## The Ninetenth Chapter of Isaiah.

One of the most interesting parts of Duhm's Jesaia is that which relates to chap. 19. In many respects I venture to disagree with him, but I am thankful for his rejection of the Isaianic authorship of verses 16—25. May I mention two other points on which I have arrived at conclusions which approximate in some degree to his own? The date of my own results is May 1892; they were reached in the course of my preparation-for a critical introduction to Isaiah, the appearance of which is delayed by various causes, and not least by the publication of Duhm's very valuable work. The first part of the following note is quoted verbatim from my manuscript, and the whole supplements statements in an article of condensed results in the Jewish Quarterly Review for July 1892 (pages 562—570).

«Upon any hypothesis it calls for an effort to realise the meaning of the epilogue. I think that the writer probably took the 'hard lord' and the 'fierce king' of verse 4 to be the cruel captor of Sidon and oppressor of the Jews Artaxerxes Ochus, whose savage conduct produced such a deep impression both upon his contemporaries in general and upon Jewish religious writers in particular. Only thus can we account for his attaching verses 16—25 (or 18—25) which, as we shall see, contain a reference to the Jewish settlements in Egypt in the early Greek period, to a prophecy which he undoubtedly attributed

to Isaiah. His interpretation was, we may venture to say, a perfectly natural one. If we require an exact fulfilment of the threat of verse 4, it is probably in the treatment of Egypt by Ochus in B. C. 343 that we may best find it. For 65 years Egypt had gallantly struggled to maintain its hardly won independence, and in the third campaign of the bloodthirsty Persian tyrant it had finally to succumb. The conqueror filled the land with Persian garrisons, razed the walls of cities, plundered the temples, lavished insults on the sacred animals. The cup of injuries out of which Cambyses and Xerxes had already made the Persians drink, Ochus filled to the brim. The spirit of the old Egyptian people was broken, and we can well understand that when the young and gracious overthower of the Persian colossus appeared, he was hailed in the Nile-valley as a deliverer. Artaxerxes Ochus, then, is to the author of the epilogue the instrument of Jahve's vengeance upon Egypt, just as Nebuchadrezzar had been to the prophet Ezekiel. any one prefers to suppose either that all the three Persian invaders of Egypt together (Cambyses, Xerxes and Ochus), or the two former alone, were in the mind of this early interpreter of Isaiah, I have no objection; I think indeed that there is much reason for the first opinion.

My own view, as formed (or at least modified) in May 1892, is that verses 1—4 and 11—15 (or 17) are Isaiah's work, and belong to the time of Sargon, who might fitly be called a "hard lord" (cf. 14, 29). Sargon did not indeed invade and conquer Egypt; this was left for Esarhaddon (672) and Assurbanipal (662). But in 720 he inflicted a crushing defeat on Shabaka at Raphia, and from 20, 4 we learn that in 711 Isaiah fully expected an Assyrian invasion of Egypt. If however, Isaiah's authorship be rejected on stylistic grounds (which are not wholly devoid of weight), then I think that the claims of Assurbanipal to be the tyrant of verse 4 have to be considered. Prof.

Sayce (The Times of Isaiah, 1891, p. 35) states that Isaiah foresaw this king's vengeance on Thebes and the other circumstances of his invasion in prophetic vision. This view appears to me inconsistent with settled facts of Biblical theology. But it is not impossible to hold that the writer of verses 1—4 and 11—15 (or rather 11—17)

lived in the time of Assurbanipal.

My second point relates to verses 5-10 and here I will again quote from my manuscript. "I think that these verses probably fill the place of a genuine passage of Isaiah's work wich had become illegible. That they came from the hand of Isaiah must at any rate be denied. The charge of 'prolixity' which Ewald brings against the entire chapter can be fully substantiated with regard to this The connexion is certainly improved by little section. its omission, and all the striking Isaianic parallels refer to the verses which precede and follow it. The details of which it is composed have nothing to do with the prophetic burden; they are such as would occur to a feeble rhetorician of a more literary age than Isaiah's". I then proceed to quote the undoubtedly non-Isaianic words in the passage, which I need not repeat here, and next refer to the scanty evidence which may be plausibly offered for an Isaianic or at any rate pre-Exilic origin. verse 6 we have קָמֵל and קָמֵל, the former of which occurs again in 7, 18; 33, 21, and the latter in 33, 9 (nowhere Chap. 33, however, as was clear to me before Duhm's work appeared, is a late writer's "imaginative reflexion of history, half poetic, half prophetic in style", and the geographical definitions in 7, 18 may very well, as Duhm has pointed out, be editorial insertions (they make it very difficult to maintain the unity of date of all the component parts of this very strange 7 th chapter).

Then there is קצור (ver. 6), which occurs again in a disputed Isaianic passage (37, 25 = 2 K. 19, 24). But it would

of course be just as easy for a later writer to adopt this rare form from Isaiah (if the passage be Isaiah's) as for that later prophetic writer whose work is attached to the prophecies of Micah (see Mic. 7, 12). It is also true that verse 5 closely resembles Job 14, 11, and has generally been thought to be the original of that passage. On rhythmical grounds, however, I venture to hold a different opinion, Job 14, 11 being a trimeter among trimeters, whereas the rhythm of Isaiah 19,5-10 is irregular in the extreme. Altogether, I am very certain that verses 5--10 cannot be from the hand of Isaiah, but nothing hinders me from admitting that the passage has a certain fitness where it now stands (cf. Ezek. 29, 11, and see W. R. Smith, The Prophets of Israel, p. 335). The editor was not unintelligent, nor did he act at random when he gave this melancholy passage of quasi-prophetic description a home in the 19th chapter of Isaiah.

. T. K. Cheyne.

# Jehuda Ibn Balaams Jesaja-Commentar.

Von W. Bacher.

Der verdienstreiche und verehrte Nestor der jüdisch-

arabischen Litteraturforschung hat die Geschichte der Bibelexegese zu gleicher Zeit mit zwei wichtigen Beiträgen bereichert. Während er in dieser Zeitschrift (IX. und X. Jahrgang) die arabische Uebersetzung des Buches Jesaja von Saadja auf mustergiltige Weise herausgab, liess er in der Revue des Études Juives (1888—1891) den Commentar Jehuda Ibn, Balaams zu demselben biblischen Buche erscheinen 1). Diese letztere Edition wird besonders werthvoll durch die ihr beigegebene französische Uebersetzung, welche die bekannten Vorzüge der Arbeiten Joseph Derenbourgs, strenge philologische Genauigkeit und geschmackvolle Klarheit, nicht verleugnet und auch Arabischen Unkundigen die Kenntnissnahme der Erklärungen Ibn Balaams ermöglicht. Für die Geschichte der Bibelexegese liegt die Bedeutung dieser sorgfältigen Edition hauptsächlich darin, dass uns in ihr zum ersten Male ein vollständiges Product der exegetischen Litteratur aus der Glanzperiode des spanischen Judenthums zugänglich ge-

<sup>1)</sup> Gloses d'Abou Zakarija ben Bilam sur Isaïe, Revue des Études Juives, tome XVII, p. 172—201 (Cap. 1—6), t. XVIII, p. 71—82 (C. 7—9), t. XIX, p. 84—99 (C. 10—17), t. XX, p. 225—236 (C. 18—23), t. XXII, p. 47—61 (C. 24—29), p. 190—207 (C. 30—38, 16), t. XXIII, p. 43—62 (C. 38, 17—51), p. 206—229 (C. 52—66). Ich werde die Stellen aus Ibn Balaams Commentar nur mit Angabe von Capitel und Vers des Jesaja-Textes citiren.

Nachdem uns aus dieser Litteratur, wenn worden ist. wir von den Werken der Grammatik und Lexikographie absehen, bisher nur Fragmente und Citate, besonders in Abraham Ibn Esra's Bibelcommentare, entgegengetreten waren, ist es eine wahre Freude, endlich einen ganzen Commentar zu einem biblischen Buche, wie er aus den Händen eines Koryphäen jener Glanzperiode hervorgegangen ist, in seiner ursprünglichen Gestalt lesen zu können. Die Freude wird allerdings durch die Thatsache herabgestimmt, dass das vorliegende Werk Jehuda Ibn Balaams nicht eigentlich als vollständiger zusammenhängender Commentar betrachtet werden darf, auch nach des Verfassers Intention nicht als solcher gelten will, sondern dass wir es, wie das der Herausgeber mit der Bezeichnung «Glossen» anzeigt, nur mit einer Reihe den biblischen Text begleitender Bemerkungen und Erläuterungen zu thun haben. sind andererseits diese Glossen, sowohl was ihre Auswahl und ihren Umfang, als was ihren sehr oft über die sprachliche Erläuterung hinausgehenden Inhalt betrifft, immerhin geeignet, in ihrer Gesammtheit als einigermassen vollständiger Commentar angesehen zu werden, so dass wir in der That mit dieser Edition zum erstenmale einen in Spanien von einem bedeutenden Vertreter der großen Blüthezeit verfasten biblischen Commentar erhalten. Was zur Charakteristik dieses Werkes dienen kann, was aus seinem Inhalt als besonders interessant hervorsticht, sei im Folgenden mit möglicher Kürze zusammengestellt.

I.

In Ibn Balaams Jesaja-Commentar begegnen wir fortwährend Anführungen aus der arabischen Uebersetzung Saadja's, in der Regel um diese zu berichtigen oder auch eingehender zu widerlegen. Oft genug werden aber auch die Erklärungen Saadja's stillschweigend adoptirt. Derenbourg hat in seinen Noten die vielfachen Berührungen

der Glossen Ibn Balaams mit dem Werke seines Vorgängers gewöhnlich angemerkt. Es ist daher nicht nöthig, länger bei diesem Punkte zu verweilen. der hauptsächlich deshalb von Interesse ist, weil wir darin eine weitere Bestätigung der wichtigen Stelle erkennen, welche Saadjas Bibelübersetzung bei den Juden arabischer Zunge einnahm. der Uebersetzer oder Erklärer (אלמפסר) schlechthin, wie denn auch Anführungen aus ihm in dem vorliegenden Werke zumeist ohne Nennung seines Namens gebracht sind. Weil sich Saadja's Werk in Aller Händen befand und großes Ansehen genoß, mußte Ibn Balaam, um seine eigene Ansicht zur Geltung zu bringen, fortwährende Kritik an den Meinungen des Gaon üben. Seine schroffe Art zu kritisiren, unterdrückt er auch bei der Berichtigung der Irrthumer Saadjas nicht; so sagt er einmal (zu 4, 8): diese Uebersetzung ist der Kunstgriff (הילה) von Jemandem, der den Sinn des zu übersetzenden Wortes nicht kennt 1).

Die zweite große Autorität, der sich Ibn Balaam bei seinem Werke gegenüber befand, war Abulwalid. an ihm übte er Kritik aus, manchmal auf recht rücksichtslose Weise. So wenn er über Abulwalid's Ansicht, in Jesaja 27, 1 sei der astronomische Drache (אלנווהר, daher bei Ibn Esra החלי zu verstehen, sich folgendermaßen außert: Wer so erklärt, muß sich entweder die Gabe der Prophetie zuschreiben, was aber in unserer Zeit nicht zulässig ist, oder die Wahrsagekunst, die aber ebensogut irren. wie das Richtige treffen kann. Zu 59, 14 wundert er sich mit Recht darüber, dass Abluwalid in der Wurzelbestimmung des Wortes nicht das Richtige traf, indem er eine Wurzel אמת annahm, anstatt es von מאם abzuleiten. — Er erkennt die Richtigkeit der Meinung Abulwalid's an, das in Jesaja 21, 4 die Nacht des Gastmahls Belsazzar's (Daniel 5, 30) zu verstehen sei, weist aber die

י) S. auch zu 29, 11: כמא כון לא ימלם, d. i. Saadja.

### 132

### Bacher, Jehuda Ibn Balaams

Erklärung von שמן mit «Tisch» als unannehmbar zurück. Neben diesen und anderen Stellen (s. zu 9, 5; 25, 6; 27, 7; 30, 6; 66, 22), an denen er Abulwalid widerlegt oder (wie zu 7,6; 33,1) ergänzt, findet sich eine Anzahl solcher. an denen seine Ansicht ausdrücklich citirt und gebilligt wird (s. zu 18, 5; 30, 16: והדא מעני ניד; 51, 4; 54, 15; 58, 11). Aber diese Citate aus Abulwalid's Schriften verschwinden neben der großen Menge derjenigen Stellen, an denen Ibn Balaam die Erklärung Abulwalid's einfach wiederholt, sie ohne Hinweis auf die Quelle als eigene Ansicht vorträgt. Derenbourg hat es bei sehr vielen dieser Stellen nicht unterlassen, eine Angabe über den Fundort der betreffenden Ansicht in Abulwalid's Schriften beizu-Aber bei einer beträchtlichen Anzahl von Stellen fehlt die Angabe, so dass wir aus Derenbourg's Noten allein keine vollständige Vorstellung der Abhängigkeit unseres Commentators von dem großen Meister der hebräischen Sprachwissenscheft erhalten. Ich will hier zur Ergänzung eine Liste weiterer Stellen geben, an denen Ibn Balaam stillschweigend die Erklärung Abulwalfd's sich angeeignet hat 1), wobei ich keineswegs behaupten möchte, dass auch diese Liste nicht noch vermehrt werden könnte. Ich habe nur die bedeutenderen Beispiele, an denen besonders beachtenswerthe Erklärungen Abulwalids adoptirt sind, zusammengestellt: 3, 16 (משקרוח, s. Wb. 748, 1—8); 3, 17 , Wb. 567, 19—23); 3, 24 (מָתָםה, Wb. 453, 23—26);  $7,\,20$  (השכירה , Wb. 723, 23—26);  $7,\,25$  (s. Wb. 507, 14—25, 726, 9—13);  $10,\,34$  (באדיר, Wb. 22, 15);  $11,\,8$ (מאורח, Wb. 28, 26—29, 9) א); 13, 10 (כסיליהם), s. L. 279,

<sup>1)</sup> In den in Klammern gesetzten Angaben bedeutet Wb. Abulwalîd's Wörterbuch (Kitâb-ul-uşûl, ed. Neubauer), L. seine Grammatik (Kitâb-ul-Luma\*, ed. Derenbourg).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Lücke, welche ich in Wb. 28, 28 angenommen habe (s. mein: Leben und Werke des Abulwalfd etc., S. 108, Anm. 12)

18—25); 14, 19 (Wb. 450, 6); 16, 1 (מושל הארץ, Wb. 330, 18—21, 337, 10—13); 16, 10 (הידר, Wb. 170, 2—5); 19, 9 (חרי, Wb. 217, 9—16); 21, 11 (Wb. 155, 13—25); 26, 11 (L. 342, 25); 29, 9 (השחעשעו ושעו, Wb. 710, 17—22); 29, 11 (Wb. 492, 17—22); 29, 16 (Wb. 179, 27—31); 29, 21 (יקושון, Wb. 633, 6—9) י); 30, 20 (Wb. 296, 16—29); 33, 2 (L. 312, 27); 34, 6 (הרשנה, L. 328, 26); 34, 15 (דנר), Wb. 153, 7—10); 47, 2 (ממח), Wb. 636, 21—25); 49, 7 (L. 310, 3-5); 51, 4 (ארגיע, Wb. 666, 2-6); 51, 23 (שחי, Opuscules, p. 52-54); 52, 8 (L. 284, 17); 57, 17 (L. 310, 23); 59, 11 (L. 12, 19-13, 3). - Nichts kann die Bedeutung Abulwalid's als bahnbrechenden Schrifterklärers so sehr in's Licht setzen, wie diese ununterbrochene Reihe stillschweigender Entlehnungen, aus denen ein großer Theil des Jesaja-Commentars von Ibn Balaam sich zusammen-Es ist natürlich, dass dieser letztere sich die Entlehnungen bona side, den litterarischen Sitten der Zeit, speciell des exegetischen Schriftthums entsprechend, gestattet. Nimmt er ja auch oft. wie oben gezeigt wurde, die Gelegenheit wahr, den Namen des Meisters dankbar zu erwähnen. Auch dort, wo Ibn Balaam selbstständig erklärt, ist — wie das weiter unten ersichtlich sein wird — der Einflus Abulwalid's auf ihn zu erkennen. Man darf in ihm den berufenen Fortsetzer des Werkes Abulwalid's erkennen, in dessen Spuren er in seiner Exegese wandelt

kann jetzt aus Ibn Balaam so ergänzt werden: אטרם תעלונה כחל אור לשכח סרו יחוסל ענט אכרא (Jes. 47, 14) יער Eine Zeile vorher muls סרו מעני אכרא מדי יחוסל צו

und dem er sich trotz der großen Selbstständigkeit seines Geistes möglichst enge anschließt. Im Jesajacommentar wendet sich Ibn Balaam auch einmal (zu 52, 14) gegen den Verfasser der «Sendschreiben der Genossen» (Rasåil-

verbessert werden; auch Ibn Tibbons Uebersetzung hat אסשר שיסכל. 1) Es ist nicht nöthig, mit D. anzunehmen, dass hier Saadja's Commentar als Quelle gedient hat.

al-rifâk), das ist Samuel Hannagîd, den großen Gegner Abulwalîd's. Er nennt aber diesen. wahrscheinlich absichtlich, nicht mit Namen, ebensowenig wie an jener durch Derenbourg (Opuscules p. XLIV) bekannt gewordenen Stelle des Psalmencommentars, wo er eine Widerlegung der Ansicht des Nagid mit der Bemerkung einleitet, dass der Verfasser der «Sendschreiben der Genossen» die Praetension hatte den zu widerlegen, der auf dem Kampfplatze der Grammatik Allen überlegen ist, d. i. Abulwalîd. grammatisches Fragment aus der Firkowitsch'schen Sammlung in St. Petersburg, das wir ebenfalls durch Derenbourg kennen (Opuscules p. XXI) 1), wundert sich höchlich (p) אענב אלעניב), wie Ibn Balaam sich in Frage der grammatischen Qualität der drei Verba in Jes. 32, 11 b auf die Seite Abulwalîd's stellen konnte und sie für Infinitive und nicht mit dem Nagid für Imperative erklärte; der Ibn Balaam gemachte Vorwurf wird mit der Invective geschlossen, man könne auf ihn die Worte aus Hiob 38,2 anwenden: מחשיך עצה במלים בלי דעת. Die Aeußerung Ibn B.'s, welche ihm diese Invective eintrug, ist in dem vorliegenden Commentare zu 32, 11 zu lesen, wonach die Bemerkung D.'s dazu (XXII, 196) zu ergänzen ist. Ibn Balaam ist der erste Autor, bei dem sich Hinweise auf jene große Fehde zwischen Abulwalid und Samuel Hannagid erhalten haben; leider ist die Chronologie dieser Fehde und die

<sup>1)</sup> Nach einer Vermuthung Neubauer's, des Entdeckers dieses Fragmentes, die von D. (p. XX) mitgetheilt wird, stammt es aus dem grammatischen Werke des Ibn Jaschüsch (st. 1056). Doch ist diese Vermuthung durch nichts motivirt; vielmehr stehen ihr die von S. Fuchs in seiner hebr. Zeitschrift pp. (1891—92, S. 115) betonten Schwierigkeiten entgegen. Deshalb genügt auch diese Vermuthung nicht, um aus der Thatsache, das in dem Fragmente Ibn Balaam citirt ist, aus diesem einen Zeitgenossen Abulwalid's zu machen, wie das D. in seiner Einleitung zu dem hier besprochenen Werke Ibn Balaams möchte (R. d. E. J. XVII, 176).

des Lebens Ibn Balaams eine zu unbestimmte, als dass man nur annäherungsweise anzugeben im Stande wäre. welche zeitliche Entfernung Ibn Balaams schriftstellerische Thätigkeit von der Entstehung jener Streitschriften getrennt hat. Jedenfalls hat er die Fehde selbst nicht als Zeitgenosse, sondern als naher Epigone kennen gelernt, wie er denn auch Abulwalid schwerlich noch persönlich kennen gelernt hat, sondern nur durch das Studium seiner Werke sein Jünger und Anhänger wurde. Die Schriften Ḥajjûg's, welche den Anlass zu der erwähnten Fehde gebildet haben, wurden natürlich auch von Ibn Balaam eifrig studirt, wovon auch manche Stellen des Jesaja-Commentars Zeugniss ablegen. So macht er auf den merkwürdigen Irrthum des großen Grammatikers aufmerksam, vermöge dessen er in Jes. 60, 5 statt ונחב las: und es für nöthig fand, dieses Wort als Perfectum von dem Substantiv ¬¬ zu unterscheiden¹).

Der vorliegende Commentar bietet auch zahlreiche Beispiele für die mehr streng exegetische als grammatische Fehde, in der Ibn Balaam selbst sich mit seinem Fachgenossen, dem als Grammatiker und Schrifterklärer gleich bedeutenden Moses Ibn Gikatilla, befand. Der merkwürdige Antagonismus, welcher zwischen diesen beiden hervorragendsten Sprachforschern und Bibelexegeten Spaniens in der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts obwaltete und der auch in persönlich geführten Controversen zum Ausdruck gelangte<sup>2</sup>), kommt an verschiedenen Stellen unseres Jesaja-Commentars zum Vorschein. Das hervorstechendste Moment in Ibn Gikatilla's Schrifterklärung ist sein Bestreben,

<sup>1)</sup> Die Stelle befindet sich im Kitab-ul-Tankit, ed. Nutt, p. VII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In der Einleitung (R. J. E. J. XVII, 178) veröffentlicht D. ein respräch zwischen Beiden, das Josua 10, 12 zum Gegenstand hatte ind von Ibn Balaam in seinem Commentar an dieser Stelle mitgeheilt wird.

die Weissagungen der Propheten (und ebenso die Psalmen) historisch zu erklären, die messianische Auffassung zu beseitigen und Wunder rationalistisch wegzudeuten. Diesem Bestreben tritt Ibn Balaam entgegen. Zu 53, 12 führt er Ibn Gikatilla's Meinung, unter dem leidenden Knechte des Ewigen sei der König Chiskija zu verstehen, ad absurdum: «Ich möchte wissen, wann Chiskija "geplagt und von Gott geschlagen' war, wann ,unterdrückt und gedemüthigt, ohne seinen Mund zu öffnen. Man muß darüber staunen, wie Ibn Gik. diese Ansicht haben konnte und wie er so unbedacht war, die Aussagen in 53, 2 nicht zu berücksichtigen, die doch der Thatsache widersprechen, dass nach Salomo keiner der Könige Juda's Chiskija an Glanz und Ruhm Ebenso wendet sich Ibn B. am Schlusse gleichkommt.» des 60. Capitels zu Gunsten der messianischen Auffassung gegen die Meinung Ibn Gikatilla's, dieser Abschnitt beziehe sich auf König Chiskija: «Gott möge ihm dies verzeihen!» 51, 6 hatte Ibn Gik. so erklärt, dass nicht Himmel und Erde der Vernichtung anheimfallen werden, sondern nur der Untergang der von der Himmelssphäre und deren Mittelpunkt (der Erde) umfasten Geschöpse gemeint sei. Damit aber, so scheut sich Ibn Balaam nicht auszusprechen, habe sich Ibn Gik. als Anhänger der ketzerischen Meinung von der Ewigkeit der Welt, wie sie die Dahriten 1) bekennen, In Wirklichkeit stehe es in Gottes Macht, die Welt, die er in's Dasein gerufen, auch zu vernichten; an unserer Stelle aber ist vom Vergehen des Himmels und der Erde nur hypothetisch die Rede, ebenso wie 54, 10 vom Weichen der Berge und Wanken der Hügel. — An anderen Stellen werden grammatische und sonstige Einzel-Erklärungen Ibn Gikatilla's abgewiesen: Zu 28, 16 (zu

<sup>1)</sup> S. über die Dahriten Klamroth in der Z. d. D. M. G. XLII, 37 ff. Vergl. meine Schriften: Leben und Werke des Abulwaltd, S. 8, Anm. 49; Die Bibelexegese der jüdischen Religionsphilosophen des Mittelalters vor Maimûni, S. 18, Anm. 1.

מוסד מוסד, nach Ibn G. sei das erste der beiden Wörter Participium, das zweite Infinitiv; das ist sprachlich und inhaltlich unmöglich, . . . ich vertraue der Einsicht dessen, der nur die geringste Kenntniss der Grammatik besitzt, daß er diese Meinung gänzlich abweisen wird»); 9, 13 רפופים von כמופים Ps. 146, 8, bed. die Geringen, während gerade im Gegentheil das Wort bildlich die Vornehmen im Gegensatz zu אומון, den Geringen bezeichnet); 23, 10 soll die Flucht bedeuten, das ist eine sinnlose Erklirung; הרא הריאן); 28, 21; 28, 27; 33, 1 ( von einem vætrauenswürdigen Gewährsmann» habe er gehört, dass lha G. בַּגְלוֹחָך als aus כַּלוֹחָך aufgelöst erklärt habe, ohne deran zu denken, dass dann die Partikel D fehle). Zu 1,6 citirt er ohne Namensnennung als Ansicht eines Zeitgenossen die Erklärung von and nach Richter 20, 48 1): «es ist keine Menschlichkeit, menschliche Natur in ihnen«. Wir wissen aber durch Ibn Esra (im Comm. zur St.), dass Ibn Gik. Urheber dieser sonderbaren Erklärung war.

An zehn Stellen seines Jesaja-Commentars citirt Ibn Balaam den Gaon Hâi und zwar einige Male mit ausdrücklicher Nennung seines Wörterbuchs, des «Sammlers» (אמריות ביי שלומרות ביי שלומרו

<sup>1)</sup> Statt own own muss gelesen werden own und in der Uebersetzung statt der von D. angegebenen Stelle Hiob 24, 12, die aus dem Buche der Richter citirt werden.

genommen sein: נבעה 30, 13 bedeutet eine offene Bresche in der Mauer, vgl. den Ausdruck der Mischna, Pea 4,5 (שלש אבעיות); zwei durch Hâi im Namen der «Grammatiker - angeführte Meinungen zu הרשנה, 34,6; קבעה, 51, 17, bed. Hefe, Aus dem Commentar zum Mischnatractat Kelim stammt die zu רחת, 30, 24 citirte Erklärung. Zu 24, 13 wird Hâi's Erklärung der Talmudstelle citirt (Baba Kamma 21 a), an welcher שאיה als weißes Thierchen zu verstehen ist, das der Ameise gleicht und das Holz der Gebäude zerstört, arabisch ארצה, aramäisch (<nabatäisch ישרפה, Holzwurm). den «Sammler« Hâi's beruft sich noch Ibn Balaam zu demselben Zwecke, zu welchem nachher Joseph b. Jehuda (Ibn Aknin) in seinem Commentare zum Hohenliede sich auf denselben beruft \*), nämlich zum Nachweise der Berechtigung, sich bei der Bibelerklärung der arabischen Sprachvergleichung zu bedienen. Der Gaon Håi, so berichtete hier Ibn Balaam, citirte sogar ein Distichon aus einem arabischen Liebesgedichte, in welchem das mit dem talmudischen קולב (Sabbath 60a) gleichbedeutende Wort כלכאלה Plur. כלאכיל, vorkommt 8); ferner verwies er unter מל auf eine Koranstelle (Sura 37, V. 125). — Einmal läist Ibn Balaam dem Gaon ganz das Wort, indem er als Einleitung zum 38. Capitel als beste der ihm bekannt gewordenen Erklärungen über die Frage der Lebensverlängerung König Chiskija's eine ganze Abhandlung Håi's im Wortlaute seinem Werke einverleibte 4). Diese Ab-

<sup>1)</sup> S. unten S. 143, A. 2.

<sup>3)</sup> S. Neubauer, Notice sur la lexicographie hébraique, p. 167.

<sup>\*)</sup> Mit diesem arab. Worte («Kettchen») übersetzt Saadja und nach ihm Abulwalîd und Ibn Balaam ১, Jes. 3, 18, unter welchem Worte dieses Citat bei Hâi, welches übrigens auch Joseph b. Jehuda (Neubauer 169) anführt, gestanden haben mag.

<sup>4)</sup> XXII, 202--206.

handlung, eigentlich ein — arabisch verfastes — Responsum auf eine über den genannten Gegenstand an ihn ergangene Anfrage, verdient als Specimen religionsphilosphischer Speculation und als willkommene Bereicherung unserer Kenntnisse von der Dogmatik des berühmten Schulhauptes von Pumbeditha ganz besondere Beachtung 1).

Auch Hâi's Schwiegervater, der als Bibelerklärer bedeutende Gaon von Sura, Samuel Ibn Chofni wird einmal citirt: in einem Abschnitte seines Pentateuchcommentars habe er gelegentlich eines Excurses über die Derivate der Wurzel בונוך das Wort בונוך, 49, 17, im Sinne von בונוך genommen, wenn nicht gar es so gelesen 3).

Außer den bisher genannten Autoritäten begegnen wir in unserem Commentare nur noch dem Namen Jehuda Ibn Koreisch's, dessen Erklärung von הברי, 47, 13, durch Buchstabenwechsel, aus וחבר חבר (Deut. 18, 14) als sinnlos bezeichnet wird. Diese Erklärung findet sich nicht in der Risâle Ibn Koreisch's; Ibn Balaam kannte sie höchst wahrscheinlich aus Menachem b. Sarûk's Wörterbuche, wo sie (p. 12b, 13a) als Beispiel der von Ibn Koreisch systematisch angewendeten und von Menachem eifrig bekämpsten Methode des Buchstabentausches in der Erklärung biblischer Worter citirt ist<sup>3</sup>). Die Erklärung von mit

<sup>1)</sup> Nur eine Einzelheit sei hervorgehoben. Der Fragesteller hatte den arabischen Terminus ', Lebensgrenze erwähnt. In Bezug darauf sagt Håi (S. 204): Dieses Wort wird von Anderen, Nichtisraeliten (Muhamedanern) in dem erwähnten Sinne gebraucht. Die Mutakallimûn sagen, es bedeute den bestimmten Zeitpunkt, in dem ein Lebewesen aus dem Leben scheidet. Im Hebräischen habe die heilige Schrift keinen entsprechenden Ausdruck.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) S. Harkavy, Studien und Mittheilungen III, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Menachem b. Saruk citirt dabei, wie noch an mehreren anderen Stellen, das früh verloren gegangene Wörterbuch Ibn Koreisch's als אל sich. wie wir aus Ibn Koreisch's Risâle selbst (S. 43) erfahren, ein Excurs über Wort-

rägt übrigens auch Abulwalid als eigene Ansicht vor (Wb. 169, 14), und Ibn Balaam citirt vielleicht aus Schonung für ihn nur den älteren Urheber der von ihm verworfenen Meinung.

Ibn Balaam führt auch manche fremde Erklärungen ohne Nennung des Autors an, so den Versuch eines Religionsphilosophen (בעץ אלמהכלמין) den Widerspruch zwischen 50, 1 und Jerem. 3, 18 auszugleichen. Er citirt als allgemein angestaunt die Uebersetzung von ערים, 14, 21 mit «Feinden»; ihm selbst scheint die Auffassung, wonach das Wort Städte bedeute und von der Wiederbevölkerung des Erdkreises die Rede sei, die bessere. Zu 16, 1 führt er die christliche Erklärung an, wonach mit הוהא שביה באלברכאם. והרא שביה באלברכאם. והרא שביה באלברכאם.

### Π.

Wenn wir nun nach diesem Ueberblicke der in Ibn Balaams Jesajacommentar vorkommenden Autoritäten seine eigenen in ihm gebotenen exegetischen Leistungen betrachten, so sei vor Allem auf eine sonst bei den alten Exegeten nicht oft zu findende Zurückhaltung in der Erklärung dunkler Ausdrücke oder Textstellen hingewiesen. Ibn Balaam gesteht ziemlich oft, dass der Sinn eines Wortes oder Satzes nicht ermittelt werden könne. Diese auf seiner kritischen Anlage beruhende Fähigkeit des Ignoramusunterscheidet ihn namentlich von dem nichts unerklärt oder unbestimmt lassenden Saadja. Der Erklärung gegenüber, die Saadja zu vog giebt, 11, 15, bemerkt Ibn B., das sei ein Wort, welches auf keinerlei Weise zu verstehen ist. Die Erklärung zu 3, 18—23 leitet er mit der Be-

erklärungen durch Buchstabentausch befand. Vgl. meine Geschichte der hebr. Sprachwissenschaft vom 10. bis zum 16. Jahrhundert (Trier, Mayer, 1892) S. 22 und 23.

merkung ein: Nur von einigen der hier genannten Schmuckgegenstände wissen wir die Bedeutung, die anderen sind unbekannt. Was für Werkzeuge unter מקצעות und מקצעות, 44, 13, gemeint seien, bekennt er nicht zu wissen. סארן סואן, 9, 4, citirt er den von Abulwalid verglichenen arabischen Ausdruck, doch fügt er hinzu, der hebräische Ausdruck sei zu dunkel, als daß die Analogie zu ihm einen Zuweg hätte; ähnlich äußert er sich über בכאסאה, 27. 8. Die gewöhnliche Erklärung von אראלם, 33, 7, mit «Abgesandte» sei nur Vermuthung, die «Wahrheit ist ferne». Der Sinn von 28, 10 ist nicht klar. Wie die 65 Jahre, 7, 8, zu berechnen seien, «wissen wir nicht». Ueber die zu 66, 24 angeführten traditionellen Meinungen betreffs der jenseitigen Vergeltung sagt er: Diese und ihnen ähnliche Meinungen können wir nicht auf ihre Wahrheit prüfen.

Zur Kennzeichnung der exegetischen Richtung Ibn Balaams lassen sich folgende, wenn auch einzeln unerhebliche, doch immerhin der Bemerkung werthe Aeusserungen dem Jesajacommentar entnehmen. Bei Gelegenheit einer entschieden zurückgewiesenen Erklärung Saadja's zu 57, 10, betont Ibn Balaam: Den Bibeltext von seinem natürlichen Sinne zu entsernen und ihm durch eine unwahrscheinliche Deutung einen unerträglichen Sinn beizulegen, das heisst soviel als dem Texte Gewalt anthun 1). Gegen die Erklärung, die das Targum zu 19,25 bietet, macht er geltend, daß sie den Text von seinem natürlichen Sinne entfernt (אכרגה עו מאהרה). Ebenso stellt er zu 28, 25 der traditionellen Erklärung der dort vorkommenden Pflanzennamen den Wortsinn des Textes (מאהר אלנץ) gegenüber. Bezug auf die oben erwähnte Erklärung Abulwalid's, כון in 21,4 bedeute den Tisch, betont er, dass man ohne zwingenden Beweis nicht so von dem Wortsinn abweichen dürfe\*). Er spricht einmal, zu 11,8, vom Wege des Derasch

ואכראג אלנץ מן מאהרה ותחמאה מא לא החמל בתאוא בעוד מאם לה (<sup>1</sup>

באם יעדל בה ען אלסאפהר דון ודליל (°

(סכיל אלדרש), dem Gegensatze des Peschat. Eine Erklärung zu מחים 5, 17, wonach das Wort (nach Ps. 66, 15 erklärt) mit כשים parallel sei, hält er für unwahrscheinlich, weil dadurch die innere Ordnung des Verses in Verwirrung gerathe 1). Von einer Erklärung zu 32, 11 sagt er, sie habe die richtige Satzordnung verlassen (חבר אלנסק אלצחים).

Die Grammatik nimmt in unserem Commentar keine zu sehr in den Vordergrund tretende Stellung ein. Regel begnügt sich Ibn Balaam damit, die grammatische Form, namentlich der Zeitwörter festzustellen. örterungen grammatischer Fragen nimmt er selten Anlaß, so z. B. bespricht er zu 16, 8 (הַעָּנו) die Regel vom zurückweichenden Accente, zu 28, 16 (יסד) die mit dem Perfectum gleichlautenden Participiumformen. An Einzelheiten sei erwähnt, dass er ופריו. 14, 29, als status constr. erklärt, nach dem Muster von וחיתו, Gen. 1, 24; das Dagesch im י von כגלותך, 33, 1, für welches Abulwalid keinen Grund zu wissen gestanden hatte, erkennt er als Dagesch dirimens (wegen der Lautverwandtschaft des 2 und 5 wurde dem ersteren Buchstaben ein Dagesch gegeben, damit er in der Aussprache von dem ל unterschieden werde); אַטָּעוּ 40, 24, ist vielleicht s. v. als נְמָעוּ, also ebenfalls Passivum (Pual) wie וֹבְעוּ , nach dem Muster von וְבָעוּ, 60, 11 = ופָתָחוּ.

Dem von Abulwalîd gegebenen Beispiele folgend, erklärt Ibn Balaam zuweilen mit Annahme von Ellipsen und Inversionen im Texte: 15,9 הריה מארים מארים בליטת מארים כן יחילו לשמע צר 23,5 מואב לאריה (כי כאשר [חלו ל] שמע מצרים כן יחילו לשמע צר 23,5 מואב לאריה בקעה ודגרה 34,15; 34,15 חצר שלום 34,15; יעלו על מזבחי [ל]רצון 34,15; יעלו על מזבחי [ל]רצון יעלו על רצון מזבחי 50,7 ist so zu verstehen, als hieße es: משנה חרנו בחלקכם

והו בעיד לאן נטאם אלםסוק יחשוש בדלך (1

Von den recht zahlreichen Worterklärungen, die unser Commentar enthält. seien einige hier angeführt. Die Form ידעוני, 8, 19, soll das Verächtliche dessen bezeichnen, der das Zukünftige zu wissen vorgiebt. — הַּמָה 10, 7, bed. eigentlich beabsichtigen, wie in Richter 20, 5. — הרריך, 11, 15, einen Weg machen. — נלנל 17, 13, heißst das trockene Gras, weil es von dem heftigen Winde umhergewirbelt wird; denselben Sinn hat das Wort in Ps. 83, 14. - 18, 4. צו ist eine Benennung der Sonne, wegen ihres reinen Lichtes. — 19, 9. שריקות bed. die vorzüglichste Art der Linnen, sowie שורק die vorzüglicste Art der Weinstöcke. — Die Grundbedeutung von גלמוד, 49, 21 ist Dunkelheit, was aus Hiob 3, 7 ersichtlich ist: Diese Nacht bleibe dunkel, es tage ihr kein Morgen, so dass Jubel in sie käme (nach Ps. 65, 6). — 54, 8 זכרונך bed. den Duft (vgl. Lev. 2, 2, Hos. 14, 8) des Weihrauchs. — 60, 5 ¬¬ bed. das Sicherweitern des Denkens, wenn es sich auf grosse und wunderbare Dinge richtet. — פורה 63, 3, nach der traditionellen Erkl. die Weinpresse, scheint vielmehr mit פארה, 10, 33, zusammenzuhängen 1).

In dem kurzen Vorworte Ibn Balaam's zu seinem Bibelkommentare, das Derenbourg in der Einleitung (XVII, 173) nach einer Petersburger Handschrift citirt, nennt er als eines der Principien seiner Arbeit die Sprachvergleichung, indem er, wo für ein Wort nicht aus dem Bibeltexte selbst die Etymologie zu finden ist, die Sprache der Alten (das Neuhebräische), das Aramäische («Nabatäische» ) und das Arabische als Zeugen der Wort-

<sup>1)</sup> Wie D. annimmt, bed. das Wort nach Ibn B. die mit Weintrauben beladenen «Zweige» des Weinstockes, welche in die Kelter zum Pressen gethan werden.

י) Saadja übersetzt רייסיא, Jes. 36, 11, Dan. 2, 4, mit רייסיט. Sonst bezeichnen die arabisch-schreibenden Juden das Aramäische als Syrisch (אייסייס).

144

### Bacher, Jehuda Ibn Balaams

bedeutung heranzuziehen sich vornimmt. Der Jesajacommentar bietet ebenfalls genügende Beispiele dieser dreifachen Sprachvergleichung, besonders was das Arabische betrifft. Jedoch erscheint auch Ibn Balaam, wie die meisten Nachfolger Abulwalid's, nur wie ein Aehrenleser auf dem Felde, welches dem Letzteren eine so reiche Ernte gewährt hatte. Bezeichnend ist, dass auch Ibn Balaam noch die Heranziehung des Arabischen zur Erklärung der heiligen Schrift zu rechtfertigen für gut findet (zu 59, 13) und zwar mit denselben Argumenten, mit denen Abulwalid das gethan Ibn Balaam übt, wo er für nöthig findet, an den hatte 2). arabischen Vergleichungen seiner Vorgänger Saadja und Abulwalid Kritik, so wie es Abulwalid selbst an Saadja gethan hatte. S. zu 5, 2 und 9, 18. In dem letzteren Verse hatte Abulwalid נעתם mit arabisch שעתכת übersetzt und dies mit אמלמת («verdunkelt ist») erklärt. Ibn Balaam bemerkt dann, er habe das Wort im Arabischen in dieser Bedeutung nicht gefunden, das Kitab-ul-'Ain kenne es bloss in der Bedeutung «sich verzögern«; doch citirt er eine Stelle aus dem Kitab Al-Zahir des Ibn Alanbari (st. 940), wo die von Abulwalid angenommene Bedeutung hat. Zu נקף (10', 34), auch im Arabischen soviel als כסר, zerbrechen, citirt Ibn B. den Vers eines arabischen Dichters. Zu arabisch yn, wegziehen, reisen, womit schon Saadja und Abulwalid יצען, 33, 20, wiedergegeben hatten, führt er eine arabische Redensart an, in der מעינה, eigentlich Kameelsattel, die auf ihm reisende Person bezeichnet. Zu der privativen Bedeutung des denominativen מסעף, 10, 33, zieht er das arabische סיבת אלכרם heran, wo קטעת קצבאנהא (<ich habe seine Zweige abgehauen.). — An die Bemerkung, dass 17, 43, 21 אשר knüpft er den Hinweis darauf, das im Arabischen

S. mein: «Die hebräisch-arabische Sprachvergleichung des Abulwalid», S. 4—9.

oft die Partikeln einander vertreten. — Zu הוום 56, 10, nach Ibn Balaam synonym mit שכבים, vergleicht er arab. אלברד יהוי (knurren), sowie die Redensart אלברד יהוי «die Kälte schläfert ein» (die von Ibn B. angenommene Bed. des hebr. Wortes stimmt bloß zum zweiten arabischen Worte). — Die Worte אם חשים אשם נפשו, 53, 10, bedeuten nach Ibn B.: «wenn seine Seele die Schuld als Schuld sieht», also sich der Schuld enthält; dazu citirt er das Gebet eines arabischen Predigers (בֹשיב): «O Gott, lass' mich den Irrthum als Irrthum sehen, dass ich ihn meide und den geraden Weg als geraden Weg, dass ich ihm folge! > Zu 3, 2 führt er aus, das נבור den tapfern Krieger, איש מלחמה den erfahrenen und verständigen Kriegsmann (1 Sam. 17, 33, Prov. 20, 18) bezeichnet; dazu citirt er die Verse eines arabischen Dichters, in denen Verstand und Tapferkeit als die sich gegenseitige ergänzenden Eigenschaften des wahren

Helden gepriesen werden. Neuhehräische und aramäische Wortvergleichungen sind in unserem Commentare nicht häufig und nur wenige von ihnen können als von Ibn B. selbst herrührend betrachtet werden. Dass מְמֶר 29, 11, Schrift (nicht Buch) bedeutet, beweist er auch aus dem ersten Satze des Jezira-Buchs: בספר וספר וספר וספר. Zu 30, 40 führt er aus Mischna Menachoth 6, 7 den Ausdruck סלח מנופה «gesiebtes Mehl» an; zu אסעה («ich schreie»), 42,14, aus dem b. Talmud, Sukka 31a: פעיתא היא דא. — Hier sei eine sonderbare Erklärung erwähnt, mit welcher Ibn Balaam das Targum zu 51, 17 begleitet. Er las als Uebersetzung von קבעת nicht פיילי und identificirte dies mit דפילי Schale), sondern ישנלי und identificirte dies mit רפילי, dem Targum von בלולה (Lev. 2, 5), das Wort bedeutet nach ihm Mischung und damit sei seine Erklärung von mit Hefe gestützt. Er setzt noch hinzu: Man sagt,

dass die Griechen den Thon פילי (πηλός) nennen 1).

<sup>1)</sup> Die Lesung im Targum zu Jesaja 51, 17 neben unserem (auch durch den Cod. Reuchl. bezeugten) ist analog der Lesung Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 18, 1898.

Bei Gelegenheit des von ihm mit dem Gaon Hâi ak «Hefe» erklärten Wortes קַבְּעַח erwähnt Ibn Balaam auch die jetzt dem Worte allgemein zugeschriebene Bedeutung wonach es den Becher selbst bezeichnet; als Gewährsmann dafür tadelt er einen Poeten, der in einem Verse geschrieben hatte: כום וקבעת מלאות בחרעלה. Ein anderes Mal, zu 14, 14, spricht er einen allgemeinen Tadel gegen die Dichter aus, welche «aus Nachlässigkeit und Leichtfertigkeit» das Zeitwort «gleichen» ohne Präposition vor dem verglichenen Gegenstande gebrauchen.

Beachtung verdienen in Ibn Balaams Exegese seine Erläuterungen bildlicher, metaphorischer Ausdrücke. S. zu 7, 5 (אורים); 11, 3 (והריהו das «Riechen» wird statt der Wahrnehmung durch sämmtliche Sinne genannt); 11, 4 («Hauch der Lippen», d. i. Befehl); 13, 8 (מני להבים); 14, 13 (כן שחר, d. i. der am Morgen glänzende Stem, deshalb Sohn der Morgenröthe genannt, weil er von den Sternen uns als Letzter nach Morgenanbruch erscheint, während die nach ihm aufgehenden Sterne von dem Sonnenlichte verdunkelt werden); 21, 10 (בן גרני); 23, 10 (בת תרשיש), Tochter des Meeres 1), wie Tyrus als Insel im Meere genannt wird, als ob das Meer sie gezeugt hätte); 42,3 (משתה כהה, die Armen); 65, 17 (der «neue Himmel» bedeutet, dass die Sphäre wieder soviel Kraft und Lebensdauer bewirken wird, wie deren zu Beginn der Schöpfung den ersten Generationen der Menschen gewährt war).

Ich lasse nun eine Auswahl von solchen das *Inhalt-liche* des biblischen Textes betreffenden *Einzelerklärungen* folgen, welche besonders geeignet sind, von der Ibn Balaam'schen Exegese und von seinem ernsten Bestreben, in

חיסלי סוטרין neben מילי פוטרין, s. Levy, Neuhebr. Wörterhuch I, 401 und IV, 12b, 37 a.

<sup>1)</sup> Auch Abulwalid schreibt mit der Tradition dem Worte vwn die Bedeutung «Meer» zu.

den Sinn des Bibelwortes einzudringen, eine Vorstellung zu geben.

7, 12. Die Weigerung Achas', ein Zeichen von Gott

zu erbitten, konnte als Demuth erscheinen; aber aus dem, was im nächsten Verse über seine Gesinnung ausgesagt ist, ergiebt sich, dass seine Worte seiner Anschauung über die unvermögende Macht Gottes entstammten. - 7,21. Der hier verkündete Zustand weist auf Zweierlei hin: die dereinstige Sicherheit, die im Lande herrschen soll und den reichen Ertrag an Milch, so dass auch eine geringe Zahl von Thieren genügen wird. — 8, 7. Die Verba חתו und חתו sind dem Sinne nach nicht Imperative, sondern verkünden was geschehen wird, wie חמה, Deut. 32, 50. Angesprochen sind Pekach und Rezin, die sich gegen Achas verbunden hatten. - 8, 14. «Zum Heiligthum» bezieht sich auf die «Bewohner Jerusalems», die übrigen Attribute auf die «beiden Häuser Israels», das ist die zehn Stämme 1). — 9, 5. שר שלום allein ist der Name, den Chiskija erhalten soll, um anzuzeigen, dass seine Herrschaft eine Friedensherrschaft sein wird. Die übrigen Ausdrücke sind Benennungen Gottes, in denen auf die bevorstehenden Ereignisse angespielt wird: בולא zielt auf die wunderbare Niederlage Sancheribs, יועץ auf Gottes Rathschluss, der gegen Sancherib ausgeführt wird, אל auf Gottes wahre Macht, im Gegensatze zu der scheinbaren, von Sancherib (10, 13 und 37, 26) sich selbst angerühmten; נבור betont ähnlich die Allmacht Gottes, die in ihm selbst beruht, im Gegensatze zu der Macht, welche Sancherib ob der Menge derer, die ihm gehorchten (37, 24 f.) sich selbst zuschrieb; אבי עד bezeichnet Gottes Ewigkeit, zum Unterschiede von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) D. vermuthet, dass die zehn Stämme mit Hinblick auf die cisjordanischen und die transjordanischen Stämme — nach Ibn B.'s Erklärung — als die zwei Häuser Israels bezeichnet sind. Doch sollte er nicht eher an die beiden Häuser, d. i. Heiligthümer in Dan und Bethel gedacht haben?

den Heidengöttern, mit denen Sancheribs Anmaßung (36, 20) ihn gleichstellte. — 10, 1. Gemeint sind die Fälscher von Schriftstücken und Documenten zum Zwecke ungerechter Besitzaneignungen. — 20, 2. Wahrscheinlich ist die dem Propheten aufgetragene symbolische Handlung so zu verstehen, dass er nackt und barfuss drei Schritte gehen soll, denen die «drei Jahre» entsprechen werden, während welcher der König von Assyrien Aegypten und Aethiopien bekämpfen wird. — 21, 4. «Auf Fürsten, salbet einen Die Großen Babyloniens fordern sich nach Bel-Schild! schazzars Sturze gegenseitig auf, einen neuen König (ממן wie Hos. 4, 8) einzusetzen. — 23, 10. Wie der Nil das Land überfluthet, so wird auch dein Land überfluthet werden: der Ort, an dem Tyrus steht, wird von Wasser bedeckt werden; es wird, wie Ezechiel (26, 5) verkündet, ein Ort sein, in dem man Netze ausbreitet. - 23, 13. Dies soll ein Trost für Tyrus sein: die Chaldäer waren größer und zahlreicher als du und doch wurde ihr Land, als wäre es nie gewesen; und ebenso ist das Reich Assyriens, das ist das Land Sancheribs und anderer Könige, zur Wüstenei geworden. Um wieviel eher konnte dich dies Schicksal treffen, die du keineswegs so hohe Macht erlangt hattest, wie Jene. — 24, 20. «Wie die Hütte», die für den Wächter des Gurkenfeldes gemacht ist, und zwar zumeist aus trockenem Grase. — 28, 2. «Wie Fluth des Hagels», denn die durch Hagel entstandene Fluth ist stärker und reißender und ist mit gewaltsamer Verwüstung verbunden. — In 28, 21 ist auf die Schlacht Davids gegen die Philister (2 Sam. 5, 20) und auf die Josua's mit den fünf Königen (Jos. 10, 10) bei Gibeon angespielt. — 29, 17. Die Verkündigung meint das Wachsthum der Bäume, das so gesegnet sein soll, dass der Libanon, wie bekannt 1), von geringerem Baum-

<sup>1)</sup> Ibn B. verlegt die Thatsache seiner eigenen Zeit in die Vergangenheit.

wuchs als der Karmel, diesem gleich sein, der Karmel aber dem baumreichsten Walde gleichgeachtet wird. -30, 21. «Deine Ohren hören das Wort u. s. w.» Gemeint ist, dass die Leute sich gegenseitig auf den rechten Weg leiten werden. — 34, 14. Unter לילית, welches man 1) mit נול, dem arabischen Namen eines Dämons übersetzt hat, bedeutet vielmehr irgend ein Wüstenthier. — 43, 6. Mit «Nord» ist Babylonien, mit «Süd» Griechenland (Rûm.) 3) bezeichnet. — 52, 4. באסם, als nämlich die Kraft Israels schwand. — 52, 15. nr: Er verurtheilt die Völker zu der unten, 63, 3, mit m bezeichneten Züchtigung, er läst ihr Blut verspritzen. — 53, 5. Dieser ausgezeichnete Gottesdiener (ללי), Fromme) nimmt, obwohl schuldlos, die über ihn zur Prüfung verhängten Leiden auf sich, so dass die Züchtigung, welche uns gebührt hätte und von der wir unversehrt blieben (מוסר שלומנו), auf ihn fiel und wir durch seine Verwundung heil blieben. — 53, 12. «Er wurde zu den Frevlern gezählt», weil die Heimsuchungen auf ihn fielen und wer seine fromme Gesinnung nicht kannte, von ihm eine schlechte Meinung bekam und glaubte, dass er ob seiner Schlechtigkeit büsse, während er «die Schuld Vieler trug und für die Missethäter eintrat -. — 57, 6. חלקי sind «geplättete» Steine, wie Marmor und dgl., aus denen man Götzen bildet. — 63, 11. [עמו] ist Participium act. zu משיחהו (Exod. 2, 10), also «der Befreier seines Volkes. — 64, 4. «Deine Wege», das sind die göttlichen Eigenschaften des Erbarmens (מרות רחמים), welche Moses zu erkennen begehrte, als er bat (Exod. 33, 13): «lasse mich doch deine Wege erkennen! - 66, 5. Weil der Antheil, den sie an eurer Freude äußern, ein erheuchelter ist, «werden sie zu Schanden werden». — 66, 24. «Ihr Wurm, ist eine verächtliche Bezeichnung ihrer Seelen.

<sup>1)</sup> Saadja und Abulwalid.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Griechenland gilt Babylonien gegenüber als das südliche Gebiet. In Wirklichkeit verhält es sich umgekehrt.

## Bacher, Jehuda Ibn Balaams

150

Von Interesse sind einzelne Bemerkungen über Realien des Bibeltextes, die Ibn Balaam aus seiner, wie es scheint, ausgedehnten Lekture geschöpft hat. Zu 3, 21 bemerkt er, dass es «in dieser Zeit nicht mehr üblich sei, irgend einen Schmuckgegenstand an die Nase zu hängen, auch habe er dergleichen nicht gesehen. — Zu 19, 9 zeigt er nähere Kenntniss der in Aegypten erzeugten Kleiderstoffe. - Von «Bache Aegyptens», 27, 12, den er nach Saadja mit dem Wådî-al-'Arîsch identificirt, sagt er, er sei ungefähr drei Tagereisen von Aegypten auf dem Wege nach Syrien<sup>1</sup>). — Die Uebersetzung von ככמת, 28, 26, mit ברסנה, begleitet er mit folgender Bemerkung: Es ist eine Getreidegattung doch sind die Körner, die wir in unserem Lande (Spanien) nennen, nicht die hier gemeinte Gattung, denn diese gehört zu den in der Mitte gespaltenen Körnern und ist eine der fünf Getreidegattungen, welche in Gährung übergehen<sup>3</sup>). — Zu 28, 27 spricht Ibn B. von der Beschaffenheit der Dreschschlitten und bemerkt, er selbst habe sie so gesehen. — Zu 35, 7 definirt er סראב (= סראב) so: Sirâb bezeichnet im Arabischen eine Erscheinung, die an einem Orte sichtbar wird, wo der Mensch in seiner Einbildung Wasser sieht, während es sich nicht so verhält; es ist vielmehr wie eine feine, die Erde bedeckende Wolke, welche der Reisende für Wasser hält. — Zu 46, 1. Nebo und Bel sind Namen zweier Götzen in Babel<sup>5</sup>), welche in Personennamen bald vorne (כלשצר), bald am Ende (סמגר) יטבו) vorkommen. Die Griechen sagen, dass Bel der Name des Mars, Nebo der Name des Mercurs sei. Es ist nicht unwahrscheinlich, dass dem Götzenbilde der Name des Sternes beigelegt und es, nach ihrem von der Wahrheit

ודו עלי נחד הלח מנאול כן מצר פי טריק אלשאם (<sup>1</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. dazu Löw, Aram. Pflanzennamen, S. 105, 228.

<sup>9)</sup> Ibn B. setzt für Babel immer Bagdåd, sowie umgekehr hebräische Schriftsteller für Bagdåd setzen.

entfernten Glauben, als Vermittler zwischen ihnen und dem Sterne betrachtet wird.

Der geschichtlichen und chronologischen Seite der Erklärung sind mehrere Ausführungen und Bemerkungen in Ibn Balaams Jesajacommentar gewidmet. Zu 6, 1. Obwohl dieser Abschnitt, wie aus V. 8 hervorgeht, den Beginn der prophetischen Thätigkeit Jesaja's berichtet, steht er erst an dieser Stelle, entweder aus willkürlicher Anordnung oder wegen eines uns unbekannten Grundes. Da Jesaja's Auftreten im Todesjahre, aber vor dem Tode Usija's stattfand, wird auch dieser unter den Königen genannt (1, 3), zu deren Zeit der Prophet gewirkt hat. — In 9, 3 wird auf den bevorstehenden Untergang Sancheribs im Lande Juda angespielt. — 14, 29 zielt auf Chiskija, der noch härter mit den Philistern verfahren soll, als sein Vater Achas. — Zu 19, 17. Sancherib hatte aus Aegypten und Aethiopien zahlreiche Gefangene mit sich geführt (s. 20, 4), die dann Zeugen seines von Gott bewirkten Unterganges in Juda waren. Dadurch wurde «das Land Juda zum Gegenstande der Furcht für Aegypten». — 23, 17. Die hier prophezeite Katastrophe von Tyrus ist dieselbe, über welche Ezechiel ausführlich geredet hat. - 25, 7 deutet ebenfalls auf Sancheribs Untergang: Gott wird die Hülle der Unversehrtheit, welche über den Assyrern gebreitet war, beseitigen. — 28, 1. Das «Welken der Blumen» bedeutet den bevorstehenden Verfall des Reichs, das Schwinden des Glanzes und die Zertrümmerung der Macht. — Zu 30, 28 ist die Vernichtung Sancheribs zur Zeit Chiskija's gemeint. — 36, 1. ייתששם bedeutet nicht, dass er die Städte wirklich erobert habe. Es war dies blos seine Absicht, s. 2 Chr. 32, 1, die er aber wegen der Nachrichten über Tirhaka nicht ausführen konnte (37, 9). — Zwischen 50, 1 und Jerem. 3, 8 ist kein Widerspruch, denn Jesaja verfaste diese seine Rede lange vor Jeremia; in der zwischen Beiden verflossenen Zeit bewirkte Israels Schuld die von

Jeremias verkündete Scheidung. Die zweite Hälfte von 50, 1 kann man auch so erklären: Gesetzt den Fall, dass ihr verkauft würdet, dass euere Mutter weggeschickt würde, so geschähe dies ob euerer Sünden, nicht durch meine Man kann auch annehmen, dass sich Jesaja's Schuld. Spruch auf die nördlichen Stämme bezieht, die im 6. Jahre Chiskija's, also in des Propheten Tagen verbannt wurden. Dann ist die Frage im ersten Theile des Verses so zu verstehen, wie ein Autor 1) sie erklärt hat : Habe ich eurer Mutter etwa aus eigenem Antrieb, ohne ihre Verschuldung, den Scheidebrief gegeben? - 53, 12. Der Knecht Gottes, von dem in diesem Abschnitte die Rede ist, ist nach einer Meinung der Prophet Jeremias; das ist möglich, weil die Begebenheiten seines Lebens dem hier Erwähnten ähnlich sind.

Zum Schlusse seien noch die religionsphilosophischen Elemente hervorgehoben, die sich in unserem Commentare zerstreut finden. Es war schon erwähnt (s. oben S. 138) dass eine ganze Abhandlung Håi's über eine hierher gehörige Frage von Ibn Balaam seinem Commentare einverleibt wurde. Sonst sind es meist kurze Excurse, mit denen er gelegentlich das Gebiet der dogmatischen Speculation berührt. Er überlässt sich hierbei der Leitung Saadja's, aus dessen Buch der Glaubenssätze und Meinungen (Kitab-al-amanat) er Manches genommmen hat. Zu 6, 10 bemerkt er: Alle diese Dinge (Verhärtung des Herzens u.s. w.) können als von Gott herrührend betrachtet werden; denn sie gehören zur Lenkung der Welt, und Gehorsam oder Ungehorsam der Menschen hat mit ihnen nichts zu schaffen. Wem Gott Unheil wirken will, dem bewirkt er, das das Auge seines Verstandes sich schließe, sein Herz nicht einsehe, sein Ohr nicht höre, damit so sich erfülle, was Gottes Allmacht über ihn beschlossen hat. — Zu 8, 19. Es ist

<sup>1)</sup> Nämlich der oben S. 139 erwähnte «Mutakallim».

die höchste Thorheit, die Todten über die Lebendigen befragen zu wollen. Denn nicht nur die Vernunft bezeugt es, dass die Seele nach ihrer Trennung vom Körper von Nichts weiß, sondern auch die heilige Schrift bezeugt dies in dem Ausspruche des Weisesten der Weisen (אחכם אלחכמא, Koh. 9, 5): Die Todten wissen nichts, d. h. den Seelen der Verstorbenen haftet nichts von der Welt des Entstehens und Vergehens an, nachdem sie sich von den Körpern Nur so erklärt, birgt das Wort Salomo's getrennt haben. eine Lehre; denn wenn es nur auf den Zustand des Körpers sich bezöge, wie Einsichtslose es verstanden haben, dann wäre es mangelhaft ausgedrückt, und dabei ohne etwas zu lehren, da doch das Wissen Salomo's und das der übrigen Menschen in Bezug darauf gleich sind (dass der Körper nach dem Tode keine Kenntnis hat), und es mit dem Salomo auszeichnenden theologischen Wissen (אלעלם) nicht vereinbar wäre, daß er einen so müßigen Ausspruch gethan hätte. Vielmehr will er, wie gesagt, lehren, dass die Seele nur, solange sie mit den körperlich erlangten Kenntnissen verknüpft ist, ihre Kenntnisse von dieser Welt durch die sinnliche Wahrnehmung gewinnt, dass aber, sobald sie von dem Körper sich getrennt hat, die Stufe, auf welcher sie diese Kenntnisse erlangt hatte, aufhört. - Zu 22, 14. Selbst nach dem Tode soll diese Schuld euch nicht gesühnt werden, denn der Tod sühnt nicht so überaus schlechte Handlungen. — 43, 13. מטרם = מיום שנת יום bevor es einen Tag gab, d. h. vor der Zeit; denn die Zeit ist die Zahl der Bewegungen der Sphäre, den Schöpfer der Sphäre können daher die Zeittheile nicht berühren und er fällt nicht unter sie. - Zu 63, 17. Manche haben sich mit diesem Verse und andern ähnlichen gequält, indem sie meinten, dass in ihm von Gott ungerechtes Handeln als möglich ausgesagt sei. למה Jedoch ist mit nicht nach der Ursache gefragt, weshalb auch der Prophet auf diese Frage keine Antwort bekömmt. Vielmehr ist es ein Gebet des Propheten, dass Gott ihn nicht durch irdische Dinge, wie Verfolgung des Feindes oder Krankheiten oder ähnliche irdische Accidenzen, die zahllos sind, von dem Gehorsam gegen Gott abirren lassen möge. Denn wenn der Mann von jenen befreit ist, wendet sich seine Sorgfalt der Läuterung der Gesinnung und dem Gehorsam gegen den Schöpfer zu 1).

Die in Vorstehendem aus Ibn Balaam's Jesaja-Commentar gegebenen Proben werden hoffentlich genügen, die Art seiner Exegese zu kennzeichnen, zugleich aber auch den Wunsch zu erwecken, dass seine exegetischen Schriften, soweit sie erhalten sind. vollständig herausgegeben werden, damit von seiner Eigenart ein vollständigeres Bild gegeben werden könne, als es auf Grund der Glossen zu einem einzigen biblischen Buche möglich ist. Dem verehrten Herausgeber derselben sei für die sorgsältige Arbeit\*),

י) S. noch zu 57, 16 die Antwort eines Philosophen (ינצק אלטלופה) über die Frage, ob Gottes Allmacht das Unmögliche zu thun möglich sei; 66, 24 über die Vergeltung nach dem Tode. — Beachtenswerth ist der Ausdruck יין אורייאליה (59, 13 und 60, 12) für die Lehre des Judenthums.

Jesaja-Commentar. — Aus einem Briefe an den Herausgeber. 155

die er an diese Edition gewendet hat, auch in dieser, über neuen bibelexegetischen Ergebnissen die Arbeiten früherer Zeiten nicht aus dem Auge lassenden Zeitschrift aufrichtiger Dank ausgesprochen.

## Aus einem Briefe Th. Nöldeke's an den Herausgeber.

Gottheil schreibt mir in Bezug auf die Bemerkung in Ihrer Zeitschr. 12, 310: «The remark is made by Cappellus, Critica Sacra (Halle) p. 612, and by Johann Theophilus Plüschke, Lectiones Alexandrinae et Hebraicae 1837 p. 144.

## Gen. 15, 12—16 und sein Verhältnis zu Ex. 12, 40.

Von Ludwig Couard.

1. Dass der Abschnitt Gen. 15, 12—16 ein späterer Einschub ist, wird allgemein anerkannt (cf. Dillm., der denselben Gen. 246 für das Werk eines mit P bekannten Redaktors hält; Wellh. Jahrbücher für deutsche Theol. XXI, 412; auch Kautzsch-Socin, die Genesis übersetzt 1891, S. 28); dass er aber auch in der uns überlieserten Gestalt nicht frei von vielsachen redaktionellen Aenderungen und Zusätzen ist, ist meines Wissens noch nicht genügend beachtet worden (Andeutungen darüber bei Kautzsch-Socin). Es dürste daher nicht überslüssig sein, diesen Punkt einmal schärfer ins Auge zu fassen.

Ich setze bei V. 15 ein. Es ist klar, das dieser Vers nicht hierher gehört, da die Person und das Schicksal Abrahams absolut nichts mit der Enthüllung über die Zukunft Israels zu thun hat und erst V. 16 die Fortsetzung von V. 14 bildet. V. 15 hat sicherlich an einer anderen Stelle und in einem anderen Zusammenhang gestanden und kann erst von R hier eingeschoben sein. (Möglich ist, das V. 15 zwischen אחר לורעך לאמר אחר חבוא לורעך נחמי אחר חבוא in V. 18 einzusetzen und zu lesen ist: (V. 15) in V. 18 einzustetzen und zu lesen ist: (V. 15). Doch erhalten wir, wenn wir auch V. 15 ausscheiden, noch nicht den ursprünglichen Text. Die Ausdrücke המובה מובה מובה מובה שו V. 14 b und בשיבה מובה מובה שו V. 15 finden sich nur bei P; da nun, wie Wellh. richtig erkannt hat, die Verse 13—16 (excl. V. 15) nur nach

V. 17. 18 Sinn haben und jedenfalls mit 17. 18 ursprünglich eng zusammengehört haben werden, so ist, da V. 17. 18 sicher J (geg. Dillm.) angehören, kein Grund vorhanden, diese Verse der oben erwähnten Ausdrücke wegen gänzlich P zuzuschreiben, zumal da das אנכי in V. 14a im Gegensatz zu dem אני des P für J spricht. Es werden nur die Worte ברכש נרול in V. 14b und der den Uebergang von V. 11 zu V. 13 vermittelnde V. 12 auf Rechnung eines nachexilischen (s. u.) Redaktors zu schreiben sein. Dasselbe gilt, wie sich gleich zeigen wird, von dem ארבע מאות שנה in V. 13b. Die Arbeit, die R vorgenommen hat, hat also darin bestanden, dass er 1) V. 13. 14. 16 vor 17. 18 gestellt 2) aus einem andern Abschnitt V. 15 eingeschoben 3) aus eigenem Antrieb das ארכע מאות שנה in 13 b und das ברכש נרול in 14b zugesetzt und 4) V. 17a erweitert and in dieser Gestalt vor V. 13 gesetzt hat. Es kann demnach der ursprüngliche, J zuzuschreibende Text nur gelautet haben: «Wissen sollst du, dass fremd sein wird dein Same in einem Lande, das ihnen nicht gehört und ihnen (den Aegyptern) dienen und dieselben (die Aegypter) werden sie bedrücken; aber ich will richten das Volk, dem sie dienen müssen; darnach werden sie ausziehen und das vierte Geschlecht wird hierher zurückkehren.»

2. Ein zweite Frage ist die, wie sich die Zahlangabe in Gen. 15, 13 b (400 Jahre) zu jener in Ex. 12, 40 (430 Jahre) verhält. Fußt erstere auf letzterer oder letztere auf ersterer? Denn daß beide in irgend welchem Zusammenhang mit einander stehen, läßt sich wohl nicht verkennen. Auf die Lösung führt uns die bestimmte Zahl des P: 430 Jahre (Ex. 12, 40).

Fassen wir diese ins Auge, so drängt sich uns unwilltürlich die Frage auf, ob sie vielleicht mit jenem chronoogischen System, welches vom Auszug aus Aegypten bis zum l'empelbau und von diesem bis zum zweiten Tempelbau je 180 Jahre, d. h. 12 Generationen zu je 40 Jahren rechnet,

### Couard, Gen. 15, 12-16 und sein

158

zusammenhängt. Diese Hypothese erscheint um so annehmbarer, als sich nirgends im AT eine Spur davon nachweisen lässt, dass zwei verschiedene Berichte über dies Ereignis neben einander bestanden haben. Die Zahl 430 taucht, wenn wir von den 400 Jahren in Gen. 15, 13 b vorläufig absehen. ganz plötzlich in P auf; jedermann fragt: Woher kennt P die Dauer des Aufenthaltes in Aegypten so genau? Folgende Andeutungen werden darüber Aufschluß geben. Rechnung der 480 Jahre entstand in deuteronomistischer Zeit, als es sich herausstellte, dass zwischen dem ersten und zweiten Tempelbau ungefähr 480 lagen. Infolgedessen fühlte man sich jetzt (ca. 500 a. Chr.) gedrungen, diese Chronologie auch auf die dem Tempelbau vorangehende Zeit auszudehnen. So entstanden die detaillierten Zahlangaben des Richterbuches, die es ermöglichten, die Zeit vom Auszug aus Aegypten bis zum Tempelbau gleichfalls auf 480 Jahre zu fixieren. Doch ist man jedenfalls noch weiter gegangen und hat diese Rechnung auch auf die Patriarchenzeit anzuwenden versucht. Indem man nun nach einem wichtigen Ereignis, das ungefähr 480 Jahre zurückliegen konnte, suchte, erschien es als das Geeignetste, den Moment zu wählen, wo der eigentliche Ahnherr des Volkes, der Vater der zwölf Stämme, nach seinem jahrelangen Weilen im fremden Lande endlich in seine Heimat Kanaan zurückkehrte und dort selshaft wurde. Dass dieser Punkt im massorethischen Texte nicht besonders hervorgehoben ist, darf nicht befremden; es bot sich eben P keine passende Gelegenheit dazu dar; auch mag er auf die Erwähnung gerade dieser Zahl nicht so viel Wert gelegt haben, weil sie schon lange (ca. 50 Jahre) allgemein angenommen war. Hatte man aber so den Zeitraum von Jakobs Rückkehr nach Kanaan bis zum Auszuge aus Aegypten auf 480 Jahre angesetzt, so war es nicht mehr schwer, die Dauer des Aufenthaltes in Aegypten ziemlich genau zu bestimmen. Man rechnete von den 480 Jahren die Zeit, die Jakob bis

seiner Uebersiedelung nach Aegypten noch im Lande iner Väter gewohnt hatte und die etwa 50 Jahre beagen haben mochte, ab und erhielt so die 430 Jahre. ass diese Rechnung erst von P vollzogen worden sei, raucht nicht angenommen zu werden und ist auch gar icht einmal wahrscheinlich; sie wird schon ums Jahr 500 ntstanden sein. Von da ab mögen dann beide Berichte, er von J (Gen. 15, 16), dass die vierte Generation frei rerden würde und der von P (Ex. 12, 40), dass die Dauer es Aufenthaltes in Aegypten 430 Jahre betragen habe, eben einander bestanden haben. Ist das aber richtig, daß is ca. 500 die Ueberlieferung von den 4 Generationen lie allein existierende gewesen ist, so kann die genaue 'ahlangabe ארכע מאות שנה Gen. 15, 13b nur von einem achexilischen Bearbeiter herstammen, der den Bericht ber die 4 Generationen mit der zu seiner Zeit allgemein angbaren Annahme der 430 Jahre zu vereinigen suchte nd sich zu dem Zweck auf die Bedeutung, die Abraham erade in der Zeit nach dem Exil als Stammvater des Tolkes Israel beigemessen wurde, stützte. Dem großen 'atriarchen wurde erst mit 100 Jahren der legitime Nachcomme geboren; ihm wurde die Offenbarung zu teil, dass 3 Generationen in Aegypten dienstbar sein, die vierte frei werden solle — konnte dem Redaktor seine Kombinationsrbeit leichter gemacht werden? Lag es doch sehr nahe, liese 4 Generationen nach der zwischen den Generationen Abraham und Isaak liegenden Zeit zu berechnen. Frund dafür aber, dass sich die so gefundene Zahl 400 nit der gegebenen 430 nicht völlig deckt, wird man mit Inobel und Dillmann darin zu finden haben, dass «in die Veissagung die runde Zahl besser passt.

### Erklärung.

In meiner kürzlich erschienenen Schrift «die Zukunftserwartung des Jesaia» habe ich an einer Stelle einen Ausdruck gebraucht, welcher leicht missverstanden werden kann, und welchen, da er bereits gegen meine Absicht ausgefalst ist, öffentlich klarzustellen ich für meine Pflicht erachte. Es heist nämlich S. 3 A. 1:

Mehr oder weniger deutliche Ansätze zu der gegebenen Beurteilung finden sich bei . . . . .

Diese Worte sind nicht in dem Sinne gemeint, als ob meine im Texte gegebene Anschauung von dem Wesen der prophetischen Literatur dem Citierten gegenüber wesentlich neu sei und sich etwa dazu verhalte, wie eine gründliche Durchführung zu einzelnen Ansätzen. Ich bin mir wohl bewusst, dass meine Darlegung, obwohl mir unmittelbar aus der prophetischen Literatur selbst erwachsen, nicht hinausgeht über die Gesichtspunkte, welche vor allem B. Stade für jenes Schrifttum gegeben hat. Jene Worte sind vielmehr eingegeben von dem Gedanken, dass alles, was bisher von den citierten Forschern (von einigen deutlicher, von andern mehr im Vorübergehen) zum Charakter der prophetischen Schriften gesagt ist, noch der ersten Periode der Entwicklung dieser ganzen Frage angehört und insofern als «Ansätze» zu der auch in meiner Schrift vertretenen und in einem Ueberblick zu Anfang kurz skizzierten Beurteilung zu bezeichnen sei, während hingegen eine definitive Erledigung der Probleme, sichere Scheidung des Einzelnen, Zuweisung der Bestandteile an ihre Zeitalter u. a. m., noch eine Sache der Zukunft und langwieriger Arbeit sei. Dies zur Abwehr von Missverständnissen, als wollte ich den bestehenden Stand der Forschung verdunkeln zu Ungunsten von Gelehrten, deren Verdienste mir eben so wohl bekannt sind, wie sie den Lesern meiner Schrift bekannt sein werden.

Göttingen, den 10. Mai 1893.

Lic. H. Hackmann.

# Bibliographie.

Aiken, C. A., The Bible and criticism s. Presbyterian and Reformed Review, 1892, Oct. S. 687—708.

Briggs, C. A., The case against Professor Briggs. New-York 1893.

Derselbe, The defence of Professor Briggs before the Presbytery of New-York, Dec. 13, 14, 15 u. 19, 1892. New-York 1898.

bytery of New-York, Dec. 13, 14, 15 u. 19, 1892. New-York 1893. 20 u. 195 S. 8°.

Curtis, E. L., The higher criticism and its application to the Bible s. Andover Review, 1893, Mar.-Apr., S. 137—154.

Evans, L. J., and Smith, H. P., Biblical scholarship and inspiration; two papers. 3d edition, with preface, etc. Cincinnati 1892. 7 u. 139 S. 8°.

Pfannstiehl, A. A., Modern Biblical criticism s. Reformed Quart. Review, 1892, Oct., S. 461—472.
† Smythe, J. P., How God inspired the Bible; thoughts of the present disquiet. New-York 1892. 217 S. 12°.
† Cheyne, T. K., Aids to the devout study of criticism. New-York

1892.

Smith, H. P., Inspiration and inerrancy; a history and a defence; containing the original papers on Biblical Scholarship and Inspiration, etc. Cincinnati 1893. 374 S. 8°.

Ruprecht, Ed., Die Anschaung der kritischen Schule Wellhausens

vom Pentateuch. Erlangen und Leipzig 1893. 77 S.¹)

Zahn, Ad., Ernste Blicke in den Wahn der modernen Kritik.

Gütersloh 1893. IV, 180 S.²)

† Beecher, H. W., Bible Studies; readings in the early books of the Old Testament with familiar comment, given in 1878—79.

From stenographic notes. New-York 1893. 438 S. 12°.

Gates, O. H., The development of Old Testament work in Theological Seminaries s. Bibl. Sacra, 1893, Jan., S. 119—130.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Declamationen eines von keinerlei Kenntnis der Dinge be-drückten Unzufriedenen, der kein stummer Hund sein mag und daher drackten Unzurredenen, der kein stummer hund sein mag und daner nach bekanntem Recept in einem weiter ausgeführten Conferenzvortrage die aus dem Reiche der Finsternis geborene falsche Wissenschaft mausetodt schlägt. Auch bei Dr. Kübel findet er Bedenkliches, Dr. Hommel hat ihn betrübt, Dr. Klostermann könnte sich ruhig in der Richtung von Keil bewegen und Dr. Strack wird hoffentlich die Quellenscheidungsconjectur noch einmal aufgeben. Hoffentlich nimmt man es sich zu Herzen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zahn's Schrift verdächtigt nach der taktvollen Methode und mit dem feinen Verständnis eines Ahlwardt die Mehrzahl der Lehrer des Alten Testamentes auf deutschen Hochschulen. Ausschnüffeleien, wie sie dabei zum Besten gegeben werden, haben bisher nicht für anständig gegolten. Die unfreiwillige Komik vieler Ausführungen wäre überwältigend, wenn dieser Eindruck gegenüber der Erwägung Stand hielte, dass eine solche Leistung pathologisch erklärt sein will und ein Symptom des geistigen Verfalles und der Verrohung der literarischen Sitten darstellt, die als nothwendige Folge der Aushetzung der urtheilsunsähigen Massen gegen die theologische Betrachtung der Dinge eintzeten mussten. B. St. der Dinge eintreten mußten.

König, Ed., Einleitung in das Alte Testament mit Einschlus der Apokryphen u. Pseudepigraphen des Alten Testamentes. Bonn 1893. XII. 580 S. 8°. Derselbe, der Sprachbeweis in der Literarkritik, insb. d. A. T., a. Theol. Stud. u. Krit. 1898, S. 445 ff.

† Kuenen, A., Historisch-critisch onderzoek naer het ontstaan en de Verzameling van de boeken des Ouden Verbonds, uitgegeven door J. C. Matthes. 2de uitgave. 3de deel. De poëtische boeken J. C. Matthes. 2de uitgave. 3de deel. De poëtische boeken des Ouden Verbonds. 1. stuk. De poëzie en de gnomische geschriften. Leiden 1893. XII. 209 S. 8°.

† Macpherson, J., The universal Bible dictionary. London 1892. 350 S. 8°.
† Scholz, A., Zeit u. Ort der Entstehung der Bücher des A. T. † Scholz, A., Zeit u. Ort Würzburg 1892. 15 S. 4°. Briggs, C. A., The higher 1893. IX, 259 S. 8°. The higher criticism of the Hexateuch. New-York

† Addis, W. E., The Documents of the Hexateuch translated and arranged in chronological order, with introduction and notes.

Part I. The oldest book of Hebrew history. New-York 1892. 8.

Adams, M. W., Creation of the Bible. Boston 1892. V, 313 S.

Bolland, G. J. P. J., De Pentateuch naer zijne wording onderzocht. Batavia 1892. 291 S. 8.

Bacon, B. W., JE in the middle books of the Pentateuch. III.
Analysis of Exodus 12, 87—17, 16 s. Journal of Bibl. Literature.
XI, (1892) S. 177—200.

Lambert, M., Notes exégétiques 1. Gen. 27, 33. 2. Eccl. 2, 8 s.
R. É. J. t. XXV (Oct.-Dec. 1892) S. 246 ff.
Potwin, T. S., The divine names in the Book of Genesis in the light of recent discoveries. s. Bibl. Sacra, 1893, Apr., S. 348—357. † Ryle, H. E., The early narratives of Genesis, a brief introduction to the study of Genesis I.—XI. New-York 1892. XI, 188 S. 12°. † Weidner, R. F., Studies in the Book. Old Testament, 1 series. Genesis; prepared for the use of the students of the Bible Institute, Chicago. New-York u. Chicago 1892. 140 S. 12°. Homiletical Commentary on the Book of Exodus.

† Exell, J. S., New-York 1892. Baentsch, Br., Das Heiligkeits-Gesetz Lev. XVII.—XXVI. 1893. IV, 153 S. 8°.

† Kalkoff, G., Zur Quellenkritik des Richterbuches. Aschersleben 1893. 37 S. 49. (Progr.)

Budde, K., The folk-song of Israel in the mouth of the prophets s. The New World, 1893, Mar., S. 28—51.

Schulte, A., die kopt. Uebersetzung der vier großen Propheten untersucht. Münster i. W. 1892. 91 S. 8°.

Hackmann, H., Die Zukunftserwartung des Jesaia. Göttingen 1893. IV, 174 S. 8°.

ey, J., histor. Erklärung des 2. Theiles des Jesaia (40—66) nach den Ergebnissen aus den Babylonischen Keilinschriften nebst einer Abhandlung über die Bedeutung des «Knecht Gottes». Marburg 1893. XII, 160 S. 8°.

r :

Bibliographie. 163

† Blake, B., How to read the Prophets. Part III. Jeremiah. Edinburgh 1892. 282 S. 8°.

Sammlung hebräisch-deutscher Bibeltexte mit kritischen Anmerkungen, herausgegeben v. Prof. Dr. Klostermann. Heft 1. Deuterojessia. München 1893. VII, 128 S. 8°.

Haymann, Henry, The evidence of the Psalter to a levitical system. s. Bibliotheca Sacra, 1893, Apr., S. 238—260.

† Maclaren, A., The Psalms. Vol. I (Ps. 1—38). London 1893. 394 S. 8°. Auch: New-York 1893. V, 385 S. [Expositor's Bible.]
Siegfried, C., The Book of Job critical ed. of the Hebr. text with notes. English translation of the Notes by R. P. Brünnow. Leipzig u. Baltimore 1893. VI, 70 S. Lex 8°. (= The Sacra Books of the Old Testament, ed by Paul Haupt. Part 17.)
† Royer, A., Die Eschatologie des Buches Hiob. Würzburg 1892. 101 S. 8°. (Diss.)

Martinau, R., The Song of Songs s. American Journal of Philogy, XIII, 307—328 (Oct. 1892).
† The Pulpit Commentary, ed. by H. D. M. Spence and by J. S. Exell. — Ecclesiastes. Exposition by W. J. Deane etc. — Song of Solomon. Expos. by R. A. Redford etc. London 1893. XXXVIII, 321, IV S. XXIV, 209, III S. 8°.

† Ryle, H. E., The Books of Ezra and Nehemiah with introduction, notes and maps. London 1893. 400 S. 8°. Auch: New-York 1893. LXXII, 330 S. 16°. (Cambridge Bible for Schools.)

Sayce, A. H., Introduction to the books of Ezra, Nehemiah and Esther. 3 edit. New-York u. Chicago 1893. 144 S. 12°.

† Mitchell, H. G., Amos; an essay in exegesis. Boston 1893. 12mo. Kosters, W. H., De samenstelling van het boek Micha s. Theol. Tijdschr. 1893, S. 249 ff.

Terry, M. S., «The desire of all nations» (Hag. 2, 7) s. Methodist Review, 1893, Mar.-Apr., S. 268—272.

† Le livre d'Hénoch, fragments Grecs découverts à Akhmin (Haute-Egypte) publiés avec les variantes du texte éthiopien traduits et

† Le livre d'Hénoch, fragments Grecs découverts à Akhmin (Haute-Egypte) publiés avec les variantes du texte éthiopien traduits et annotés par A. Lods. Paris 1892. LXVII, 199 S. 8°.

Dillmann, A., Ueber den neugefundenen griechischen Text des Henoch Buches s. S. B. A. B. 1892. LI. LII, S. 1039 ff. LIII, S. 1079 ff. Batten, L. W., The use of ppp s. Journal of Biblical Literature. XI. (1893) S. 206-210.

Herner, Sven, Syntax der Zahlwörter im Alten Testament. Lund 1893. 150 S. 8°. (Diss.) † Nathan, S. P., Die Tonzeichen in der Bibel. Hamburg 1893. 42 S. 4°. (Pr.) Stein, Ad., Der Stamm des Hitpael im Hebräischen. Erster Teil. Leipzig 1893. IV, 26 S. 4°. (Progr. 1893 Nr. 656.)



#### 164 Bibliographie.

Benn, A. W., The alleged socialism of the prophets s. The New World, 1893, Mar., S. 60—88.
† Copleston, R. S., Buddhism, primitive and present, in Magadha and in Ceylon. New-York 1892. XV, 502 S. 8°.
Dosker, H. E., Urim and Thummim s. Presbyterian and Reformed Review, 1892, Oct., S. 717—730.
Fehr, E., Studia in Oracula Sibyllina. Comm. ac. Upsala 1893. 119 S. 8°.
Kent, C. F., The social philosophy of the royal prophet Isaiah s. The Biblical World, 1893, Apr., S. 248—262.
† Kirkpatrick, A. F., The doctrine of the prophets. London 1892. 540 S. 8°.

540 S. 8º.

† Matheson, G., The distinctive messages of the old religions. New-York 1893. VI, 342 S. 129.
† Merminod, W., Essai sur l'idée de Dieu dans l'Ancien Testament. Genève 1892. 44 S. 8°. (Diss.)
† Montefiore, C. G., The origin and growth of religion as illustrated by the religion of the ancient Hebrews. New-York 1893. (Hibbert Lecture for 1899)

by the religion of the ancient Hebrews. New-York 1893. (Hibbert Lectures for 1892.)

Nikel, Joh., Der Monotheismus Israels in der vorexilischen Zeit. Paderborn 1893. 61 S. 8°.

† Poertner, B., Die Autorität der deuterocanonischen Bücher des Alten Testamentes, nachgewiesen aus den Anschauungen des palästinischen u. hellenistischen Judenthums. Münster 1892. 67 S. 8°. (Diss.)

Schodde, G. H., The development of New Testament Judaism s. Bibliotheca Sacra, 1893, Apr., S. 193—219.

† Schultz, H., Old Testament theology, the religion of revelation in its pre-christian stage of development. Translated from the

in its pre-christian stage of development. Tr 4th German ed. by J. A. Paterson. 2 vls. Translated from the Edinburgh 1892.

920 S. 8°.

Smend, R., Lehrbuch der alttestamentlichen Religionsgeschichte. Freiburg i. Br. u. Leipzig 1893. XIX, 550 S. 8°.

† Smith, W. Robertson, The Old Testament in the Jewish church, a course of lectures on Biblical criticism, with notes. 2nd edit, revised and enlarged. New-York 1892. 8°.

Stade, B., Ueber die Aufgaben der biblischen Theologie des Alten Testamentes s. Zeitschrift f. Theol. u. Kirche 1893, 1, S. 31 ff.

<sup>†</sup> Niese, B., Josephi epitomae adhuc ineditae pars sexta. Marburg 1893. 57 S. 4°. (Progr.)

Beecher, W. J., The date of the downfall of Samaria s. Journal of Biblical Literature, XI. (1892) S. 211—213.

† Cassel, D., Sebulon und Isachar s. Festschr. z. 10. Stiftungsfest d. akad. Vereins f. jüd. Gesch. u. Litt. 1893, S. 5 ff.

† Hamburger, L., Die Silber-Münzprägungen während des letzten Aufstandes der Israeliten gegen Rom, nach einem i. d. Nähe v. Chebron gemachten Münzfunde classificiert s. Zeitschr. f. Numismatik 1892 (XVIII), S. 241 ff.

† Maurice, F. D., Patriarchs and lawgivers of the Old Testament. New ed. London 1892. 380 S. 8°.

Horner, Jos., Hezekiah, Sargon and Sennacherib. A chronological study s. Meth. Rev., 1893, Jan.-Feb., S. 74—89.
Müller, W. M., Asien u. Europa nach altägyptischen Denkmälern. Leipzig 1893. M. Abbild. u. 1 Karte XI. 403. 89.
Neteler, B., Stellung der a. t. Zeitrechnung in der altoriental. Geschichte. 2. Untersuchung d. Zeiträume v. Salomo bis Noe. Münster i. W. 1893. 23 S. 89.
Pick, B. Jawish propagands in the time of Christ a Vertice.

Pick, B., Jewish propagands in the time of Christ. s. Lutheran Quart. Review, 1893, Apr., S. 149—172.
† Redford, R. A., Four centuries of silence; or from Malachi to Christ. Cincinnati 1893. 258 S. 120.

Toy, C. H., Israel in Egypt. s. The New World, 1893, Mar., S. 121-141.

Pal. Explor. Fund. Quart Stat. — January 1893. — Notes and News. Bliss, F. J., Report of the Excavations at Tell-el-Hesy during the Spring Season of 1892. — Schick, C. H., The Railway from Jaffa to Jerusalem. — 2. On the Site of Calvary. — Sayce, A. H., The Cuneiform and other Inscriptions found at Lachish and elsewhere in the South of Palestine. — On an Inscribed Bead from Palestine. — The Site of Kirjath.-Sepher. — Post, G. E., Narrative of a Second Journey to Palmyra (cont.). — Glaisher, J., On the Strength or Pressure of the Wind at Sarona in the Years 1880 to 1889. — Fox, Ch., The Latitude of Mount Horeb. — Notes and Queries. — Hanauer, J. E., Mud Showers in Palestine. — Birch, W. F., Ancient Jerusalem. — Brownlow, Identification of Saints in the Maronite Calendar. — Conder, C. R.. Notes on the «Quart. Stat.» — Hutchinson, R. F., The Tomb of Our Lord. — Correspondence from the «Times» on the Site of the Holy Sepulchre.

Sepulchre.

Sepulcare.

April 1893. — Notes and News. — Balance Sheet for 1892. —
Bliss, F. J., Report of the Excavations at Tell el Hesy during
the Autumn of 1892. — Schick, C., Reflections on the Site of
Calvary. — 2. The Tombs of the Prophets. — 3. Things which
were excepted to be found in Making the Railway. — 4. Newly
Discovered Rock Cut Passages. — 5. The Seb'a Rujûm. — 6. Old
Remains at the Sanatorium. — 7. Khurbet Ras el-Alweh and Burj
el-Tut. — Answers to Oueries. — Lees, F. Robinson, Antiquities

1

Remains at the Sanatorium. — 7. Khurbet Ras el-Alweh and Burj el-Tut. — Answers to Queries. — Lees, F. Robinson, Antiquities from Caesarea. — Murray, A. S., Note on Greek Inscription from near Gethsemane. — Hanauer, J. E., St. Martin's Church and other Mediaeval Remains. — Glaisher, J., On the Pressure of the Wind in Strong Winds and Gales at Sarona (concluded). — Post, G. E., Narrative of a Second Journey to Palmyra (concluded). — West, Robert H., Summary of Barometrical Observations with Annotations in the Lebanons and on the route to Palmyra. — Wilson, Ch., 1. Ancient Jerusalem: Acra North, not South of the Temple. — 2. The Garden Tomb. — Conder, C. R., 1. Sinai and Syria before Abraham. — 2. Dometilla. — 3. Notes on the «Quarterly Statement».

Balling, C., Jerusalems Tempel. Kjobenhavn 1892. 18 S. 8°. Conder, C. R., Heth and Moab; explorations in Syria in 1881—1882. 3. edit., revised. New-York 1893. VIII, 393 S. 12°.

- Evetts, B. T. A., New light on the Bible and the Holy Land. London 1892. XXIV, 469 S. 8°. Kraufs, S., Die römischen Besatzungen in Palästina I s. Mag. † Evetts, † Kraufs, S., Die römischen Bess f. d. Wiss. d. Jud. 1892, S. 227 ff.
- Merrill, S., Discoveries in Jerusalem s. Presbyterian and Reformed Rev., 1892, Oct., S. 630—650. † Nicol, T., Recent explorations in Bible lands. Edinburgh 1892. 76 S. 8°.

- Schlatter, A., Zur Topographie u. Geschichte Palästina's. Cöln u. Stuttgart 1893. VIII, 432 S. 8°.

  Schodde, G. H., Recent research in Bible lands s. Lutheran Quarterly Review, 1893, Jan., S. 1—8.
  † Palestine Exploration Fund. The city and the land, a course of seven lectures on the work of the society, delivered in Hanover Square (London) in May and June 1892. New-York 1892. 238 S. 8°.
  † Talmage, T. De W., From the pyramids to the Acropolis. Sacred places seen through Biblical spectacles. Philadelphia 1892. XVIII, 288 S. 16°.
- Zeitschrift für Assyriologie u. verwandte Gebiete. VII Bd. 3. u. 4. Heft. December 1892. Jensen, P., Wirkung des Aleph im Babylonisch-Assyrischen. Epping, Jos., u. Strafsmaier, J. N., Babylonische Mondbeobachtungen aus den Jahren 38 u. 79 der Seleuciden-Aera. Belck, W. u. Lehmann, C. F., Inuspuas, Sohn des Menuas. Tallqvist, K. L., Studien zu den Babylonischen Texten, Heft VI B. Goldziher, Ign., Hyperbolische Typen im Arabischen. 1. Große Menge. 2. Das Geringfügige. 3. Große Entfernung. Hilprecht, H. V., Die Votiv-Inschrift eines nicht erkannten Kassitenkönigs. Dyroff, K., Wer ist Chadir? Sprechsaal: Lehmann, C. F., Noch einmal Kassû: Ktomot nicht Koodatot. Oppert, J., Sin-sar-iskun, roi d'Assyrie. Hilprecht, H. V., König Îni-Sin von Ur. Boissier. A.
  - Hilprecht, H. V., König Îni-Sin von Ur. Boissier, A., Notes sur les lettres de Tell el-Amarna. Aus einem Briefe v. R. E. Brünnow. Nöldeke, Th., Aram. Inschrift aus Cilicien. Aus Briefen v. H. Zimmern, C. F. Lehmann, P. Jensen.
- Recensionen. The Babylonian and Oriental Record. Vol. VI, Nr. 5. Lacouperie,
- he Babylonian and Oriental Record. Vol. VI, Nr. 5. Lacouperie, T. de, Origin of the Early Chinese Civilisation etc. de la Grasserie, R., Rhythmics of the Arabian and Mussulman Nations (cont.). Drouin, Edm., A Symbol on Turko-Chinese Coins. Notes and News.

  Nr. 6. Lacouperie, T. de, Origin of Early Chinese Civilisation from Babylonia etc. de la Grasserie, R., Rhythmics of the Arabian and Mussulman Nations (cont.). Reinach, S., Celtic Tin. Boscawen, W. St. Chad, The Horses of Namar. Harlez, C. de, The Tai-Yi of Taoszeism. Notes and News. Nr. 7. Harlez, C. de, The Tai-Yi of Taoszeism (cont.). Mengedoht, H. W., Egyptian Papyrus of Mut-em-ua. Glover, A. K., The Tablets Inscriptions of the Chinese Jews discovered at Kai-Fung-Fu in 1850. Hommel, Fr., Sumerological Notes III. Lacouperie, T. de, Origin of the Early Chinese Civilisation

and its Western Sources (cont.). — L., T. de, Centaurs and Hippocentaurs of Western and Eastern Asia. — Notes and News. (Cuneiform Inscriptions near the Pamir.)

Nr. 8. — Hommel, Fr., Babylonian Astronomy I, the Planets.
— Lacouperie, T. de, Origin of the Early Chinese Civilisation etc. — Imbert, J., the Lycian Tebursellis. — Adams, W. Marsham, On an Antique Gem. from Mycenae. — Notes and News. Nr. 9. — Lacouperie, T. de, A cross Ancient Asia: Notes and Researches. — Bonavia, E., On the Antiquity of the Citron-Tree in Egypt. — Glover, A. K., Tablet Inscriptions of the Jews of China. — Harlez, C. de, The Familiar Sayings of Kong-fu-tze.

† Amiaud, A., Le Cylindre B de Goudéa. Essai de transcription en charactères assyriens s. Rev. d'Ass. et d'Archéol. or. II, 4, S. 124 ff.

Arnolt, W. Muss, The Names of the Assyro-Babylonian months and their regents. II. s. Journal of Biblical Literature. XI (1892), s. 160—176. Derselbe, The Works of J. Oppert s. Beitr. z. Ass. II., S. 532 ff.

† Berger, L., Sculpture rupestre de Cheikh-Khân s. Rev. d'Assyr. et d'Archéol or. II, 4, S. 115 ff.
† Bezold, C., Oriental Diplomacy, being the transliterated text of the Cuneiform Despatches between the Kings of Egypt and Western Asia in the XVth century before Christ, discovered at Tell el-Amarna, and new preserved in the British Museum. With full Vocabulary etc. London 1893. XLIV, 124 S. 8°.

† Conder, C. R., The Tell Amarna tablets translated by C. R. C. New-York 1893. X, 208 S. 12°.
† Delattre, A. J., Les Juifs dans les inscriptions le Tell el-Amarna s. Journ. As. 8<sup>me</sup> sér. t. 20, S. 286 ff.

† Derselbe, Une flotte de Sennachérib sur le golf persique. Paris 1892. 21 S. 8º.

† Derselbe, Lettres de Tell el-Amarna (5. sér.) s. Proc. Bibl. Arch. 1892, S. 16 ff. † Harper, E. T., Die babylonischen Legenden von Etana, Zu, Adapa u. Dibbarra s. Beitr. z. Ass. II., S. 390 ff.

† Jäger, M., Assyrische Räthsel u. Sprichwörter s. Beitr. z. Assyr. V, S. 274 ff.
† Kundtzon, J. A., Textkritische Bemerkungen zu Lay. 17. 18 s. Beitr. z. Assyr. II, S. 306 ff.
† Ledrain, E., Quelques inscriptions sémitiques du Louvre s. Revue d'Assyr. et d'Archéol. or. V, 4 S. 143 ff.

† Meißner, B., Beiträge zum altbabylonischen Privatrecht. Leipzig 1893. VIII, 160. VIII, 58 S. 4º (Assyr. Bibl. XI). † Oppert, J., Le Persée chaldéen, s. Rev. d'Ass. et d'Arch. or.

† Oppert, J., II, 4, S. 121 ff.

Derselbe, Un patriote babylonien, Ebenda S. 150 ff.

Derselbe, L'affaire du Juif Barachiel, Ebenda S. 153 f.

† Peiser, F. C., Nachtrag zu Peiser, die Hetitischen Inschriften.

Berlin 1892. 6 S. 4°.

† Peters, J. P., A brief statement concerning the Babylonian Ex-

pedition sent out under the auspices of the University of Pemsylvania s. Proc. Am. Or. Soc. April 1892. CXLVI ff.
† Rost. P., Die Keilschrifttexte Tiglat-Pileser's III. nach den Papierabklatschen u. Originalen des Brit. Museums neu herausgegeben. Leipzig 1893. 2 Bde. XL, 145 S. 8° u. II, 24 S. fol.
† Sarzec, E. de, Deux tablettes archaïques de Tello s. Revue d'Assyr. et d'Arch. or. II, 4, S. 141 ff.
† Schwab, M., Deux vases judéo-babyloniens Ebenda S. 136 ff.
† Scheil, Fr. V., Tablettes d'el-Amarna de la Collection Rostovicz s. Mémoires publ. par les membres de la Mission archéol. françau Caire. t. VI. (1892), S. 297 ff.
† Teloni, B., Questioni intorno alla leggenda di Semiramide s. Giorn. della Soc. As. Ital. VI, 187 ff.
† Derselbe, Intorno alle pretese «biblioteche» dell' Assiria e della

† Derselbe, Intorno alle pretese «biblioteche» dell' Assiria e della Babilonia. Ebenda, S. 308 ff.
† Winckler, H., Geschichte Babyloniens u. Assyriens (Völker u. Staaten des alten Orients I) Leipzig 1892. XII, 354 S. 8°.
† Zimmern, H., Zusatzbemerkungen zur Legende von Adapa s. Beitr. z. Assyr. II, 437 f.

- † Hommel, Fr., Ueber den Grad der Verwandtschaft des Altägyptischen mit dem Semitischen s. Beitr. z. Assyr. II, S. 342 ff.
  † Derselbe, Der babylonische Ursprung der ägyptischen Kultur nachgewiesen. München 1892. VII, 68 S. 8°.
  † Mariette, A., Outlines of ancient Egyptian history; transl. and ed., with notes, by Mary Broderick, with an introductory note by W. C. Winslow. New-York 1892. XXXI, 155 S. 12°.
- † Hochfeld, S., Beiträge zur syrischen Fabelliteratur. Halle 1898.
- † Hochfeld, S., Beiträge zur syrischen Fabelinteratur. maue 1600. 50 S. 8°. (Diss.)
  † Hallier, L., Untersuchungen üb. d. Quellen, d. Abfassungszeit u. d. dogmatische Stellung des Verf. der Edessenischen Chronik. Strafsburg 1892. 83 S. 8° (Diss.).
  † Samuel, S., Das Gedicht Tekkaf l'Arëstotalis als Beitrag zur syrischen Originallexikographie u. -Grammaiik zum 1. Male aus Hdss. der Berliner Königl. Bibliothek ediert, übersetzt u. commentiert. (1. Theil.) Halle 1893. (Diss.) 47 S. 8°.
- † Brockelmann, C., 'Abderrahman Abulfarag' ibn al-Gauzi's Talkih fuhûm ahl-ilâtâr fi muhtaşar assijar walahbar. Breslau 1892. 54 S. 8°.
- † Dyroff, K., Zur Geschichte der Ueberlieferung des Zuhairdiwans. Mit einem Anhang. Revidirte Gedichte des Zuhair. München 1892. 40 S. 8° (Diss.).

  Macdonald, D. B., The Gospels in Arabic s. Hartford Seminary Record. 1893, Apr., S. 163—176.

# Ein Bruchstück aus J'hûdah Hajjûg's arabischem Werke über die hebräischen Zeitwörter mit schwachen Stammlauten,

zum ersten Male im Urtexte herausgegeben, übersetzt und erläutert

von

Dr. Moritz Peritz in Liegnitz,

Rabbi J'hûdah ben David Ḥajjûg (Abû Zacarijja Jahja ben Daud) aus Fez (gegen Ende des X. und Anfang des XI. Jahrhunderts), von Abhraham ibn Esrå mit Recht der «erste Grammatiker», das «Haupt der Grammatiker» genannt, hat das große Verdienst, eine nach bestimmten, feststehenden Regeln entwickelte Formenlehre der hebräischen Sprache begründet zu haben. Ein eifriges Studium der in seiner Zeit schon zur höchsten Vollkommenheit gelangten arabischen Sprachwissenschaft, verbunden mit einer genauen Kenntnis der Heiligen Schrift, liess ihn die Wahrnehmung machen, dass nicht nur sehr viele Wurzeln der hebräischen Sprache arabischen gleich oder ähnlich waren — was ja allbekannt —: sondern dass auch viele Wortbildungen und gerade solche, deren überlieferte und allgemein angenommene Erklärungen seinem grammatisch geschulten, klar denkenden Geiste nicht genügten und oft seinen Widerspruch herausforderten, Formen waren, welche nach feststehenden Regeln gebildeten arabischen Wörtern entsprachen. War das einmal erkannt, was lag da näher, als die für das Arabische geltenden allgemeinen grammati-Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 18, 1898. 12



170 Peritz, ein Bruchstück aus J'hûdah Ḥajjûg's arab. Werke

schen Grundsätze auch auf die heilige Sprache anzuwenden? 1) J'hûdah Ḥajjûg machte den Versuch und kam zu einem überraschend günstigen Ergebnis; er erkannte, dass das Hebräische genau so wie das Arabische sogenannte schwache Buchstaben habe, dass diese und auch andere Buchstaben unter gewissen Bedingungen nach bestimmten Regeln sich verwandeln, einander vertreten, in andere übergehn und von ihnen verschlungen werden können: dass es einen Unterschied in der Behandlung der Buchstaben macht, je nachdem sie einen Vocal haben oder vocallos sind 2). So kam er auch dazu die Regel aufzu-

<sup>1)</sup> Wie Ḥajjûg zu seinen von den früheren Sprachforschern ab weichenden Ergebnissen gekommen, sagt er selbst, soviel uns be kannt, nirgends; aber aus den Bemerkungen seines Nachfolgen Abulwalid geht hervor, dass dies der Weg gewesen, welchen Ḥajjat eingeschlagen. In der Einleitung zu seiner Grammatik sagt nämlich Abulwalid (vergl. Munk: Notice sur Abou'l-walid Merwan ibn Djana) ن هو اكثر اللغات بعد السبياني شبهًا (Paris 1851, S. 142 Z. 6 v. u لمساقنا واما اعتلاله وتصريفه ومجازاته واستعمالاته فهوفي جميع للك اقرب الى لسائنا من غيره من الالسن يعلمر ذلك من العبرانيين Denn es (dus الراسخون في علم لسان العرب النافذون فيه Arabische) ist die Sprache, welche nächst dem Syrischen mit der unsrigen (hebräischen) am meisten Aehnlichkeit hat. Hinsichtlich der schwachlautigen Wörter derselben aber und ihrer Conjugation, sowie der nur (ausnahmsweise) zugelassenen und regelmäßig üblichen Formen, in alledem ist das Arabische unserer Sprache näher verwandt als alle übrigen. Das wissen von dem Hebraisten alle, die auch in der arabischen Sprachwissenschaft bewandert, in sie eingedrungen sind.»

تتب المحاضرة Vergl. das Citat aus Mosheh ibn 'Esrâ's Schrift والمذاكرة على angeführt bei Munk a. a. O. S. 65 Z. 13 ff., welches laute: حتى كشف الله اليهم من سر اللغة العبرانية وتحوها واللين والانقلاب والحركة والسكون والبدل والانغام وغير ناك من الوجوة التحوية مما قلم عليه برهان الحق وعصدة سلطان الصدف على لدى الى زكريا يحيى بن داود الفلسى المنبوز بحيوج وشيعته رحمهم

ab. die hebr. Zeitwörter mit schwachen Stammlauten u. s. w. 171

stellen, dass jedes Zeitwort im Hebräischen mindestens drei Wurzelbuchstaben haben müsse 1), und nun fand alles, was bisher willkürlich und regellos erschienen war, eine befriedigende, einleuchtende Erklärung. Das Vorgehn J'hûdah Hajjûgs war aber nicht so einfach und leicht ausführbar, wie es wohl nach dem, was wir eben gesagt, den Anschein haben könnte; es war nämlich nicht wenig Scharfsinn erforderlich, um alle jene grammatischen Regeln des Arabischen der Eigenart der heiligen Sprache anzupassen, welche, bei aller Aehnlichkeit mit ersterem, doch die jeder Sprache eigentümlichen Sonderheiten in nicht unbeträchtlichem Masse aufzuweisen hat ), und daher einer nur mechanischen Anwendung jener sprachlichen Gesetze nicht geringe Schwierigkeiten bereiten musste. In dem letzteren Umstande findet auch die sonst recht befremdlich erscheinende Thatsache ihre Erklärung, dass kein Einziger unter den vor Hajiûg lebenden, arabisch schreibenden jüdischen Bibel-Erklärern und Grammatikern, die doch alle die nahe Ver-

الله ما قباته العقرل بسرهنا وفهدت منه ما جهات قبل «Da offenbarte ihnen Gott das Geheinis der hebräischen Sprache und ihrer Grammatik, so (die Lehre von) den schwachen Buchstaben, von der Verwandlung, der Vocalisierung, der Vocallosigkeit, der Vertauschung und dem In-einander-aufgehen (der Buchstaben) und andere grammatische Gegenstände, für die der Beweis der Richtigkeit erbracht wurde und die Macht der Wahrheit eintrat durch Vermittelung des Abü Zacarijä Jahjä ben Däud aus Fez, mit dem Beinamen Hajjüg, und seines Anhanges, möge Gott sich ihrer annehmen! so daß der Verstand alles leicht erfaste und einsah, was ihm vorher unklar gewesen.»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Der betreffende Satz, angeführt bei J. und H. Derenbourg: Opuscules et traités d'Aboul-walfd Merwan ibn Djanah de Cordoue, Paris 1880 S. 307, Z. 9, lautet im Original: انه لا يكون فعل من

الافعال على أقلّ من ثلاثة أحرف. — Vergl. auch die hebräischen Uebersetzungen von Ḥajjûg's Werken ed. Nutt S. 12, Z. 22 und ed. Dukes S. 14, Z. 13.

<sup>\*)</sup> Siehe darüber J. und H. Derenbourg a. a. O. S. LXXVIII ff.

wandtschaft der beiden Sprachen erkennen mussten, und die doch auch größtenteils die berühmtesten Werke über arabische Grammatik studiert hatten¹), trotz aller angestellten Versuche, einen nur einigermaßen erkennbaren Erfolg aufzuweisen hatte. Wir haben mit Recht eine sehr hohe Meinung von den sprachwissenschaftlichen Werken eines Sa'adjah, eines J'hûdah ibn Qoreisch, eines Jepheth ben 'Ali u. a., und wir schlagen nicht gering an die Verdienste, welche diese Männer sich um die Entwickelung der hebräischen Grammatik erworben haben: aber das müssen wir doch zugestehn, dass sie das Richtige oft nur mit einem gewissen feinen Tactgefühle geahnt und herausgefunden, ohne daß sie so eigentlich sich darüber Rechenschaft zu geben, es folgerichtig zu begründen vermochten; es blieb eben immer noch der eine oder andere Punkt unaufgeklärt, und zur Aufstellung feststehender allgemein giltiger grammatischer Regeln kam es daher fast nie. Erst J'hûdah Hajjûg war das gelungen. Er erbrachte für alles die Beweise und liess nichts dunkel, so dass der Geist es leicht erfaste und so einsah, was früher ihm unverständlich gewesen \*). Das

<sup>1)</sup> Das geht aus einer Bemerkung des Jepheth ben 'Alf hervor, die derselbe in seinem Commentar zu Klagelieder I, 8 macht, und die von Munk (a. a. O. Seite 39, Anm. 1) angeführt wird; sie lautet: עול און הקרש בא עולות הקדש פושלים יידערים ביידערים ביידערים

vergleiche die Stelle aus der Einleitung zum talmudischen Wörterbuche (المرشد الكافي) von Tanhûm aus Jerusalem bei Munk
 a. a. O. Seite 68 Anm. 1.

ib. die hebr. Zeitwörter mit schwachen Stammlauten u. s. w. 173

große Verdienst des Ḥajjûg bestand darin, dass er die Sprachregeln des Arabischen auf das Hebräische in einer der Eigenart dieser Sprache angemessenen Weise anzuwenden verstand. Das war wie eine göttliche Erleuchtung über ihn gekommen, die Erkenntnis nämlich, dass es von schwachen Buchstaben im Hebräischen nicht nur die drei אוי, welche auch im Arabischen als solche vorkommen, sondern noch einen vierten giebt, nämlich a: dass die Wandlungen, welchen diese schwachen Buchstaben unterworfen sind, meist nicht dieselben sind wie im Arabischen u. a. m., dass er aber gerade diese Abweichungen zu erklären verstand durch Regeln, welche, der arabischen Grammatik entnommen, hier nur dem hebr. Sprachgeiste angepasst waren. So wurde Hajjûg bahnbrechend. Die Behandlung der hebräischen Formenlehre wurde nun eine ganz andere, und es ist nicht zuviel gesagt, wenn behauptet wird, dass Abû Zacarijja der Vater und Begründer der eigentlichen hebr. Grammatik sei.

Die Ergebnisse seiner Forschungen hat J'hûdah Hajjûg in einer Reihe von arabisch geschriebenen Werken und Abhandlungen niedergelegt, welche Abhraham ibn Esrâ bei der Aufzählung der hervorragendsten jüdischen Gramma-

يعتقدون جميعهم الافعال الثنائية والافعال الفردية الى ان ظهر ابو زكريا حيوج رضى الله عنه واقام الدلايل والبراعين على ان لا يوجد فعل على اقل من ثلثة حروف وبين سر الاحرف اللينة والاحرف المندغمة والاحرف المنقلبة فثبت الحقّ واتصيح وبطل كل ما سواء So nahmen alle früheren Lexicographen Zeitwörter mit zwei oder mit einem Stammbuchstaben an, bis Abû Zacarijjā Ḥajjūg, Gottes Gnade mit ihm! erschien und Aufklärungen und untrügliche Beweise dafür erbrachte, das ein Verb mit weniger als drei Stammbuchstaben nicht vorkomme, indem er das Geheimnis der schwachen Buchstaben, der in andere aufgegangenen und in andere verwandelten Buchstaben aufdeckte. Damit stand das Richtige fest und wurde bekannt und alles andere verlor seinen Wert.

tiker und einzelner ihrer Werke namentlich anführt 1), nämlich 1) das Buch der schwachen Buchstaben, 2) das Buch über die Zeitwörter, deren zweiter und dritter Stammbuchstabe gleich sind, 3) das Buch über Vocale und Accente 3) und 4) ein Buch, genannt הרקווה, Buch der Wohlgerüche und Gewürze. Was zunächst das vierte Buch anbetrifft, so wissen wir von ihm nichts weiter als den Titel 3). Von den übrigen ist das dritte im Original bekannt 4), während die beiden anderen, wenn wir von einzelnen wenigen Stücken 5) und den Anführungen in den Werken des Jônah ibn Ganah absehen, nur in den hebräischen Uebersetzungen des Mosheh hakkohen ibn Giqatiliå 6) (gegen Ende des XI. Jahrhunderts) und des

<sup>1)</sup> Siehe אוני לשון הקדש הסי ed. Heidenheim. Offenbach 5551 S. 2a.

كتاب الافعال (Pie Titel der ersten drei Schriften sind: a) كتاب الافعال نوات المثلين (hebrāisch mm عمر) اللين الافعال نوات المثلين (hebr. क्या o und c كتاب التنقيط (hebr. क्या o und c

<sup>3)</sup> Die Annahme Derenbourg's (Opusc. S. XI Anm.), dass die Anführung in Abhraham ibn 'Esrâ's Commentar zu Ps. 102, 26 u. 27 aus dieser Schrift und diese selbst religions-philosophischen Inhalts gewesen sei, ist bereits von Jastrow (Abu Zakarijjā Jahja ben Dawid Hajjūg' und seine zwei grammatischen Schriften über die Verben

Hajjûg' und seine zwei grammatischen Schriften über die Verben mit schwachen Buchstaben und die Verben mit Doppelbuchstaben, in dieser Zeitschrift, Jahrg. 1885, S. 197) widerlegt worden.

4) In Two treatises on verbs u. s. w. (siehe unten Anm. 6) ed. Nutt, London u. Berlin 1870 p. I—XV (in der Mitte des Bandes).

<sup>5)</sup> Der erste Teil der Einleitung in Bacher, Prof. Dr. W.: Die grammatische Terminologie des Jehûdâ ben Dâwîd (Abu Zacarjâ Jahjâ ibn Dâud) Hajjûg, Wien 1882, Seite 46—50 (1146—1150), und die Fortsetzung davon in Jastrow a. a. O. S. 19—22.

<sup>&</sup>quot;) Two treatises on verbs containing feeble and double letters by R. Jehuda Ḥayugʻ of Fez translated into hebrew from the original arabic by R. Moses Gikatilia of Cordova; to which is added the treatise on ponctuation by the same author translated by Aben Ezra edited from Bodlejan Mss. with an english translation by John W. Nutt M. A. — London and Berlin 1870. — Auch mit dem hebräischen Titel: שלשה ספרי וקרוק ודא חכה א, ספר אוראים המו היו והסשר כ, ספר פעלי

Abhraham ibn 'Esrâ 1) (um die Mitte des XII. Jahrhunderts) den Forschern zugänglich sind. Es braucht nicht erst darauf hingewiesen zu werden, dass eine Herausgabe des arabischen Originals des ס' הכפל und הכפל , welche unter Hajiûr's Werken die bedeutendsten sind, wünschenswert

sei; ersetzt doch auch die beste Uebersetzung das Original nicht vollständig. Die beiden Uebersetzungen der Werke Hajjûg's aber können, wenigstens in der Gestalt, in welcher sie uns gedruckt vorliegen, nicht einmal darauf Anspruch machen, als gute bezeichnet zu werden. Ibn 'Esrâ's sicherlich gute und verständige Uebersetzung ist nach einer

lückenhaften, von Fehlern aller Art wimmelnden Handschrift herausgegeben und strotzt außerdem von Druckfehlern. Die zweite, ältere Uebersetzung aus der Feder des R. Mosheh hakkohen ibn Giqatilia rühmt man als die bessere von beiden, und man schätzt sie besonders, weil sie nicht knechtisch sich an den Urtext hält, und überdies eigene interessante Bemerkungen des Uebersetzers auf-

In dem Vorwort zu seiner Uebersetzung sagt ibn Gigatilia: «Weil wir nicht alle Begriffe der arabischen Sprache in der heiligen Sprache wiederfinden, sei es, weil diese nicht in ihrer Vollständigkeit auf uns gekommen ist, oder weil ihre Sprache der unsrigen nicht in allen Worten הנפל ג, ססר הנקוד אשר חברם כלשון ערכי ראש המוקדקים ו" יהודה הנקרא האוג ו"ל התוכנם ללשין

schrift zum ersten Male herausgegeben und mit Noten versehen von Leopold Dukes. Stuttgart 1844. (Auch unter dem Titel: Beiträge zur Geschichte der ältesten Auslegung und Spracherklärung des Alten Testaments von Heinrich Ewald und Leopold Dukes. Drittes

Bändchen.)

הקדש ר' משה הכון הכבונה כן נקטלה נ"ע מצא לאור בפעם הראשונה עם העתקהם ללשון אנגליקא ספרי דקדוק מראש המדקדקים ר' יהודה היה הלא המה א, ספר אוחיית המה כ, מ' שעלי (1

על חיי חוום כילאם מם. הכסל ג, ס' הנקוד אשר העתיקם החכם ו" אכרהם גן עורא ו"ל מעורני לעפרי ותופאראים לאור עם

הערות אני יהודה המכניה ליכ הוקום איש פרעססר. — Grammatische Werke des R. Jehuda Chajjug aus Fez, enthaltend 1) von den ruhenden Buchstaben (mm mm), 2) von den Zeitwörtern mit doppelten Buchstaben (ספלי הכבר), 3) von der Punktation (דעקד). Aus der Münchner Hand-

gleicht und in allen Ausdrücken ihr ähnlich ist, so geht es nicht an, dass immer ein Ausdruck auch wieder einem Ausdrucke entspreche; vielmehr bedarf es der Umschreibung und mancher Wendung, wobei man ein arabisches Wort, welches im Buche des Versassers steht, im Hebräischen in mehrere Worte umschreiben muss, damit der Inhalt klar werde und sich im Geiste des Lesers so darstelle, wie er im Urtexte ist 1).>

Aus diesen Worten, welche doch eigentlich nichts weiter besagen, als was jeder Uebersetzer weiß, daß man bei einer Uebersetzung im Interesse des bessern Verständnisses oft nicht so knapp und bündig im Ausdrucke sein kann, wie das entsprechende Original, hat man eine Andeutung von seiten des R. Mosheh Giqatilia herausgelesen in dem Sinne, als wolle derselbe damit die oft recht langen an die Uebersetzung angefügten Erklärungen entschuldigen; in dem Zugeständnis des Uebersetzers «es geht nicht an, dass (in der Uebersetzung) ein Ausdruck auch wieder einem Ausdrucke (des Originals) entspreche» hat man eine Erklärung für die oft weitläufigen Zusätze zu finden geglaubt, und man hat demgemäß Uebersetzung und Zusätze in gleicher Weise als von M. Giqațilia herrührend betrachtet. So hat John William Nutt in Oxford im Jahre 1870 diese Uebersetzung herausgegeben, die Zusätze in Klammern). Auch Josef und Hartwig Derenbourg scheinen dieselbe Ansicht zu vertreten, wenn sie in Bezug auf unsere Uebersetzung sagen, dass es R. Mosheh G. begegnet sei, seine eigenen Beobachtungen mit dem übersetzten Text zu ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hebräisch: אין שלא משמעו כל כנויי לשון עוכיה כלשון הקדש אם כסני שהיא אין: אליה ככל הדברים לא נכון עסט כלה האם כסני שלא שוחה לשונם ללשוננו ככל הכלים ולא דכוזה אליה ככל החברים לא נכון שחדה כלה כנור כלה כי אם בסבה תלילה שיטכני לכלה עוכיח שהיחה כספר הכחבר הדבה כלים עדיה כלה כל עדיה עלשון עבריה עד שיחבאר העטן ויכון כלכ הקרא ככי שהיא כלשון ראשון . Vergl. Nutt S. 2, Z. 3 ff. und Ewald u. Dukes: Beiträge etc. II. Bändchen S. 182 Anm. Z. 4 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Siehe Nutt Einleitung S. VIII, Z. 12 (that of Gikatilia, rendered more interesting by the additions) und daselbst Anm. 2.

schmelzen 1), und ihnen ist auch M. Jastrow 2) gefolgt. — Schreiber dieser Zeilen ist indess zu einer andern Ansicht gekommen. In der Meinung, dass es nicht ohne Nutzen sein dürfte, da die versprochene Herausgabe des ganzen Werkes sich zu verzögern scheint, wenigstens wieder einen kleinen Teil von Hajjûg's Werke über die Zeitwörter mit schwachen Buchstaben zu veröffentlichen, hatte derselbe die Absicht, das Berliner Bruchstück über die Verba ל"ה" (ל"ה) einer Bearbeitung zu unterziehen, um es, mit einer deutschen Uebersetzung und erläuternden Anmerkungen versehen, gelegentlich dem Urteil der Fachgelehrten zu unterbreiten. Anlässlich dieser Bearbeitung mussten nicht nur die Vorgänger Hajjûgs und die beiden Uebersetzer seiner Werke berücksichtigt, sondern auch seine Nachfolger, insbesondere Ibn Ganah, Sh'lomoh ibn Parhôn und Rabbi David Qimhî, zu Rate gezogen werden. Dabei fiel es sogleich auf, dass die entsprechenden Stellen in David Oimhi's Michlol, entweder im Heleg haddigdûg oder im Sefer ha-schoraschîm, fast wörtlich so lauteten, wie sie sich in den Zusätzen der Uebersetzung des R. Mosheh Giq. fanden. Da nun nicht gut anzunehmen ist, dass RDQ die Werke Ḥajjûg's gerade in unserer Uebersetzung, ohne Kenntnis des Originals, benutzt habe, — denn nur so wäre es doch erklärlich, daß er, ohne auf die Verschiedenheit von hebräischer Uebersetzung und arabischem Urtexte aufmerksam zu machen, und ohne R. Mosheh hakkohen zu erwähnen, die Uebersetzung des Letzteren einfach abschrieb -: so bleibt nur die andere Möglichkeit übrig, das nämlich jene Zusätze ursprünglich gar nicht in der Uebersetzung standen, also auch nicht R. Mosheh Giq. angehören. Wir sind der Meinung,

r) Vergl. Opuscules S. CXX, Z. 9 ff.

<sup>\*)</sup> Siehe Jastrow a. a. O. S. 205 ff.

<sup>\*)</sup> Vergl. Steinschneider, Dr. M.: Verzeichnis der hebräischen Handschriften der königlichen Bibliothek zu Berlin, S. 74 Nr. 106 (Ms. Or. Oct. 242).

### 178 Peritz, ein Bruchstück aus J'hûdah Ḥajjûg's arab. Werke

dass jene Zusätze nichts Anderes sind als Randbemerkungen, welche ein nach R. David Qimhi lebender Besitzer einer Handschrift von Ibn Giqațiliâ's Uebersetzung sich, und zwar meistenteils aus Qimhi's Werken, angemerkt hat; diese nun sind von einem späteren Abschreiber, der sie für Verbesserungen des Textes hielt, mit in diesen hineingezogen worden, und so entstand der Text, welcher in Was aber außerdem für diese Nutt's Ausgabe vorliegt. unsere Auffassung noch besonders den Ausschlag giebt, das ist der Umstand, dass die Zusätze oft nicht einmal an der richtigen Stelle stehen, was doch klar darauf hinweist, dass sie nur Randglossen gewesen, die, wenn der Raum fehlt, oft etwas tiefer zu stehn kommen. Denkt man sich diese Zusätze fort, so erhält man eine Uebersetzung, welche den Ruhm, den sie genießt, auch wirklich verdient, die, ohne sklavisch wörtlich zu sein, doch das Original deutlich erkennen lässt. Wir kommen in den Anmerkungen auf alle Stellen zurück und versuchen dort den Nachweis zu führen für alles, was wir hier behauptet und angedeutet haben. Das kann uns auch entschuldigen, wenn wir nun unsere Absicht zur Ausführung bringen und mit dem «Bruchstück. von Hajjûg's Abhandlung über die Verba " vor die Oeffentlichkeit treten.

Ueber die von uns benutzte Handschrift der kgl. Bibliothek zu Berlin (Ms. Or. Oct. 242) verweisen wir auf die sehr eingehende Beschreibung derselben, welche Prof. Roediger in den Monatsberichten der kgl. Academie der Wissenschaften zu Berlin (November 1868) gegeben hat. Nur das Eine bemerken wir dazu, dass die Vocalisierung der hebräischen Wörter eine ganz nachlässige und willkürliche ist und von einem unkundigen Copisten herzurühren scheint, der auch Pathah und Segol in der Aussprache wenig oder garnicht unterschied.

Wir merken am Fusse des arabischen Textes jede, auch die kleinste Aenderung an, die wir mit dem hand-

schriftlichen vorzunehmen für nötig hielten, damit der Leser in der Lage sei, uns genau zu controllieren. In der deutschen Uebersetzung bemühen wir uns, soweit es nicht auf Kosten des bessern Verständnisses sich verbietet, wörtlich dem Originale zu folgen, während wir in den hinzugefügten Anmerkungen neben textkritischen Bemerkungen das Verhältnis des Verfassers zu seinen be-

rühmtesten Vorgängern, sowie zu seinen Nachfolgern, besonders Jônah ibn Ganah und David Qimhi in Betracht ziehen, und außerdem natürlich den beiden Uebersetzungen

auf Schritt und Tritt folgen. Die Handschrift beginnt in der Mitte eines Satzes in dem Artikel über die Wurzel חיה, bringt dann die Stämme , שוה ,חתה ,חשה ,חרה ,חקה ,חצה ,חפה ,חנה ,חלה ,חכה ירה ,יעה ,ינה ,ינה ,ינה , יונה , ינה , ינה , ינה , ינה , טעה . —

walid vervollständigt. So übergeben wir denn die folgende kleine Arbeit der freundlichen Beurteilung derer, die für die hebräische Sprachwissenschaft Liebe und Neigung haben, und die

Wir haben den ersten Satz aus einer Anführung bei Abul-

```
auch das Wenige, das geboten wird, willkommen heißen.
[واما جمع برو من القرار المراج الله الخفيف ناقص على الوجد المعروف]
ى [النوع] (1 اللين اللام تقول بإراه (" وَ بَراا م بَرْد (" مُحقَّفا
ناقصا وأحدها بربه خفيفا ناقصا والثقيل ببيه يبيره بي هابه
ואוֹתָה הֶחֲיִיתִי הַחַיּתֶם (* אוֹתָם וַהַחַיֵּה אוֹתָם אַחַיַה כַּחַיָּה (
```

לָרַחַיוֹת רוּחַ שְּפָּלִים וּלְהַחֵיוֹת לֵב נָדְכָּאִים (6 ويُقيلُ اخ, וַנַפְשׁוֹ

<sup>1)</sup> Die eingeklammerten Worte stehen nicht in unserer Handschrift, welche erst mit den Worten סי אלין אלאס beginnt; dieselben sind von uns aus Abulwalid's Risalat at-taqrib wat-tashil (Opusc. S. 330, Z. 3 ff.), wo unsere Stelle citiert ist, hinzugefügt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ms פיים.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ms ឃុក្ក.

יוֹם אַ Ms אַ אַרַייִם. Ms chich chief.

ون **بنگنه** و **W** و (ه

1

לא הייה החייתם (י כל נַקְבָה אַשֶּׁר חִיוּ מִנְשִׁי יָבֵשׁ נִּלְעָר (" מְבַשִּׁשָּה לֹא חָחַיֶּה מֵמִית וּמְחַיֶּה לְחַיוֹת וָרַע וּלְחַיוֹחָם בְּרָעָב: הֹ חָכָה חָכִיתִי אָחֲכֶה (\* אַשְּׁרֵי כָּלֹ־חוֹבֵי לוֹ נוֹנֹשֹׁבֶּל חִבָּה אֶׁת אִיוֹב וֹטַבּיִטִּי לַיָּגָ וְלַבֵּן וְחַבָּה זְיָ לִחַנּיְכֶם אַשְּבִי הַמְחַבָּה וְנִגִּיצַ הַמְחַבִּים

לַמָּוָת (\* וֹאִינְנוּ : לה כִּי חַלָּה וַיְחַזָּק (5 כִּי חָלִיתִי הַיוֹם שָׁלשָׁה וְחָלִיתִי וְהָיִיתִי כְּאַחַר יַחֲלֶה (\* וַיַּחֲלָא (\* אָסָא הִנֵּה אָבִיף חֹלֶה וְאַיִרְחֹלֶה (\* סְבֶּם עַלַי פָּרַחוֹלֵת אַהַבֶּה אָנִי גַם בָּלֹּחָלִי אָכֵן חֲלָיֵנוֹ (° הוֹא נְשְׂא וַיִּרָא אָמָרַיִם אָתֹ־חָלִיוֹ נִהְיֵיחִי וְנֶחֲלֵיחִי(10 וְלֹא נֶחְלוּוֹ(11 עַל־שֵׁבֶר יוֹמֵף וְאַהָה בָּחַלְיִים רַבִּים בִּמַחַלָּה מֵעֵיך וְאֵת הַחַלְאֵיהָ(12 וַאַנִי בַּחַלוֹחָם לְבוֹשִׁי שָׁק וַיִצֶר(10 לְאַמִנון לְהָתְחַלוֹת שָׁכַב עַל מִשְּׁכֶּבְךּ וְהִתְחַל(14 בַיֹחַקָּל פוֹעֹשַׁעַ הָחָלָה (בּי הָחָלִיתִי (בּי הַכּוֹתָדּ יַחַלָּה בִּחַלָּה הַחַלֵּה הַחַלִּי הַחַלוֹת כִּי הָחֲלֵיתִי(17 فعل لم يسم فاعله ولولا مكان كله لكانت صَّمتها في الهاء على الوجد المعروف بِמِّإِرِّه מְחֵלֶה הָתְּלֹּוּ הָחָלְתָה (15 وثقيل اخر חָלָה אֲשֶׁר־חָלֶה יְנָ בָּה נַבראַהָה חָלֵיתָ (19

وَهَادَهُ بِعَارِهُ مَوْتُولُهُ وَفِي ٱلاصل مُعَنَّى اخْرِ عَالْ لِهِ جَهِرَ فَإِذْ إِذْ أَقِدْ إِذ

י) Ms יהאייס ohne Daghesh.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ms بني ohne Dagh.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ма тэдж.

<sup>4)</sup> Ms mpr ohne Dagh.

<sup>2)</sup> Ws bitin.

<sup>5)</sup> Ms man ohne Vocalzeichen.

ر المراكبة Ms (٢).

s) Ms אָלָה beide Male plene.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ms יאָמיט.

נוֹתֵּילי וֹנוֹלְינִיוּ Ms (נוֹתַיליי).

ייולו Ms (<sup>11</sup>).

ישַׂדְלּיאָים Ms מָשָׁלּיקיאָים.

<sup>18)</sup> Ms 1971.

ינטטטא Ms ינטטטן.

<sup>15)</sup> Ms nizņr.

יייני Ms (<sup>16</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Die letzten 5 Wörter sind im Ms ohne Vocale.

<sup>18)</sup> Die letzten 4 Wörter sind im Ms nicht vocalisiert.

ילים ohne Dagh.

לא חליתי חלו (1 -נא פגראל בבים יחלו פגרגדים ויחל משה ושל ויחלה כצלצ חלינא אחדפני יי ושל חלה: חנה קרית תנה דור ותניתי בדיר (" עליד אברתתנה עלי פתנה ויתר שָם יִשִּרָאֵל וַחַנָּה עַל־חָעִיר הֹנֶה מַלְאַךְ (\* דְיִי פְּאַר עַצְּמוֹת הֹנֶךְ ( وامًا والتراوية فبعيد من هذا الاصل فعلمه أن لم يقل والم נחגת משל נלאית ונכגית (": חמה וחָסָה בו אָחָסָה בְּמָתֶר כְּנְסָיך סָלָה בְּצֵל כְּנָסִיך יַחַסְיוּן (י צור חַסֵיו בו כִי בָדְ חָסְיָה נַסְּשִׁי בּאוּ חַסוּ בָצָלִי מַחְסָה מְוָרָם לַחַסוֹח הַחַת (\* כְּנָפֶיוֹ וְיִשְׁמְחוֹ כֶל (\* הוֹמֵי כֶדְ מוֹשִׁיצַ חוֹסִים: המה הפה הפיתי אַהְפָּה וְהָפּר ראשם וְראש לו הפרי אַבֵּל וחַפרי (" ראש פולומול חפה עצי (11 ברושים ויחפהו זהב פוב יוחף (1 אָת־הַבַּיִת פוצי בוּקפָה נָחְפִּיתי יַחְפָה (בּיבֵי יוֹנָה נַחְפָּה(" בַּנְבֵי יוֹנָה נַחְפָּה(" בקקף مثل المذكر سواء الآان الهله في المذكر لام الفعل وفي المُونَّث علم التقيث واصل دِחְפָּה בַבֶּטֶף נָחְפָּנָה (15 وان ارت ולאיפשל פלש נחפה (15 יסנול נחפים (17:

הצה אַשֶּר הַצָּה משָה וִהָצִיהָ אָת הַמַּלְקוֹם עַר־צַנָּאר יָחַצָּה(" לֹאר

<sup>1)</sup> Ms 170. 1) Ms mg.

<sup>1)</sup> Ms pon ohne Dagh.

יוונה סלאר Ms אויים.

<sup>)</sup> Ms apn.

ילאַח נְּבְנֵח Ms אָבָּוּח.

ילע לעשר יולטין א Ma. 9 Ms noo.

<sup>)</sup> Mis yori by.

אכל וְקָפוּי Ms אבל.

ין עני עני אָדע אָדע אָדע אַדע אָדע אַדע.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Ms 770.

<sup>&</sup>quot;) Ms die letzten zwei Formen ohne Vocale. 16) Mis repty.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Με τζότο.

Ms many.

<sup>17)</sup> Ms ohne Vocalzeichen.

us) Ma marr.

#### 182 Peritz, ein Bruchstück aus J'hûdah Hajjûg's arab. Wer

ַיַחָצוּ (¹ יִמֵּיהֶם יָחֲצוּהוּ (³ בֵּין כָּגַעַנִים וֹחָצוּ אָת־כַּסְפוּ וַיַחַץ (⁵ بُهِת־הַיְלְדִים أصله (יַהָדֶעָה ( وكان الوجه (יַהָדִים أولا للله البَابَة הַמְּחַצֶּה (\* מַחַצִּיחָה בַבּקָר וּמַחַצִּיחָה בָּעָרב (\* חַצִּי הַיִּרִיעַה הָעֹרָפֶת (\* חַצוֹת לַיַלָה פוֹלישׁ בּוֹ נָחֲצָה נָחֲצִיתִי (\* יַחָצֶה (10 וְחָחַץ (11 לארבע וصله ותחצה (<sup>12</sup> בונהת:

קֹה הְקָּה, הִפֵּיתִי (בּּוֹ מְתַקָּה הְנָקּה (בּוֹ מְתַקָּה הְנָקּה (בּוֹ מְתַקָּה (בּוֹ מְתְקָּה (בּוֹ מְתְקָּה (בּוֹ מָתְקָּה (בּוֹ בּוֹנִי מִתְּקָּה (בּוֹ בּוֹנִי מִתְּקָּה (בּוֹנִי מְתַבְּיִר בִּיִּלִי מִתְּקָּה (בּוֹנִי מָתְ יחרו انفعال واحسب ניחר עלי אפו لمخالفته ניחר (قع אף ת

(יחרשפי בָהֶם وغيرهما(פני فعلا ثقيلا في هذا المعنى أخذ(פני מים הַחַרָרה הָחֲרִיחִי (<sup>25</sup> واصلع ויִחַרָה (<sup>26</sup> وكان الوجع فيه וַיְחָר (<sup>27</sup>

<sup>1)</sup> Ms um.

<sup>3)</sup> Ms wang.

s) Ms ym ohne Dagh.

<sup>4)</sup> Ms room.

<sup>5)</sup> Ms ohne Vocalzeichen.

Ms rates.

<sup>7)</sup> Ms ohne Dagh.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ms מעודקאר.

Ms אַנְשָּׁתְּיַ נְּבְשְׁתִּיִּעַ. 10) Ms ruce.

<sup>11)</sup> Ms γρα.

<sup>19)</sup> Ms rougo.

אָרָי אַאָרָי Ms אַרָּאָרָ תּאָרָי, Ms אַרָּאָרָי,

<sup>14)</sup> Ms die letzten zwei Formen nicht vocalisiert.

<sup>15)</sup> Ms die letzten drei Formen ohne Vocalzeichen.

<sup>16)</sup> Ms пррэ.

<sup>17)</sup> Ms room ohne Dagh. im Qoph.

על פסר Ms על .

<sup>19)</sup> Ms fehlt Dagh.

<sup>20)</sup> Ms mjtt 10.

<sup>21)</sup> Ms fehlt Dagh.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Ms rem und rem, beide ohne Dagh.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Мs млтил.

אבר Ms אבר, vergl. Rödiger a. a. O. S. 606 unten.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Ms יובענה הערירי א

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Ms ohne Vocalzeichen.

<sup>27)</sup> Ms 700.

مثل וַיֶּפֶר (¹ אֶת־עַפוֹ מָאד פושוי פגאט וו באפני אַל־תִּתְתַר בַּמְרַעִים (" من هذا المعنى ويكون اصله חַּתְקְרָה (" مثل חִתְּנְרָה פيمكن וن يكون من إبهاة הְתַחַנָה אָת־הַפּוּסִים כִּי אַתָּה מְתַחַנָה בָאֶרֶז פַּצָבֹו וֹصل من וربعة احرف הֹחֹחֹהׁוֹ (4 فلن كان منه فهو (5 نَاقُص كَلِّرف الرابع واما إررد إربهورة إلابور وررد فليس من عذا الاصل اعنى المالة (٥ فاعلمد:

חשה חָשָה חָשִיתִי אָחֲשָׁה (\* פֶּרְהַחָעֶה מְפֶנִי (\* עַת לַחַשׁות וְעֵת לַדַבֵּר والثقيل הָחֱשִׁירִי מִעוּלָם (9 שֹׁחֲשֶׁה (10 הַלֹא (11 אַנִי מַחְשָּׁה וְשׁהָם מַחָשִׁים נַם־אַנִי יָדַעְהִי הָחֵשׁוּ (<sup>12</sup>:

חתה חָהָה הָהִיתִי הַיַּחְהָה אִישׁ אָשׁ בְּחֵיקוֹ כִּי נֶחָלִים אַהָּה תּאָה(15 על־ראשו לַחָּחוֹת אַשׁ מִיָּקוֹר וְלַקַח מְלֹאַ־הַמַּחְחָה (14 ومعنى عُن (15 في الأصل הِبَهِم بِبَهِم بِبَهِم بِهِ بَهِمِهِ إِنْ عِلْمَ اللهِ الْعَلَيْدِ عَلَى مثلُ יַפְרָךְ אַשְקְךְ פְּאֹב הָחַת נְעָרָה בְמֵבִין (17 ושל הִחְהֶה (18 خفيف وليس فاتلى الكلمتان من חתח ומְחִתּה كما طَى قوم: מֹוֹה מְנִיתִי אֶמְנָה(פֹּי יִמְנָה מֵנָה מְנָה מִּה מִּרֹה (פֹּי מִנִה מִנִה מִנָּה מִנִּה מִנִּה מִנִּה מִנִּה

מַנִינָה (\*\* טְּוֹוֹ אָת־הָעִוֹים וַנָּבִיאוֹ (\*\* סַטְנַה:

1) Ms ohne Dagh. im Jod.
2) Ms fehlt Dagh. im Mem.

<sup>\*)</sup> Ms nicht vocalisiert.

\*) Ms ohne Punkte.

\*) Ms we.

\*) Ms ohne Punkte.

\*) Ms ohne Punkte.

ילון פּוֹרַישָּׁה בְּבָנֵי aM (°

ייוטאיזי מעולם א Ms מעולם.

<sup>16)</sup> Ms ohne Vocalzeichen.
11) Ms Mn.

<sup>12)</sup> Ms 10000.

<sup>18)</sup> Ms noth.

<sup>14)</sup> Ms ohne Dagh. im Mem.

<sup>15)</sup> Ms vжn.

<sup>16)</sup> Ms beide Formen nicht vocalisiert.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Ms קָּבֶרָץ.

<sup>18)</sup> Ms ngno.

<sup>19)</sup> Ms трк.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Ms mmo mç.

<sup>21)</sup> Ms mo mo.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Ms die letzten drei Formen nicht vocalisiert. 23) Ms ohne Dagh.

מֹחֹה הַרְחַק בְּמְשַׁחַנִי קֻשֶּׁת בּאָט וֹט דֹצפָט פּגֹּה (1 الواو איַגעוֹ מֹט וֹשׁה בּאָ הוֹה בּאָ הוֹה בּא וואָג בּאָ הוֹה בּאַרדָא בּאַ בּאָפָט וואָנט פּפּף צַּבּאָע פּוֹשִׁבּאַע בּאַגּ מַחָר מְחַוֹּמִי אָשָׁתוֹ מְשָׁחוֹ מְשְׁחַוֹי קְשָּׁת (2:

الاصل وهذا المعنى الآ انّه نوع اخر من الفعل الثقيل والقيلس عليه إقرار إلى الله الله السنةبال الساكنة مندغمة في اليد التي هي فاء الفعل كما اعلمتك هناك في الجلالة (18

<sup>1)</sup> Ms איזא.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ms alle angeführten Pi'ëlformen sind ohne Vocalzeichen.

<sup>3)</sup> Με τιχρο πέρο.

<sup>4)</sup> Ms min.

a) Ms alle Formen von my bis muo sind ohne Vocalzeichen.

e) Wa sine re

י) Ms אסקץ.

<sup>8)</sup> Ms die letzten zwei Formen nicht vocalisiert.

יְבְחַלּוֹתֶים Ms (°

<sup>10)</sup> Ms מקידה.

<sup>11)</sup> Ms ohne Vocale.

<sup>12)</sup> Ms mm.

<sup>13)</sup> Ms die letzten zwei Formen ohne Vocale.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Ms מנח מנחה 14.

<sup>15)</sup> Ms sämtliche Formen des Futurum und Imperativ ohne Vocalzeichen.

<sup>16)</sup> Ms nm ohne Dagh. im Jod.

<sup>17)</sup> Ms alle Pi'ëlformen ohne Vocale.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Ms אין ohne Dagh. im Jod.

البراط (1 الاله ومعنى اخر في هذا الاصل مالة مالادالا (2 والفعل الذي لم يسم فاعلد مثلد سواء تظاور הلاة (\* מְרַהַמְּסָלָה ومي عذا المعنى دايا صحالات نفعلى رقيل أن رَبْرة جِدادا رَجْهُ من فذا البعني بها مبدلة من اليا وق فذا البعني فعل צבעל וניה ודיתו (\* אַנונה לְיַדוֹח ( אַת־בַּרְנוֹח הַנּוֹיִם واعلم וֹם يه دارة ليس من فذا الأصل أن لم يقل به ( بكسر الياء على 

אודה (10 ומודה ועוב ירָחָם (11 ובח לאלהים חודה פוליששל יפופ محرِّكة إהתונה אַשר תומא עליה והתורו אחדםשָאתם (בי כאביט צונים חודה הורינו לף אלהים אורף בכלי (יורו שמף וּמְשִׁירֵי אַהוֹרָנוּ עַל־כָּן עַפִּים יְהודוּךְ יְהוֹרָה לַחָפְלָה הודוּ לַיִי כִּי פוֹב פאשים פוץ שמי חודות ומחודה משנית:

أذات أستعمالة بالفعل (14 الثقيل הارة הالإربرد (15 إبدا طلا (16 الرة رائد תונו איש את־עַמִיתו הונו כֶדְ לְהוֹנחָם (17 כּבּל וֹם יְהְיָה מְנוֹן من هذا الاصل وهذا المعنى على ان يكون الساكن الليّن

13

<sup>1)</sup> Ms km.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ms vivin rin.

s) Ms nym.

<sup>4)</sup> Ms man.

<sup>4)</sup> Ms hop.

ינה נייוץ Ms ("

<sup>7)</sup> Ms med ohne Dagh.

<sup>\*)</sup> Ms To ohne Voc.

o) Ms beide Formen ohne Voc.

<sup>10)</sup> Ms ਗ੍ਰਾਜ਼ ਪਸ਼ ਹੜ.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Ms יוסולף לעול יויקם.

<sup>18)</sup> Ms ohne Dagh.

<sup>15)</sup> Ms 1/20.

<sup>16)</sup> Ms renows cf. Rödiger a. a. O.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Ms אניה חונה חונה.

איש לא או איש איי.

<sup>17)</sup> Ms 20017.

Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 18. 1898.

186 Peritz, ein Bruchstück aus J'hûdah Hajjûg's arab. Werke

الذي بين الميم والنون فاء الفعل والنون الاخيرة لاحقلا وقيل ايصا أن رَبُورد (أ رَبِالِه رَرِد رَبالِه من عذا المعني: יעה יעות ייעות ויעה בדד ייעה פצעל וני יעים (" מים: יפה יפה יפרתי (" מהדיפית ומהדנעמת מהדיפו (" פעמוד איפה ייפה (" וַיִיף בְּנָרְלוֹ (\* נוֹנִם على المذهب וַיֹשִׁבְּ מְמֶנוּ (\* וַיִּמְהִּ בַּמַתֶּר (\* رُجِهُ واصله السَّوِة (9 [الساكن اللين] (10 الذي بين الياء والغاء هو فلم الغمل وهو في موضع الشين التي في العبة صورة (أأ المات בְּמָאַר (13 מָאַר ناقص مثل וַהִּבְנִי واصله וַהִּיפִנִי (16 מְכְלַל־יִפִּי (14 יָפֶה עֲשִּיתִיוֹ יָפָה אַהְ (<sup>15</sup> רַעִירָי לֵשְׁוֹא הְחְיַפִּי (<sup>15</sup> פּיה: פּבֹּוֹ יָסָנִפִיתָ מָבְנֵי אָרָם כָלאינה האַ העם הלפיף דאנים אַבְּמְרָם (1 מְחַרְחַר

لامد والفاء الثانية عيند ايصا مكرة] (19 والياء بعدها لامد مكرة שלא פונאגע יפה יפיתי איפה ייפה (מי בְּבֶסֶף וּבְוָהָב יַיִפְּהוּ:

הַפַרְפַדְּ (12 الياء الأولى فأم الفعل والفلم بعدها عينه [واليام بعدها

<sup>1)</sup> Ms ohne Vocalzeichen.

s) Im Ms sind alle Formen dieser Wurzel außer my ohne Vocalzeichen.

<sup>\*)</sup> Ms beide Formen ohne Vocale.

Ms in المجر بحجي und عن fehlen die Dagh. in Jôd und Nûn.

<sup>5)</sup> Ms nam name.

<sup>9)</sup> Ms hyp m.

ינישון כושני Ms ינישון .

<sup>\*)</sup> Με τροφική είναι.

<sup>9)</sup> Ms ohne Vocalzeichen.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Siehe S. 216 Anm. 4 des deutschen Textes.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Ms אַטָּר אָשָר אָטָר.

<sup>18)</sup> Ms קייר פען (<sup>13</sup>).

<sup>.18)</sup> Ms vipen.

בכלל חשי BM (14).

<sup>15)</sup> Ms ms.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Ма **ч**одор.

<sup>17)</sup> Ms ohne Dagh.

<sup>18)</sup> Ms 1800g.

<sup>18)</sup> Siehe S. 217 Anm. 2 des deutschen Textes.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Ms ohne Vocalzeichen.

üb. die hebr. Zeitwörter mit schwachen Stammlauten u. s. w. 187

ירה יָרָה בַיָם (' אַשֶּׁר יַרִיתִי יִירָה (' אריַרה יִירָה (' לִירוֹח בְּסִראנְדֹל (' הַיוֹרִים וַיֹּאמֶר אֶלִישְׁע (5 יְרֵה כּוֹנֹמֹשׁ הוֹרֵנִי (9 לַחֹטֶר וַאָּנִי שְּלֹשָׁת הַחִצִּים אָרָה אוֹרָה נִירֵם (' אָלֹהִים חֵץ יְרֵה נַיוֹר נִירוֹ הַיּרִים (' וַיִּמְצָאָהוּ (° הַפּוֹרִים פּאשֹּים וֹלֹבְ אֲשֶׁר הוֹרָהוּ יְהוֹיְדֶעְ וַיּרְנִי (¹¹ וַאָנִי אַהַרִישׁ וְלֹא שְׁמַעָהִי בְקוֹל (¹¹ מוֹרָי לְהוֹרֹת (15 בְּוֹם הַשְּׁמָא בָּנִבְש בִּיִבּט مَن שَذَا الْمِعني הַדְּוֹ וְהֹנוֹ (14 ومعنى كالث الرة الوالمالة ومن معناه بالمترهارة الإرواد: פֹאָה הָרָאָה (15 הָרָאָיתִי יַרָאָה יַעַן (16 הַרָאוֹת לְב־צַדְיק וְנְרָאָה לֵכְב לְמוֹחָת צִיִים בְּחִים וְנְרָאָה פובלה וֹט חֵל בָּאִים צֹּוֹבְט (17 בֹּ المكتوب فيمكن لذلك أن يكون من هذا الاصل على زنة בַּלִים דְּלִים דָנִים (10 דָנִים יָפָים פּוֹבנים בָּאָה (19 مثل בְּלָה דְּלָה דֵוָה (<sup>20</sup> [רַוָה יַפָּה] (<sup>21</sup>:

<sup>1)</sup> Ms ohne Daghesh im Jod.

<sup>2)</sup> Ms mm.

<sup>\*)</sup> Ms das Dagh. im zweiten Jod fehlt.

<sup>4)</sup> Ms bow. אַלישָע Ms אַלישָע.

<sup>9</sup> Ms ynn.

יי) Ms ניונים.

ביוו יאינים Ms ביווי יאינים

<sup>\*)</sup> Ms vnoppy.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Ms ציונץ.

<sup>11)</sup> Ms vyrn.

לקל Ms לקל.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Ms הלישרות.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Ms יורו ווירו ווירו.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Ms අදාලා.

ילאט עם און (<sup>16</sup>).

כלסחק Ms (<sup>17</sup>).

<sup>18)</sup> Ms beide Formen ohne Daghesh.

<sup>19)</sup> Ms 🙀.

<sup>20)</sup> Ms die letzten zwei Worte ohne Daghesh.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Die letzten zwei Beispiele stehen nicht mehr in unserer

Handschrift und sind von uns hinzugefügt worden. Vergl. S. 222 Anm. 5 des deutschen Textes.

## Uebersetzung.

Was aber die Mehrzahl von יְּדֶּרָהְ (Klgl. 3, 39) und von יְדָרָהְ (Pred. 7, 2) anbetrifft, so wird dieselbe ohne Daghesch geschrieben, und der dritte Stammbuchstabe fehlt, nach der bekannten für die Wortstämme mit schwachen dritten Wurzellauten geltenden Regel, und man sagt יְדָיה und יִיִּיה (2 Mos. 1, 19) ohne Daghesch, unter Wegfall des dritten Stammlautes¹); die Einzahl der letztern Form ist יְדָיָה, ebenfalls ohne Daghesch und verkürzt²). — Die Hiph liform ist

1) Die hebr. Uebersetzung lautet bei Nutt (Seite 78 Zeile 5 ff.):

יים לזכר חיים כרפאות האד וקטצות חוזת ויהיה גם הוא חסר כמו שטוכר כי חיות הנה מענין אחר איכר לוכרים חיים ככו כלים. «Man kann auch סיים ohne Dagheach im Jod und mit Qamez unter dem Heth sagen, das dann auch verkürzt ist; so gut wie man 2 Mos. 1, 19 mp, allerdings in einer andern Bedeutung, sagt, ebenso kann man in der männlichen Form omp sagen, entsprechend der Form 5/7. - Schon diese Stelle scheint verdächtig. wenn man sie mit R. David Qimht's Michlôl (ed. Rittenberg, Lyck 5602, Seite 120a, Zeile 13 f.) vergleicht, wo zu lesen ist: non en pr . לרבים בינים ברפיון כמו בלים בינים, כפו שטובר לנקבות, כי ביוח הנה Danach will es uns scheinen, dass die Uebersetzung Ibn Giqatiliä's mit den Worten שעק אשר schliefst, und daß die folgenden Worte die Randbemerkung eines Spätern sind. Was die Worte אין שיי betrifft, so kann diese möglicherweise der Uebersetzer hinzugefügt haben, um anzudeuten, dass unter my «Hebammen» zu verstehen seien, wie es auch Abulwalfd (in seinem Wörterbuche S. 222, Z. 9—12) erklärt, gestützt auf d. babylon. Talmûd (Qiddûschîn 74a und Schabbath 31a). واكثر فغه المعاني (الاخيرة) مشتقة) Letzterer fügt allerdings hinzu

das die letzten Bedeutungen von der ersten (Grund)bedeutung abgeleitet sind. — Bei Dukes beginnt die Uebersetzung unseres Fragments erst bei dem Stamme ron.

<sup>&</sup>quot;) Während Ḥajjūgʻ nur bemerkt, das mọ im Singular nop lautet mit Unterdrückung des dritten Stammbuchstaben, lesen wir in der Uebersetzung eine Erklärung, wie man sich den Sing. von ביים שומי של denken könne; es heißt dort (Nutt S. 78 Z. 7 ff.): אור היים ואינו ביים ביים מיש לאכר כי והיים ואינו ביים ביים מיש לאכר ביים מיש לא ביים מיש לאכר ביים מיש לאכר ביים מיש לאכר ביים מיש לאכר ביים מיש לא ביים מיש לאום מיש לא ביים מיש לא ביים מ

קְּחָיִהְי (Jos. 14, 10), הְּחָיִה (4 Mos. 22, 23), הַחָיִה (Richt.8, 19), הְחַיִּה (Jos. 9, 20), ferner יְּחַבְּיָה (בְּחַיִּה חִירָה (Jes. 57, 15) מְחַבְּיה (ebenda). — Das Pi'el ist הְּיָּחָה (Ps. 22, 30), מְחַבְּיה (4 Mos. 31, 15), הִיִּייִה (Richt. 21, 14), הְּחָיִה (2 Mos. 22, 17), הְחַיִּה (1 Sam. 2, 6), הְחַיִּה (1 Mos. 7, 3) und בְּחַבְיה (Ps. 33, 19). הובר (Jes. 30, 18). — Pi'el ist הְּהָר הובה (Jjob 32, 4), וְחַבְּיהִי (Jes. 8, 17), הְּחָבָּה (Can. 12, 12) und הַמְחַבֶּה (Jjob 3, 21).

הַמְחַכָּה (Jan. 12, 12) und הַמְחַכָּה (Jjob 3, 21). הַמְחַכָּה (Jes. 39, 1), חָלְיתִי (Richt. 16, 17 u. ö.), חֹלֶה (2 Chron. 16, 12) מְיָחָלָא (1 Mos. 48, 1 u. 1 Sam. 22, 8), חוֹלַת (HL. 2, 5), חָלָינוּ (Jes. 53, 4), חָלְינוּ (Hos. 5, 13), חָלְינוּ (Jes. 53, 4), חָלְינוּ (Hos. 5, 13), חַלְינוּ (Jes. 53, 4), חַלְינוּ (Jes. 53, 4),

kann auch annehmen, dass sie mg, alle drei Stammbuchstaben enthaltend, lautet, und nur der Plural ist verkürzt, sowie es bei mg und om der Fall ist, während das Femininum im Singular mg, wie mg und mg, und im Plural mg wie mg (Jos. 9, 5) lautet und wie diese immer den dritten Stammbuchstaben abgeworsen hat. — Diese Stelle dürste vielleicht von dem Uebersetzer herrühren, welcher das widergiebt, was Abulwalid im Risâlat attagrib wat-tashîl (vergl. Derenbourg Opuscules S. 330 f.) zur Erklärung und zur Rechtsertigung der an unserer Stelle ausgesprochenen

- Ansicht Hajjūg's anführt.

  1) In der arab. Handschrift ist fälschlich rom und ropp punktiert, und in der hebr. Uebersetzung fehlen diese Formen überhaupt. Jedenfalls haben beide Abweichungen ihren Grund in dem Umstande, daß die Formen ropp und ropp in der ganzen heiligen Schrift nicht vorkommen; aber Hajjūg führt stets auch Formen an, die nicht in

Punctationssystem u. s. w. (Wien 1863) S. XIX ff.

(Dan. 8, 27) בְּחֲלָיִים (Amos 6, 6), בָּחֲלָיִים (2 Chron. 21, 15), בְּחֲלָיִה (ebenda), הַחֲלָאֶיהָ (5 Mos. 29, 21) יֹ, הְחָלָא, (5 Sam. 13, 2), וְהִחְלָּא (Ps. 35, 13) יֹ, הְחָלֵיה (2 Sam. 13, 2), בְּחֲלוֹח (ebenda 5) יֹ, und וַיְחְלֶּל (ebenda 6) יֹ. Das Hiph'il heifst הָחֲלִיה, יְחֵלֶה (Michah 6, 13), הַחֲלִיה, יְחַלֶּה (יַתְלָּה רָתְּלֵיה ) und הָחֲלִיהִי (דָּתַלֵּה (T Kön. 22, 34 u. ö.)

- 2) Vergl. Michlôl a. a. O.
- 3) Die letzten vier Bibelstellen fehlen in der hebr. Uebersetzung.
  4) Bei Nutt ist statt 7000 in dem betr. Beispiele 70000 zu verbessern. Merkwürdiger Weise steht derselbe Fehler auch in der Concordanz ed. Bär s. v. 7111, während daselbst s. v. 2000 beide Male richtig citiert ist.
- s) In der hebr. Uebersetzung ist hinzugefügt: הארה היהול מספים ישניה «eigentlich müßten (die Formen) lauten הארה und הארה — Auch diese Worte scheinen eine spätere Glosse zu sein. Denn Ibn Giqaţiliä übersetzt das in dem Zusatz wiedergegebene, bei Ḥajjūg im gleichen Sinne oft gebrauchte arabische Wort ما المساق المس

Jehûda ben Dawid Ḥajjûg, Wien 1882 S. 12), während bei Sh'lomoh

- 7) So ist wohl zu punctieren, da Ḥajjūgʻ, wenn app gemeint
- wäre, wohl die Stelle אָרָה (Spr. 13, 12) citiert hätte.

  •) Der Verfasser wollte hier sicherlich nicht אָרָה (Jes. 58, 10) anführen; denn dieses Wort ist eine Bildung des Stammes אָרָה, in
- °) Die letzten drei Formen fehlen in der hebräischen Uebersetzung bei Nutt.

aber ist Hoph'alform 1), und wäre nicht das Ḥeth (erster Stammlaut), so stände sein O-laut, der bekannten Regel nach 1), unter dem Hê 1). (Ebenso sind Hoph'al) הַּבְּלָה, יְחֲלֶה, und יְחֲלֶה, יְחֲלֶה, und Pu'alformen 5) sind הַּלְה (5 Mos. 29, 21) und הַּבְּלָה (Jes. 14, 10), ferner הַּלָּה und יַחֲלֶה (in anderer Bedeutung ist יוֹלָה (in Kön. 13, 6) 7),

<sup>1)</sup> Wörtlich: «Ist eine Verbalform, bei welcher die thätige Person nicht genannt ist.» Gemeint ist mit diesem Ausdrucke Hoph'al oder Pu'al. Vergl. Bacher a. a. O. S. 31.

<sup>&</sup>quot;) Dass nämlich jede Passivform (Hoph'al Pu'al und Hothpo'ël) als ersten Vocal einen U-Laut haben muss. Aufgestellt ist diese Regel von Hajjüg in seiner Einleitung zu den Verben הים ישלא הארט מעל שלא הארט מעל וראשיה אוויים מעל בשוק שלא הארט מעל וראשיה אוויים מעל בשוק שלא בארט מעל וראשיה אוויים מעל בשוק שלא בארט מעל וראשיה אוויים מעל בשוק שלא בארט מעל וראשיה שונה על על על על אינה אוויים אווי

oder Qamez hatuf oder Holem.» Vergl. auch Dukes S. 41, Z. 16 f.

") Mit seiner Bemerkung will Hajjüg sagen, dass Heth als Kehlbuchstabe den Qamez-hatuf-Vocal erhält, der eigentlich unter dem He des Hoph'al stehen müste. Vergl. Michlöl S. 116b (אַרָּבָּיִי בְּיִּבְּיִי אַרִּיִּי אַרִּיִּי אַרִּיִּי אַרִּיִּי אַרִּיִי אַרִּיִּי בְּיִּבְּיִי אַרְיִי אַרִּיִּי בְּיִּבְּיִי אַרְיִי אַרִּיִי אַרִּיִּי בְּיִּבְּיִ אַרְיִי אַרִּיִּי בְּיִבְּיִי אַרְיִי אַרְיִי אַרִּיִי אַרְיִי אַרְיִּי אַרְיִי אַרְיִי אַרְיִי אַרְיִי אַרְיִי אַרְיִי אַרְיִי אַרְיִי אַרְייִי אַרְיִי אַרְיִי אַרְיִי אַרְיִי אַרְיִּי אַרִּי אַרְיִּי אַרְיִי אַרִּי אַרְיִּי אַרְיִּי אַרְיִי אַרְיִי אַרְיִּי אַרְיִי אַרְיִּי אַרְיִּי אַרְיִּי אַרְיִי אַרְיִי אַרְיִי אַרְיִּי אַרְיִּי אַרְיִּי אַרְיִּי אַרְיִי אַרְיִי אַרְיִּי אַרְיִּי אַרְיִי אַרְיִּי אָרִי אַרְי אַרְיי אַרְיי אַרִיי אַרְי אַרְיי אַרְי אַרְיי אַרְיי אַרְיי אַרְיי אַרְיי אַרְיי אַרְי אַרְיי אַרְי אַרְיי אַרְיי אַרְיי אַרְיי אַרְיי אַרְיי אַרְיי אַרְיי אַרְי אַרְיי אַרְי אַרְיי אַרְיי אַרְי אַרְי אַרְי אַרְי אַרְי עִּרְי אַרְי אַרְיי אַרְי אָרְי אָרְי אָרְי אָרְי אָרְי אָרְי עִּרְי אָּרְי אָרְי אָרְי אָרְי עִיי אָרְי עִּרְי אָרְי עְרְי אָרְי עְרְי אָרְי עְּי אָּרְי עְּיְי אָּרְי עְּיִי אָּרְי עְּיִּי עְּיְי עְּיִי עְּיִי עְּיְי עְּיְי עְּיְי עְּיְי עְּיְי עְּיִּי עְּיִי עְּיְי עְּיְי עְּיְי עְּיי עְּיְי עְּיְי עְּיִי עְּיְי עְּיְיי עְּיִי עְּיִי עִּיי עְיִי עְיי עְיִי עְּיִי עְּיִי עְּיִי עְּיְי עְּיי עְיִי עְ

<sup>9</sup> Die letzten vier Formen fehlen in der Uebersetzung.

<sup>&</sup>quot;) Wörtlich: «eine andere schwere Form». Gemeint ist Pi'ël und Pu'al, während unter dem früheren الثقيل Hiph'il und Hoph'al zu verstehn war. Ḥajjūg kennt auch noch ein ثقيل ثالث «eine dritte schwere Form»; so bezeichnet er nämlich die Form عتن. Vgl. Bacher a. a. O. S. 30.

<sup>•)</sup> Die hebr. Uebersetzung hat statt dieser Form

<sup>7)</sup> Die hebr. Uebersetzung citiert hier क्र (2 Chron. 33, 12).
Vielleicht ist dieses Citat das richtige, denn unseres ist weiter unten

יְחֵלּה (1 Sam. 13, 12), תַּלּה (Mal. 1, 9), יְחֵלּה (Spr. 19, 6) und יְחֲלָה (2 Mos. 32, 11), welches eigentlich תַּחָלָה lauten müſste, wie auch תַלֹּה (1 Kön. 13, 6) eigentlich für מַלָּה steht.

קרה חנה (Jes. 29, 1), יְחָנְה (ebenda 3), חָנֶה חנה (beides Ps. 27, 3), יְחָנֶה (2 Mos. 19, 2), יַחְנָה (2 Sam. 12, 28), חַנְה (Ps. 34, 8) und יְחָנָה (ebenda 53, 6) לוב, (Jer. 22, 23) anbetrifft, so gehört es nicht zu dieser Wurzel; und merke das wohl, denn es heißt nicht הָּוֹנְה , entsprechend נְּלָאֵיה (Jes. 47, 13) und יְלָבְּעִה (Jer. 31, 3) לֹבְּעֵיה (Jer. 31, 3).

יְּחְסָה חֹסה (Ps. 64, 11), אָחֶטָה (ebenda 61, 5), וְחָסָה (ebenda 36, 8), יְחָסָּה (5 Mos. 32, 37), חָסָיָה (Ps. 57, 2), חַסָּה

noch einmal angeführt. Wir sind trotzdem der arab. Handschrift gefolgt, weil es so aussieht, als ob am Ende an passender Stelle nur noch beiläufig bemerkt sei, dass auch das erste Citat eine apocopierte Form ist.

<sup>1)</sup> Letzteres Beispiel fehlt bei Dukes (S. 111), wo das hebräische Citat nur τοπο (l. οκ) οκο lautet, aber sicherlich wollte Ḥajjūg auch τοπο anführen.

<sup>2)</sup> So erklären alle Exegeten; nur Dûnash b. Labhrat (Sefer t'shübhôth D. b. L. ed. Filipowski S. 63) nimmt die Wurzel pn an. Vergl. die Anmerkung bei Dukes zur Stelle.

(Richt. 9, 15), מַחְמָה (Jes. 25, 4), חַלְחַסוּת (Rûth 2, 12), רְחַסוּת (Ps. 5, 12) und הוֹמָי (ebenda 17, 7).

עמיר, אָרְסְרָּרְ, אָרְסְרָּרְ, אָרְסְרָּרְ, אָרְסְרָּרְ, אָרְסְרָּרְ, אָרְסְרָּרְ, אָרְסְרָּרְ, אָרְסְרָּרְ, אָרְסְרָּרְ, וּחָסְרְּרְ, וּחְסְרִּרְ, וּחְסְרִּרְ (Est. 6, 12). — Das Pi'ël ist: חְסָרְּרְ (2 Chron. 3, 5) יוֹן (ebenda und Vers 8) und יוֹחְסָרְר (ebenda vers 7). — Das Niph'al lautet הְּחָקְרְר, יְנְחְסְרְר, יְנְחְסְרְר, נְחְסְרְר, יְנְחְסְרְר, וְנְחְסָרְר, וְנְחְסָרְר, וְנְחְסָרְר, (Ps. 68, 14) ist genau ebenso wie die Masculinform (der 3. sg. des Praet.) ווֹן ; nur ist in der Masculinform das Hê dritter Stammlaut, während es in der Femininform das Hê der Femininbildung ist. בְּחְסָרָר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich יְנְחְסָרְר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich אָרְחָסְרָּר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich אַרְסְרָּר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich יְנְחְסָרְר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich יְנְּחְסָרְר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich יְנְּחְסָרְר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich יְנְּחְסָרְר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich יְנְחְסָרְר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich ייִרְּסְרָּרְּרְּסְרָר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich ייִרְסְרָר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich ייִרְסְרָר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich ייִרְסְרָּרְּסְרָר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich ייִרְסְרָּרְּרְּסְרָר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich ייִרְּסְרָר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich ייִרְסְרְר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich ייִרְּסְרְר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich ייִרְר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich ייִרְר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich ursprünglich ייִרְרְּרְר (Ps. 68, 14) ist nämlich ursprünglich ursprünglich

walid's Wörterbuch (کتاب الاصول ed. Ad. Neubauer. Oxford 1875) s. v. pn (S. 237, Z. 12 ff.), ferner Dûnash b. Labhrat a. a. O. S. 64, Michlôl S. 129 b und Ma'aseh Efod S. 114.

- 2) Das bei Nutt angeführte אינט איז אינד eine Verwechselung mit Vers 4, wo יודע מעיכה ווע אינער אינע אינער אייער אינער איי
- ") Wir glauben, das الماضى المذكّر für المذكّر (Praet. masc.) steht, da nur dieses dem Participium Niph'al fem. ganz gleich ist; vom Mascul. des Part. spricht Ḥajjūgʻ erst später und sagt von ihm, das es mit Segol zu punctieren sei.
- א לפון נקבה ולכד השתל וסד ועסד העד וסד ועסד. «Das He ist Feminin-Endung und der dritte Wurzelbuchstabe fehlt; eigentlich müßte die Form מינים lauten, wie לְּבָּאָהְיּ (Zeph. 1, 18) und מְבָּאָהְיּ (Jes. 23, 15)». Man sieht, daß hier nur kurz vom Uebersetzer die Form ohne Rücksicht auf das Original erklärt ist. Die Beispiele am Schluß sind jedenfalls eine Glosse aus Parhön, wo die Stelle lautet: התמעל נושה במשקל נושבה.
- 5) Der Punstator unserer Handschrift, welcher אָרָטְ schreibt, hat offenbar unsere Stelle missverstanden; er scheint geglaubt zu haben, Ḥajjūg wünsche das Segöl unter Nûn.
- 9) Das Ende des Artikels lautet bei Nutt gleich hinter (שברה (s. oben Anm. 4) אואסר ליכר נחסה כמגול כמי ויש נוססה (im Masculinum aber sagt man הקים mit Segöl wie הְּפָּסָן (Spr. 13, 23)». Auch diese Stelle erinnert an Parhôn's המשלן נוססה.

קינה (4 Mos. 31, 42), וְחָצֵּה (benda 27), הְצָהְ (Jes. 30, 28), יַחֲצֵּה (Ps. 55, 24), יַחֲצֵּוּהוֹ (Jjob 40, 30), יַחֲצֵּוּהוֹ (Jjob 40, 30), יַחֲצֵּוּהוֹ (Jjob 40, 30), יַחֲצֵּוּהוֹ (2 Mos. 21, 35) und יַחֲצֵּה (1 Mos. 33, 1), entstanden aus מַחֲצָּה, das aber יְרַיִּחְיָ (1 gelautet hätte ), wenn nicht das Heth wäre ). Ferner הַּחָבֶּהְה (4 Mos. 31, 36), הַּתְצִּיהָה (3 Mos. 6, 13), יַצְּחַ (2 Mos. 26, 12) und רַצִּיהַה (1 Mos. 26, 12) und רַבְּיִּהְהַהּ

sierten ppn den Satz geschlossen hat.

«Wisse, das معربه (2 Mos. 11, 4) ein Infinitiv ist wie معربه المعربة والمعربة والمع

<sup>1)</sup> Vergl. Abulwaltd im Mustalhiq (Opusc. S. 146 Z. 6), wo er in Bezug auf יארים ווענים און ווענים און אין איי איי איי ווענים און ווענים און ווענים און ווענים און איי איי ווענים ווענים

scheint, mit Unrecht. Siehe unten Anm. 3.

") Unter الوجد ist «die zu erwartende Form» zu verstehen.

Vergl. Bacher a. a. O. S. 11.

<sup>&</sup>quot;) Welches als Kehlbuchstabe das doppelte Pathaḥ veranlaſst.

— Ibn Giqaṭiliā tibertrāgt: איד מיסיה או מיסיה או (l. אידער) אידער אודער אידער, אידער אידער, אידער אידער אידער, אידער אידער, אידער אידער, אידער אידער, אידער אידער, אידער א

<sup>&</sup>quot;

Be scheint, dass Ḥajjūg man für ein Hauptwort hält, wie יאַת. —

Man vergleiche dagegen die Meinung des Jepheth b. 'Alt (angeführt bei Munk: Notice sur Abou'l-walid etc. S. 41 Anm.); dieser sagt nämlich: مثل منع منع مناه مصدر مثل دسه والامر منع العام الله مصدر مثل داله مناه معالم الله من المناه من المناه مناه المناه والمناه والم

und יְחֵקְעָן (Dan. 11, 4), welches eigentlich וְחֵקְעָה lauten müſste ¹). Gieb wohl acht ²)!

- י תְּפֶּר חֹפּה (בּ תְּפֶּר חִיף, ein Praeteritum '), הָבָּה חֹפָה , תַּפְּרה , תְּפָּרה , תְּפָּרה , תְּפָּרה ,
- <sup>1</sup>) Bei Nutt lesen wir als Schluß des Artikels: הארות כני הוא הוא הוא הארות הארות משנה הארות בני חבנה הגלה ללא הזה החשים להגש כני חבנה הגלה ללא הזה החשים. (1 Mos.
- 1, 9), und beide müsten eigentlich ein Daghesh (im ersten Stamm-laut) haben wie rum und rum, wenn nicht Heth und Resh wären (die doch kein Daghesh vertragen). Auch diese ganze Stelle hinter raum ist späterer Zusatz und rührt fast wörtlich von Parhön
- her, wo zu lesen ist: אומיה במשקל וחייה והיישה שטרון ראוי לדגיש אילולי הדי"ח הדי"ח היי הייבוד בי הוא החברה.
  Die Worte הצה חברה מבי חברה הצה sind vom Glossator hinzugefügt; es sind die ihm aus RDQ's Michlöl geläufigen Paradigmen.

  \*\*Bezug auf diesen ganzen Artikel bemerkt Abulwalid in the state of the s
- عن اللغنافي اللغنافي كتاب (S. 243, Z. 14 ff.): حروف اللين بتشويش وبغير تحرير Diese Vocabel ist in der Schrift über die schwachen Buchstaben angeführt, aber in einem Durcheinander und ohne Klarheit. Abulwalid begründet dann seinen Vorwurf, indem er auseinandersetzt, das معروف اللين بتشويش وبغير تحرير in einem Durcheinander und ohne Klarheit. Abulwalid begründet dann seinen Vorwurf, indem er auseinandersetzt, das معروف اللين المعروبة المعروب
- die verschiedenen Bedeutungen von mit Recht, als unter den Begriff «in zwei Teile teilen» fallend, nicht als معنى أخر (in anderem Sinne) bezeichnet, was er nur thut, wenn die Bedeutungen so ver-

Ḥajjûg doch nicht anmerkt. — Wir glauben indels, dals Ḥaj. alle

- schieden sind, wie etwa יקלה «krank machen» und יקלה «anflehen». Vergl. auch RDQ Wörterbuch s. v. יומר Ende: בלט ענין ודלוקה כין שיראי Ende: הוא בלא שהה הוא כלא שהה או כלא שהה. "מואלים בשהה או כלא שהה. "מואלים בשהה או כלא שהה." "מואלים בשהה או כלא שהה או כלא שהה וו הוא היא בלא שהה."
- Plajjug hat hinter אומים das Wort האים (Praeteritum) hinzugefügt, wahrscheinlich um anzudeuten, das nicht der Imperativ gemeint sei, von dem er am Ende des Artikels spricht und hervorhebt, dass er nicht zu unserer Wurzel gehöre. Beide Uebersetzungen lassen das Wort מעל שלא האנד מעלו unübersetzt. Das bei Nutt an dessen Stelle stehende מעל שלא האנד מעלו (Pu'alform) halten wir für einen späteren Zusatz gleichwie das am Ansang stehende מעל כבר Siehe oben Anm. 3.

196 Peritz, ein Bruchstück aus J'hûdah Ḥajjûg's arab. Werke

קּחְקָּה , חְקָּקְה (Jehesq 8, 10 u. 23, 14) und הַּחְקָּה (Jjob 13, 27). Zu dieser Wurzel gehören aber nicht וְקַפְּה (Jehesq. 4, 1), חְקָּה (Jes. 30, 8) und חְקַה (4 Mos. 19, 2 u. 31, 21) ווין. Und wisse das.

קרה חרה (Jjob 42, 7 u. ö.), יְחָרֶה (5 Mos. 6, 15), חָרֶה (2 Mos. 4, 14 u. ö.) und יְחָרוֹ (Jehesq. 24, 10), welches eine Niph alform ist s). Ich halte aber יַחָר (Jjob 19, 11), weil es verschieden ist von יְחָר (4 Mos. 11, 10) und יְחָר (2 Mos. 32, 10) und wo sonst (יִחָר zu lesen ist) s),

<sup>&#</sup>x27;) Wie Menahem ben Serûq s. v. pn anzunehmen scheint. — Ḥajjūg führt alle diese Formen unter dem Stamme ppn an.

<sup>2)</sup> Im Mustalhik (Opusc. S. 144 Z. 4 ff.) sagt Abulwalid, dais Hajjûg auch im Artikel van (vergl. Dukes S. 159, Z. 15 u. Nutt S. 109, Z. 37) on als Niph'al von diesem Stamme anführt und die Form damit erklärt, dass das Rêsh eigentlich ein Daghesh haben müste; da demnach ror möglicherweise gar nicht zu ron gehört, so wundert Abulwalid sich, weshalb Hajjûg hier nicht organ (Jes. 41, 11) anführt, welches doch ohne Zweifel eine Niph'al-Bildung von mn ist. Uebrigens, meint Abulwalid, sei der Umstand, dass nu sowohl unter nn als auch unter 🥆 angeführt werde, damit zu erklären, dass das Hê in an Stelle des Rêsh in דו stehe. Abulwalid stellt im كتاب S. 90, Z. 7 (cf. הסקרה S. 46, 23) thatsachlich die Regel auf: das oft das He anstatt> وقد ابدلت الهاء كثيرا من احد المثلينَ des zweiten Doppelbuchstaben (in den Wurzeln, deren zweiter und dritter Consonant gleich seien) gesetzt werde», und führt auch dort als Beispiel an: פליט כל המחרם כך החדה אף יי מיט משלם שכן חדרים כמדני das die Bedeutung des Stammes in من اصله und and dieselbe sei wie in and (Jirm. 17, 6), wenn auch die Wurzeln verschieden (nämlich אד אף שו und יהד beien». — Die Beispiele אד אף und mr morem fehlen bei Nutt. - Dukes hat wohl nur me ohne in seinem Manuscripte vergefunden, so dass er die Form nicht erkannte; deshalb klammert er 🖚 ein und setzt dafür 🔊 📭 (HL. 1, 6). Ob Nutt (englischer Text S. 92, Anm. 1) die dort angeführte Lesart aus einer Handschrift oder von Dukes hat, ist nicht zu erkennen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bei Dukes sind die zwischen den Bibelstellen אין שוא יואר עום של und מידו בען נסעל stehenden Worte מידו בע streichen, da sie hierher garnicht passen.

für eine Hiph'ilform in derselben Bedeutung, welche abgeleitet ist von הַּחֲבֶּריה (Neh. 3, 20) ין, ייִחְבֶּר und ursprünglich הַּחֲבֶּריה heißt's). Die zu erwartende (apocopierte) Form aber müßte lauten תָּבֶּר entsprechend רְבָּבָּר (Ps. 105, 24) und ähnlichen Bildungen's). — Es

שך חוד עלי אפר סועל כבר הדורה וחודה ההפילו: Bei Nutt lautet die Stelle

- דמים דימים; sie scheint selbst für Ibn Giqațiliă, der ja nicht Wort für Wort übersetzt, doch etwas zu frei und ist sicherlich corrumpiert. Zum mindesten fehlt vor יייים das Wort ייי und müßste statt יייים das Wort יייים ist bestimmt eine Glosse, da hier so wenig wie sonst der Wegfall des Hê besonders erklärt zu werden brauchte. Das arabische Wort פול שיייים scheinen beide Uebersetzungen nicht vor sich gehabt zu haben, denn Ibn Giqațiliă übersetzt pn, welches dem arabischen יייים des dem arabische des statt יייים מוניים אומיים מוניים של הייים ש
- mm prm, das dem arab. ويمكن أن يكون entspricht. <sup>3</sup>) Auch diese Stelle ist in der hebr. Uebersetzung bei Nutt ginzlich verändert; sie lautet: חזיה ראוי להיות וחזר כמי משן וכב אל וכב מן הסכה . איםר את עכו כון הפרה לולא החת האלו היה כון הפתעל הקל היה ככו ויחר אף יי בישחאל mülste קיף lauten, wie קיף (Richt. 15, 4) welches von יקיף und ייף und ייף und ייף (Ps. 105, 24), welches von room kommt, wenn nicht das Heth wäre, (welches das doppelte Pathah veranlasst); wäre es Qal, dann müste es wie mm (4 Mos. 32, 13) lauten». Soweit könnte man allenfalls noch die Stelle als von dem Uebersetzer herrührend betrachten; was nun aber folgt, ist wohl späterer Zusatz des Glossators, der möglicherweise auch die nach dem Original hinter over zu erwartenden Worte קמק gestrichen, weil sie mit dem Zusatz in Widerspruch standen. Die Uebersetzung fährt nämlich fort: (1. חבול (תעובר) ביטרום כון הענון שוחזר הפתח היוד פועל האלקים שהדכה אפר והבעיוד והחדק היוד פועל האף wow der Unterschied zwischen beiden liegt in der Bedeutung; denn bei um ist Gott Subject, der seinen Zorn sehr entbrennen lässt; bei von aber ist der Zorn Subject, der entbrennt. — Der Glossator hat hier seine von Ḥajjûg abweichende, mit Ibn Esra's Erklärung (vergl. oben Anm. 1) übereinstimmende Auffassung zum Ausdruck

198 Peritz, ein Bruchstück aus J'hûdah Ḥajjûg's arab. Werke

ist auch möglich, das הַּהְהַה (Ps. 37, 1 u. Spr. 24, 19) zu unserem Begriffe gehört; es wäre dann eigentlich מתַּהָה, wie הַּהְבָּה (2 Kön. 14, 10 u. 2 Chron. 25, 19)¹). Indess kann es auch zu הְּתַהָה (Jirm. 12, 5) und (ebenda 22, 15) gehören, die der vierbuchstabigen Wurzel החרה entstammen; in diesem Falle würde der vierte Buchstabe (des Stammes) abgeworfen sein ²). — Was aber הַּהָּבָּה (Jehesq.

gebracht, und darum oben מניקו היה gestrichen. — Uns will es auch scheinen, als sei infolge der Einschiebung der Randbemerkungen eine Umstellung der einzelnen Sätze notwendig geworden. Wir würden die Stelle, mit Weglassung der Glossen, so emendieren: אך הדר עלי אפר פעל בכר [בענק זה] כן הדרה הדרה העקד להזון הדרה האל הדה כבר הדר אף אי בישראל הדה האר להדון מוך כבר בקר את עניר

י) Von welchem ebenfalls die apocopierte Form יין (5 Mos. 2, 9 u. 19) vorkommt. Die hebr. Uebersetzung (ed. Nutt) liest auch statt ממי חמר כם החמים לואח התנה Siehe dagegen die folgenden Anm.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die letzte Möglichkeit hält Abulwalid im Risälat-at-taqrib wat-tashil (Opusc. S. 332), wo unsere Stelle wörtlich angeführt ist, für gänzlich ausgeschlossen und bezeichnet ihre Annahme seitens Ḥajjūg's als einen Irrtum. Er sagt (ebenda S. 333, Z. 1 f.) فهر الذا افتعال من mn. «Es ist Hithpa'ël von mn مثل من ده وليس من mn اصلا wie שרח von ישו und kommt überhaupt nicht von מחדה. Wenn man aber einwende, Ḥajjūg habe doch vielleicht Recht und wan sei Qal, während mono Pi'ël sei, so stehe dem die (Nutt 12, 29 u. Dukes 14, 18) ausgesprochene Ansicht H's entgegen, dass eine vierbuchstabige Wurzel und als solche ist doch an unserer Stelle an ausdrücklich bezeichnet – niemals ein Qal hat; denn was nicht der Form مرط entspreche, sei ان کل فعل علی خلاف بنیۃ ملا فہو ثقیل immer eine schwere Form (Opusc. S. 333, Z. 6). — In seinem Wörterbuche aber (S. 760, Z. 23 fl.) eagt Abulwalid folgendes: وليس بمستنكر ان يكون الا ۱۳۳۳ تحروه خفيفا من فذا الاصل على زنة الله ولا يكون ناقص هاء كما جوزه ابو زكرياء لان اصل صه عند ابي زكرياء اعنى الفعل الماضي mm: وقد بينا في كتاب التسهيل والتقريب امتناع كون wm من بنیة mo mnm وملنا به هناک علی کوند من mn علّی مثال الله mn مت

üb. die hebr. Zeitwörter mit schwachen Stammlauten u. s. w. 199 24, 11) und קרה (Jjob 30, 30) anbetrifft, so gehören كما جوَّزه ابو زكرياء وهو وجه جاثز الآان الاجوز والاجود منه عندى

كوند خفيفا من مسه مه على زند اله الله في مسه مزيدة -Jeder . عَنْدُنَا لَلَالْحَاقَ كَمَا قَلْنَا وليست أَصَلًا كَمَا زَعَمَ أَبُو زَكُرِياءُ mann weiß, daß win (Ps. 37, 1 u. Spr. 24, 19) Qal von dieser Wurzel (אייה) ist, nach der Form המעל, aber nicht (eine Form) mit abgeworfenem Hê, wie Abû Zacarijjâ es für möglich hält, nach dessen Meinung die Grundform von mrro, d. i. das Praeteritum, mrs ist. — Nun haben wir bereits im Tashil und taqrib dargelegt, was der Annahme, dals won dieselbe Conjugation wie הייסיים sei, entgegensteht, und uns

dabei dort der Ansicht zugeneigt, es könne von 🗝 kommen und der Form החור (5 Mos. 2, 9 u. 19) gleich sein, wie es A. Z. ja auch für möglich hält; und das ist in der That eine annehmbare Ansicht, aber noch annehmbarer und besser ist, nach meinem Dafürhalten, die, dass es Qal von (derselben Wurzel wie) ist, entsprechend der Form אל הפעל; ist doch, wie wir gesagt, das Hê in החרה, nach unserer Meinung, nur als Anhängsel hinzugekommen, und gehört nicht zum Stamme, wie A. Z. glaubt. - Jedenfalls ist Abulwalfd später von seiner im Taqrib ausgesprochenen Ansicht (وليس من dals mon mit mon überhaupt nichts zu thun hat, zurückgekommen und auch davon, dass es Hithpa'ël von an sei. Um aber den Widerspruch nicht zu schroff hervortreten zu lassen, stellt er

letzteres als möglich hin und giebt sich, in Bezug auf die Verwandtschaft mit השידה, den Anschein, als habe er nur Ḥajjūg's Annahme einer Wurzel ann bekämpft, weil dieser nicht gewußt, dass der Stamm vo laute, das He aber nur angehängt sei. — Bei Nutt ist zunächst das sinnentstellende a hinter pyo zu streichen, ferner gehört die am Ende des Artikels stehende Glosse unmittelbar hinter men. Die Glosse selbst giebt das wieder, was RDQ im Michlôl über אין חחדר sagt. Im Wörterbuche (ס' השרשים) s. v. חדה lesen wir: משקל מות אות כון מפני פתחתו ואלו היה על משקל תחגר היה קמץ (קפוץ L) כמוה «die Form von אחר ist יְּשְׁכֵּל, und das ist richtig, weil es Pathaḥ hat, wäre es aber nach der Form von אָרָאָר, so hätte es wie dieses Qamez haben müssen», und in der Grammatik (הלק הדקדק) (siehe Michlol S. 118a, Z. 8) ist von dem Qamez in חתר gesagt, es stehe מושלום הדגש als Ersatz für das Daghesh», welches eigentlich im Rêsh von mon stehen müste, und dann heist es weiter (Zeile 10) אכל אל קוקור כסרעים שהוא כפתח איננו התפעל אך הוא כמשקל הָּבְּחַר הִּשְּׁמֵע ויהיה שרשו חדור והוא שלישי וכפועל הכבר יכוא רכיעי כי אחה כְּסְקוֹקה כאח האיך וְּסְקוֹקה את הסוסים יאסר העבר תְּנְקְּה, welches mit Pathah geschrieben wird, ist nicht ein Hithpa'ël, sondern die200 Peritz, ein Bruchstück aus J'hûdah Ḥajjûg's arab. Werl

sie nicht zu diesem Stamme, ich meine יוֹרה 1 Wisse das!

וְתֶשֶּה, הְשָּׁהָה, הְשָּׁהָה, הְשָּׁהָה, הְשָּׁהָה, הְשָּׁהָה, הְשָּׁהָה, הְשָּׁה חֹשֹּה (Ps. 28, 1) und בְּחֲשׁוֹת (Qohel. 3, 7). Das Hiph li is מָחֲשָׁה, (Jes. 42, 14), מָחְשָּׁיה (ebenda 57, 11) מָחְשִּׁיה (Richt. 18, 9) und מָחְשִּׁיה (2 Kön. 2, 3 u. 5) מַחְשִּׁים

selbe Form wie ייבות und poen, und sein Stamm ist das dreibuchstabig
יות. Dieses aber kommt im Pi'ël vierbuchstabig vor; denn יתות
יות בייבות וות בייבות היות מייבות בייבות בייב

1) Dukes meint, sie seien von der Wurzel von und wundert sich das Hajitg diese Stellen dort nicht anführt. Dieser citiert sie aber unter von (vergl. Nutt S. 46, Z. 26 u. Dukes S. 77, Z. 19). — Sieht übrigens auch Riselat at-taqrib (Opusc. S. 320, Z. 7 ff.), wo Abuwaltd denen gegenüber, welche es auffällig gefunden, dass Hajitg unter von nur von (Jes. 24, 6) und nicht unser von u. von anführt, den letztern in Schutz nimmt und erklärt, wie derselbe da gerade mit Vorbedacht zu Werke gegangen sein muss (علية المنافقة والمنافقة المنافقة والمنافقة المنافقة المنافقة والمنافقة المنافقة ال

Vertrauen auf die Einsicht des Lesers (اتكالامند على نهمنا نلك عند)

- \*) Ḥajjū, führt diese Form nicht als Citat aus der Schrift an. Bei Dukes steht dafür num, was aber gar nicht an diese Stelle passt
- \*) Bei Nutt steht vor vorm noch nurn, während die erste Form des Qal nun fehlt.
- 4) Welches Ḥajjūgʻ jedenfalls auch für einen Imperativ hält, obwohl es als solcher eigentlich wan lauten müßte. R. Josef Qimhi erklärt darum auch unser wan als Praeteritum. Vergl. Michlel Jofi z. St. Die arabische Handschrift hat allerdings wan punctiert, aber wohl nur zufällig, weil sie überhaupt meistens für hat. Vergl. oben S. 189 Anm. 2.
- <sup>6</sup>) Bei Nutt ist am Schlusse des Artikels noch בים lesen: איז מועל מושים לכל העם (Neh. 8, 11)», eine Glosse, die wörtlich aus RDQ's Wörterbuche s. h. v. abgeschrieben ist

th. die hebr. Zeitwörter mit schwachen Stammlauten u. s. w. 201

תְּחָה הְּחָהָה , הְהָּרְהָּ, הְחָהְהָּה (Spr. 6, 27), הְּחָהָה (ebenda 25, 22), הוֹהָה (Jes. 30, 14) und הַמְּחָהָה (3 Mos. 16, 12) וויין. — Eine zweite Bedeutung hat dieselbe Wurzel (im Hiph'il) הַמְּחָה, הָהְמָּה, und יְחָהָּה (Ps. 52, 7) און הַתְּחָר, הָהְמָּה (der Bildung nach) dem יַמְּרָך (1 Mos. 28, 3) und יִמְרָך יִיִּרְהָּ

<sup>1)</sup> Die letzten drei Beispiele fehlen bei Nutt; dafür ist zur Ertärung der Form הקיקה die Glosse hinzugefügt: מילימיה מילים מיל

<sup>&</sup>quot;) Hajjûg nimmt als erste Bedeutung jedenfalls «Feuer anründen» an, ebenso wie Menahem b. Serûq (vergl. Mahbereth ed. Filipowsky S. 96), und als zweite «wegscharren». — Gegen diese Erklärung wendet sich Abulwalid; im Mustalhiq (Opusc. S. 145 f.) meint er, we sei nicht ein Hiph'il — die Conjugation komme garnicht von arn vor —, sondern Qal, so gut wie appen; wenn man mit dem Suffix verbinde, so könne es nicht anders lauten als mre. — Ferner hatte mre nicht eine andere Bedeutung als mmn, mm n. s. w., sondern alle bedeuteten dasselbe, nämlich «wegscharren, fortnehmen». Vergl. auch sein Wörterbuch S. 255, Z. 24 ff. Ebenso ist auch die Meinung Dünash's ben L. (siehe Sefer t'shûbhôth ed. Filipowsky S. 65). — Ibn Giqatilia hat nun in seiner Uebersetzung, wie schon Derenbourg (a. a. O. S. 144 Anm. 3) bemerkt, den Text im Sinne Abulwalid's geändert und deshalb fährt er hinter אים שים סיים unmittelbar fort: איזיך ייזיך, lässt die Hiph'ilformen alle weg und ebenso natürlich das im Original folgende على مثل هم pose. — Die Worte mp vor por halten wir für eine Glosse, und ebenso das in dem einen Manuscrip, bei Nutt (H) noch hinzugefügte מלם ענק לקידות welches das im Wörterbuch RDQ's stehende מים ענק לקידות wiedergiebt. - Ibn Giqațilia hat demnach hier nicht nur nicht wörtlich übersetzt, sondern Hajjûg sogar Ansichten untergeschoben, die derselbe garnicht teilt. Es ist das ein Vorgehn, welches allerdings bei den mittelalterlichen Copisten und Uebersetzern nicht selten zu beobachten ist. — Vergl. Opuscules S. CXX, Anm. 6, und die bei Munk (Notice sur Abulwalid S. 212) angeführte interessante stelle aus der Vorrede J'hûdah ibn Tibbôn's zu seiner Uebersetzung les Wörterbuches des Abulwalid, wo über ein derartiges Vorgehn bn Parhôn's bittere Klage geführt wird.

 <sup>5)</sup> Dukes liest per, und ebenso findet es sich im Mustalhiq
 a. O. S. 145, Z. 1), wo unsere Stelle citiert ist. Wir halten
 Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 18, 1898.

202 Peritz, ein Bruchstück aus J'hûdah Ḥajjûg's arab. Werke

(HL. 8, 2) gleicht. Dahin gehört auch יו חַחָה (Spr. 17, 10), welches eigentlich הַּחָּהָה lauten müßte und Qal ist.—
Es sind aber diese beiden Worte nicht von (demselben Stamme wie) הַחַה (1 Mos. 35, 5) und הַּחָה (Spr. 10, 29 u. 21, 15) ), wie manche glauben (Spr. 10, 29 u. 21, 15) )

הוֹשׁ הְשָׁנְה, יְמְיִהְיּ, מְּשְׁרָה, הְשָׁבְּוֹה הְשָׁנְה, הְשָׁבְּוֹה הְשָׁנְה, הְשָׁבְּוֹה הְשָׁבְּי, ferner יְשְׁרָה (2 Mos. 35, 26) und הְשָׁבָי, ferner יְשְׁרָה (2 Mos. 35, 26) und הַשְּׁבָּה (ebenda 25).

indess unsere Lesart für die einzig richtige, weil doch Ḥajjūgʻ zum Beweise, dass pur ein Hiph'il sei, nur Worte anführen durfte, welcht wirklich in der heiligen Schrift gebraucht werden, die Form pu aber findet sich nicht in der Bibel.

<sup>\*)</sup> Gemeint sind men und rop. Vergl. Ende der Wurzel ren (Nur S. 110 u. Dukes S. 160).

<sup>4)</sup> Auch Raschi erklärt z. B. بيب mit den Worten مراه على المعرب عنه المعرب عنه المعرب الم

<sup>5)</sup> Statt der zwei Formen no und mo hat Dukes noch einma vong, und bei Nutt steht der Druckfehler von statt vo.

». die hebr. Zeitwörter mit schwachen Stammlauten u. s. w. 203

בּמְבְּחֵירֵי (1 Mos. 21, 16) 1). Möglich, das hier das Waw an Stelle des Hê steht, wie es auch sonst üblich ist bei den (Stämmen mit) schwachen Buchstaben 3); es müste dann eine Pi'elform sein 3) und ihre Ableitung 4)

יחיא קשה; er hat offenbar מיטי nicht als Pi'ëlform anerkennen wollen, da er es ebenfalls als Hauptwort ansieht und mit אור משלכו בישלכו בישלכ

ינה מעה (\* הְּמְעֵּהְה ), הְמְעֵּהְה , הְמְעֵּהְה (Jehesq. 13, 10) לונה Diese Wurzel ist als Hiph'll in Gebrauch, und zwar mit Waw (geschrieben), in welches das Jod sich verwandelt hat, wie ich Dir schon anfangs dargelegt (baher הוֹנְה , הוֹנְה , הוֹנְה , הוֹנְה (ebenda 5)), welches verkürzt ist und eigentlich בוּנְה ) lauten

<sup>1)</sup> Nach Abulwalid's Meinung fehlt hinter was der Stamm an, von dem waten (Jjob 18, 3) komme, wie when (1 Sam. 14, 8) von de (vergl. Opusc. S. 146, Z. 3). — Hajjūg hat wohl aber dieses West von einem andern Stamme abgeleitet, wie z. B. Raschi u. RLBG es thun.

<sup>&</sup>quot;) Unser Verbum gehört zu denen, welche nur im Hiph'll vorkommen. — Vergl. Nutt S. 13, Z. 20 ff. u. Dukes S. 15, Z. 6 ff. — Siehe auch oben S. 195, Anm. 3. — Bei Nutt ist auch, vermuthlich vom Glossator, hinzugefügt auch . — Das Qal auch ist neuhebräisch. (Vergl. Levy, J.: Neuhebräisches und chaldäisches Wörterbuch

<sup>\*)</sup> Siehe die Einleitung Hajjūg's zu den Verbis (Nutt, S. 22, Z. 6 ff. u. Dukes S. 40, Z. 4 v. u. ff.). — Die Worte کما اعلیتک انفا انفاد انف

O Das bei Nutt hinter mm stehende mm ist zu streichen, da es falsch ist.

müste. Dann הוְנִין, הוּנְיוּן, הוּנְיוּן (Jjob 19, 2)\*), das un verkürzt ist \*), der Imperativ הוֹנֶין, הוֹנִי, הוֹנִי, הוֹנִי, הוֹנִי, הוֹנִי, הוֹנִי, הוֹנִי, הוֹנִי, הוֹנִי, מוּנָה (Jes. 35, 10 u. ö.) \*) und מוֹנָה (Spr. 1, 10). Das Participium Niph'al \*) heißt הוֹנֶה (tực , נוֹנֶה letzteres hat den dritten Stammbuchstaben abgeworfen, ebenso auch die beiden Formen נוּנוֹת (Klgl. 1, 4),

<sup>1)</sup> Das bei Nutt folgende Stück το το το το γιασι» und verkürzt u. s. w.» ist aus RDQ's Michlöl (S. 123a, Z. 12) abgeschrieben, so spätere Glosse, und ebenso das folgende Citat: του το νιασεν elches erst hinter του stehen sollte. — Ueber του vergl. Abulwalid seinem Wörterbuche S. 274, Z. 4 ff. u. Abhraham ibn Esrå im aböth ed. Lipman, Fürth 5587 S. 61 a.

<sup>&</sup>quot;) Wir schreiben was mit Waw hinter dem Taw, obwohl es in en Bibelausgaben ohne dasselbe steht, weil Ḥajjūg sicherlich so sachrieben hat; denn er hätte die Form nicht als Lak (unverkürzt) essichnet, ohne eine Bemerkung über das fehlende wan ne zu sachen, wenn er pan geschrieben hätte.

<sup>&</sup>quot;) Vergl. dagegen die Ansicht Rabbenu Tam's (in S. T'shûbhôth tanash etc. S. 55), welcher sagt: יחושן מששי מן הח כבר חותן חוד היחון הכלון אשר חם כבר חותן יחבון ים היחון יחבון ים היחון יחבון ים היחון יחבון ים היחון היבון ים היחון יחבון יחבון ים היחון יחבון ים היחון יחבון יחבון יחבון ים היחון יחבון ים היחון יחבון יחבון יחבון יבלייון אים היחון יחבון יחבון יחבון יבלייון אים היחון יחבון יחבון יחבון יבליין אים היחון יחבון יחבון יחבון יבליין אים היחון יחבון יחבון יחבון יחבון יבליין אים היחבון יחבון יחבון

<sup>9)</sup> Bei Dukes fehlt die Form app, und bei Nutt außerdem noch po und der ganze Imperativ.

<sup>5)</sup> Dukes bemerkt: Hajjûg folgt hier Menahem b. Serûq, den knash widerlegt. — Uns scheint die Bemerkung nicht zutreffend u sein, denn auch Menahem nimmt nicht die Wurzel wan, sondern ur i Allerdings leitet er um und pr von einem und demselben tamme ab, was Dûnash nicht thut, da er pr von der Wurzel p bleiten will.

<sup>5)</sup> Bei Dukes muß man lesen הכון וְסְעָּל. — Ueber die Uebersetzung is Nutt siehe unten S. 206, Anm. 4.

<sup>7)</sup> Wir punctieren alle mit; beginnenden Niph'alformen mit Shûreq, att, wie sonst bei den Verbis ''e die Regel ist, mit Holem, weil e einzigen beiden in der Bibel vorkommenden Formen mit und so vocalisiert sind. — Vergl. RDQ's Michlôl S. 123 a, Z. 16 f.

<sup>\*)</sup> Bei Dukes lautet unsere Stelle הייסו מעל מיות מיות סות הייטו של Ob ohne ו hinter ו nur ein Druckfehler, oder ob der Herausgeber elleicht das dahinter stehende הייסות so verstanden, dass i, der erste idikal, sehlt, ist nicht zu erkennen.

welches eigentlich נוניות lauten müßte; dahingegen ist נונָה , welches seiner Bedeutung nach eine (andere) Niph'alform ist '), als Praeteritum unverkürzt. — Ferner נוניו, נוניון, oder in der üblichen Verkürzung 's, נונין dann נונין (מונית של לונית '). — Das Futurum 's) Niph'al wäre הַּנָנָה הְּנָנָרָה, הַּנָנָיָה, הַּנָנָיָה, הַנָנָיָה, הַנָנָיָה, הַנָנָיָה, הַנָנָיָה, הַנָנָיָה, הַנָנָיָה, הַנָנַיָּה, הַנָנַיָּה, הַנָנַיָּה, הַנָנַיָּה, הַנָנַיָּה, הַנָנַיָּה, הַנָנַיָּה, הַנַנָּיָה, הַנָנַיָּה, הַנָנַיִּה, הַנַנִּיָּה, הַנַנִּיָּה, הַנַנִּיָּה, הַנַנִיּה, הַנַנִּיִּה, הַנַנִּיִּה, הַנַנִיּה, הַנַנִּיִּה, הַנַנִּיִּה, הַנַנִיּה, הַנַנִּיִּה, הַנַנִּיִּה, הַנִּיִּה, הַנַנִיּיִה, הַנְיִּיִּה, הַנִּיִּיִּה, הַנִּיִּיִּה, הַנִּיִּה, הַנִּיִּיִּה, הַנִּיִּה, הַנִּיִּה, הַנִּיִּה, הַנִּיִּה, הַנִּיִּה, הַנִּיִּה, הַנִיּה, הַנִּיִּה, הַנִּיִּה, הַנִּיִּה, הַנִּיִּיּה, הַנְיִּיּה, הַנִּיִּה, הַנִּיִּה, הַנִּיִּה, הַנְיִּיְה, הַנִּיְיִּה, הַנִּיְיִּה, הַנִּיְּהָּה, הַנִּיְּהָּה, הַנִּיְּה, הַנִּיְּה, הַנִּיְּהָּה, הַנִּיְּהָּה, הַנְיִּיּה, הַנִּיּה, הַנִּיְּה, הַנְיִּהְיּה, הַנְיִּיְה, הַנְיִּיְּה, הַנְיִּהְיּה, הַנְיִּהְיּה, הַנְיּהְיּה, הַנְיִּהְיִּה, הַנְיִּה, הַנְיִּה, הַנְיּה, הַנְיִּהְיּה, הַנְּיִּה, הַנְיִּהְיּה, הַנְיּה, הַּיְּהָּה, הְּיִּהְיּה, הַנְיִּהְיּיִּה, הַנְיִּה, הַּנְיִּה, הַנְיִּה, הַּיְּנִיּיְה, הַנְיִּהְּיִּה, הַנְיִּה, הַנְיִּה, הַּיְּיִּיּה, הַּיְּיִּה, הַּיְּיִּהְּה, הַּנְיִּה, הַּנְיְּהְיִּה, הַנְיִּה, הַּנְּיִּה, הַּיְּבְּיִּה, הַּיְּהְיִּהְּיִּה, הַּיְּבְיּה, הַּיְּבְּיִּה, הַּיְּיִּה, הַּיִּיּה, הַּיְּבְּיה, הַּיְּיִּה, הַּיּיִּה, הַּיְּיִּיּה, הַּיְּיִּה, הַּיְּיִּה, הַּיְּיִּה,

Ibn Giqatilia ist die Stelle ganz verändert; sie lautet: תשים נוסעל נותח

Abhraham ibn 'Esrâ, der wohl auch hier das Original genau übersetzt, die Stelle (Dukes S. 103, Z. 19) lautet: קין מצו ממער מעלים הם מן

כאשר הנה מן הכסלה.

<sup>1)</sup> Mit الأنفعال bezeichnet Ḥajjūg hier alle Niph alformen außer dem Participium (المنفعل).

<sup>2)</sup> Ibn 'Esra überträgt das arabische على النقصان الجاري (mit der üblichen Verkürzung) nur mit dem Worte on.

a) Die arabische Handschrift hat nu ohne Jod, was auch angeht, so gut wie vittu (1 Sam. 2, 27).
 a) Statt der letzten zwei Formen hat Dukes irrtümlich die zwei schon vorher angeführten mm und vom. — In der Uebersetzung des

ألمستقبل (Futurum), gleichwie das hebr. היים wird von den Grammatikern als Gesamtname für unser Futurum und Imperativ gebraucht.

<sup>6)</sup> Bei Dukes ist der Druckfehler um in um zu verbessern. — Bei Nutt fehlen um und nunn.

welches zugleich Imperativ und Infinitiv 1) sein kann, und יינָה und יינָה 1). Auch יינָה (Klgl. 3, 33) kann zu unserem Stamme in derselben Bedeutung (wie die bisherigen Beispiele) gehören; indes ist es eine andere Art schwere Form (Pi'ël), und ihre Ableitung wäre: אַנָּה , אַנָּהְי, אָנָהְי, אָנְהְי, אָנְהְי, אָנְהְי, אָנְהְי, אָנְהְי, אָנְהְי, אָנְהְיּ, אָנְהְי, אָנְהְי, אָנְהְי, אָנְהְי, אָנְהְי, אָנְהְי, אָנְהְיּ, אָנְהְיִּ, אָנְהְיּ, אָנְהְיּ, אָנְהְיּ, אָנְהְיִּ, אָנְהְיּ, אָנְהְיִּ, אָנְהְיִּ, אָנְהְיִּ, אָנְהְיִּהְיּ, אָנְהְיִּהְיּ, אָנְהְיִּהְיּ, אָנְהְיִבְּיּ, אָנְהְיִבְּיִיּ, אָנִיּהְיִּ, אָנְהְיִּהְיּ, אָנְהְיִבְּיִּן וּיִבְּיִהְיּ, אָנְהְיִבְּיִהְיּ, אָנְהְיִהְיּ, אָנְהְיִּהְיִּהְיּ, אָנְהְיִּהְיִּהְיּ, אָנְהְיִבְּיִהְיּ, אָנְהְיִבְּיִּהְיִּהְיִיּ, אָנְהְיִּהְיּהְיּ, אָנְהְיִּהְיּהְיּ, אָנְהְיִּהְיִהְיִּהְיּהְיִיּ, אָנְהְיִבְּיִהְיּהְיּהְיִבְּיִיּ, אָנְהְיִבְּיִבְּיִהְיּהְיִבְּיִיּהְיִבְּיִיּהְיִיּהְיִבְיּיִהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִבְּיִיּהְיִבְיּהְיִבְיּהְיִבְיּיִיּהְיּהְיִבְּיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּיִיּהְיִבְּיִיּהְיִיּהְיִיּהְיּהְיִבְּיִיּהְיּהְיִבְּיִיּהְיּבְיּיִיּהְיִיּהְיִיּהְיּהְיִיּהְיּהְיִבְּיִיּהְיִבְיּיִבְּיִיּהְיִיּהְיִיּיִיּהְיִיּהְיּבְיּיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּיִיּהְיִיּהְיִיּיִיּהְיִיּיִיּיִיּהְיִיּהְיִיּהְיִיּהְיּיִיּיִיּהְיִיּיִיּיִיּהְיִיּיִיּיְיִיּיִיּיִיּיִיּיְיִיּ

<sup>1)</sup> Ḥajjūgʻ und auch beide Uebersetzer haben irrtümlich, was für das regelmässige Zeitwort gilt, dass nämlich die 2. sg. m. des Imperativ und der Infinitivus constructus gleich sind, auch auf unser Wort angewendet, dessen infinitiv indess man lauten müste.

<sup>4)</sup> Vergl. dagegen Michlöl (S. 123 a, Z. 24), wo umgekehrt gesagt ist: איז העסתה מעל החדר השפש התעלה העניעה על החדר לעלה, daß das Jöd des Stammes verschwunden, und das Jöd des Futurum geblieben. Siehe auch S. 208 Anm. 1 u. 2.

der Erklärung der Worte) וְיבִּשְׁהוּ (Naḥûm 1, 4)¹) und יַבְּעְּהוּ (1 Mos. 8, 10)³) dargelegt habe. — In einer andern

1) Die Stelle (Nutt S. 23, Z. 22 ff. und Dukes S. 42, Z. 16 ff.) lautet: Einige glauben, das in warn der erste Stammbuchstabe weggefallen sei. Ich will Dir nun beweisen, dass er nicht weggefallen ist. Bekannt ist: wenn wir das Jôd der 3. pers. (sg. fut.) zu dem Pi'ël 📆 setzen, so kommen zwei Jôd zusammen, von denen das erste Zeichen der dritten Person und das andere erster Stammbuchstabe ist, und man sagt van wie ver. Nun weilst du aber, daß das Jôd in vocallos wird, wenn Du die Conjunction 1 davorsetzest; setzest Du also dieses 1 vor das Jôd der 3. Person in var so wird dieses auch vocallos, muss aber in den Wurzellaut Jod, der deshalb auch ein Daghesh erhält, übergehen, weil die Sprache nicht die Fähigkeit besitzt ein vocalloses und vocalisiertes Jod hinter einander hörbar zu machen; daher sagt man wan und wayn so gut wie שמים und יישים. Dabei ist das mit Daghesh versehene Jôd in אויים an Stelle von zwei Jôd, von denen eines erster Stammbuchstabe und das andere Zeichen der 3. Person ist. Es ist nun klar, daß der erste Stammbuchstabe in wege vorhanden und nicht weggefallen ist«. — Wir haben die Stelle nach der Uebersetzung Ibn 'Esra's wiedergegeben, weil sie mehr dem Original zu entsprechen scheint als die von Nutt herausgegebene Ibn Giqațiliâ's; doch haben wir auch in jener zwei Emendationen vornehmen zu müssen geglaubt, und zwar (auf Zeile 18) סיעל כבר für מיעל und (auf Zeile 20) כבאח ישובר

statt على ما المعترفة عنده الله التي هي فادا والعطف المعترفة العلام على ما فسرت به مندغمة في الياء التي هي فاد الفعل المغتوحة على ما فسرت به صحوبه لآنه بها فانا زننا واو العطف المغتوحة على ما فسرت به صحوبه لآنه بها فانا زننا واو العطف المغتوحة الثانية المحافلة المعترفة المناتية الأولى واندغمت في الثانية الأولى واندغمت في الثانية المحافلة المعترفة الثانية المحافلة المحا

üb. die hebr. Zeitwörter mit schwachen Stammlauten u. s. w. 209 Bedeutung aber erscheint derselbe Stamm הוגיתי, הונה dessen Passiv (Hoph'al) genau ebenso lautet in הנה 1) (2 Sam. 20, 13), mit welchem der Bedeutung nach, auch

die Niph'alform נוני (Zeph. 3, 18) zusammentrifft \*). الله بسين وان الواحدة مندغمة في الاحرى ونلك عنده نظير . ما ابراه في درية دره محصه وفي مسلا رية . «Was مي anbetrifft, so ist nach

seiner Meinung die zu erwartende Form num mit zwei Jod, von denen aber das erste von dem andern verschlungen worden ist, eine Erscheinung, die er auch schon bei ייכשוי und m beobachtet.» <sup>2</sup>) Siehe die Stelle bei 'Alt b. Suleiman (a. a. O. S. 185, Z. 4 ff.) ويمكن كون واو تهمه مهم بدل من ياء ويمكن ان تكون الهاء اصليّة

ويكون ١١٦١ امّا فعل لم يسمّ فاعلد وكان الوجد فيد ١٩٦٩ مثل ١١٦١٠ ١١١ الذي على احد التفسيرين مقلم سم به ومعناه حبل برجل او ولد رجل ای ذکر وامّا ان یکون ممّا یسمّا فاعله ویکون فعلا ماضیا من

الْثقيل الذي امره प्रा بوزن ١٥٥٠ الذي يجي امره من प्राचाराज ١٠٥٥٠ (2 Sam. 20, 13) statt eines Jod steht. — Es kann aber auch das He zur Wurzel gehören; ny wäre dann entweder Pu'alform für न्त्र — wie ja auch न्त्र (Jjob 3, 3) nach einer (Sa'adjah's) Erklärung für my steht und ses ist ein Mann empfangen« oder soder ein männliches Kind gezeugt worden« bedeutet —; oder es wäre ein

Activum, und zwar das Praeteritum einer schweren (Pô'el-)Form, deren Imperativ yn hiefse, entsprechend yn, einem Imperativ zu ארסיש (l. ישישייטי) (Jes. 10, 13), welches Pô'ël ist zu (dem Stamme von) والفعل الذي لم Hos. 13, 15) «. — Bei Nutt ist das arabische) بهرة

ganz weggeblieben; dafür steht die wörtlich يسم فاعلم مثله سواء (aulser dem vom Glossator herrührenden יש לומר) aus RDQ's Michlöl (S. es Passiv ist und eigentlich कुल nach der Form नेम्न lautet «.

123 a, Z. 26 f.) abgeschriebene Glosse: חיש לוכר שחוא פתעל שלא מכר שם פתעלו \*) Abulwalid im Mustalhiq (Opusc. S. 127, Z. 8) stellt ryn und yo als in ein und derselben Bedeutung gebraucht, zusammen, und ebenso erklärt Raschi ענן התאה (Zeph. 3, 18) als ענן התאה in derselben Bedeutung wie קיף (2 Sam. 20, 13). — In der Uebersetzung Ibn

Giqatilia's ist consequenter Weise hier אים שם garnicht angeführt, da es schon früher erwähnt ist. Vergl. S. 206, Anm. 4.

Man sagt, das auch das Qal הָנֶה (Jes. 27, 8) dies (letzte) Bedeutung habe, und das auch das erste Hihier an Stelle des Jôd getreten sei 1).

ידי ידיה, ידיה, ידיה, ידיה ידיה (Jirm. 50, 14). Es ist möglich daß הָרָה (Jes. 11, 8) dieselbe Bedeutung hat, inder nur Hê an Stelle von Jôd getreten ist 5). — In eber derselben Bedeutung kommt auch die Pi elform vor nämlich אַרָה, יְדִיהְע, יִדָּיה, (Zech. 2, 4)4). —

von rum ist rum (Jes. 27, 8), dessen Infinitiv um (Spr. 25, 4), entsprechend rum (Jes. 59, 4). — Bei Dukes steht der Druckfehler

אינה אינה לים אונה.

\*) Die arab. Handschrift hat אינה, eine Lesart, die hierher nicht past. — Bei Dukes steht der Druckfehler אינה, und bei Nutt liest man אינה, welches wohl אינה, als Singular zum folgenden אינה, zu punctieren ist. Diese letzte Aenderung hat wohl der Glossetor vorgenommen, weil er die Futurum-Formen in der Glosse, mit

יח'יהיה besonders anführt; die Glosse lautet יהיה אירהן אחדה מייהן אחדה אירהן אחדה אירהן אחדה אירהן אחדה אירהן אחדה אונגער של אירה אונגער של אירה אונגער של אירה וואר בייה אונגער של אירה אונגער של אייה אונגער של אירה אונגער אירה או

אמר כי חידו אולים פונה ייאפינאס או ייסוד בי מידו שאר או אמר בי מידו אומר בי מידות. »Nac Jaḥjā b. Dāud ist die für ייח (Klgl. 3, 53) zu erwartende Fori

Wisse aber, das ידו (Joël 4,3) nicht zu diesem Stamme gehört, da man nicht ידו mit Hireq unter dem Jöd liest, wie doch bekanntlich die richtige entsprechende Form lauten müßte 1). — Von demselben Stamme giebt es auch noch ein Hiph il in einer andern Be-

weder für m oder aber für m mit einem Punkte unter dem Jöd stehe, dem Worte به (Ps. 119, 95) entsprechend gebildet. « Hajjüg sagt aber, wie schon Pinsker (in seiner hebr. Uebersetzung a. a. O. S. 192, Anm. 3) erklärt, ganz etwas anderes. Vergl. auch die

وان الوجد في ١١ سار امّا ١١٠ falsch wieder, wenn er sagt: سور سار الوجد في ١١٠ سار المّا

S. 192, Anm. 3) erklärt, ganz etwas anderes. Vergl. auch die folgende Anm.

1) In der von Nutt herausgegebenen Uebersetzung ist hinter ככו גלי ערודה אך הוא מן ידר ככו טכו ידר מון של die Glosse hinzugefügt: ככו גלי ערודה אך הוא מן ידר ככו טכו וידר או (Jehes. 23, 10); vielmehr kommt es von ידר, wie ידי ער מון ער ערודה אריין אופי ידי ער מון ער ערודה אריין אופי ידי ער אויין אופי ידי ער מון ער ערודה אריין אופי ידי ער אריין ארי

Letztere Ansicht hat auch Ḥajjûg, der ייי unter manführt. VerglNutt S. 110, Z. 27 und Dukes S. 160, Z. 16.—Anderer Meinung ist
der Grammatiker Jiṣḥaq b. Shaûl, dessen Ansicht Abulwalid im Risalat
at-taqrîb wat-taṣhil (Opusc. 333 f.) anführt, und der sagt, daßs m von
mp komme und eigentlich المنتقاد المنافعة والمنافعة المنافعة والمنافعة والمن

Dazu macht Abulwalîd hier die Bemerkung, dass diese Ansicht wohl möglich sein könnte. Gott weiss es. In seinem Wörterbuche aber erklärt er sich entschiedener für Jishaq b. Shaûl und führt als neuen Beweis für die Richtigkeit von dessen Ansicht die Form (Klgl. 3, 53) an, von der doch ohne Zweisel dasselbe gelte, wie von varn. Vergl. oben S. 208, Anm. 1 u. 2, S. 210, Anm 4. Siehe auch Michlöl S. 123 b, Z. 3,

deutung, in welchem das Jôd (des Stammes) in ein ruhendes Waw umgewandelt ist, nämlich הְּדֵיהָא (Jjob 40, 14) יוֹרָה (Spr. 28, 13) und הְּדָה (Ps. 50, 14) המוֹרָה (Ferner das Hithpa'ël הוֹרָה (3 Mos. 5, 5) und הַּתְּבָּה (4 Mos. 5, 7) .— Eine dritte Bedeutung hat הִּרְבֵּינ (Ps. 75, 2), הַּרְיַנ (ebenda 71, 22), יוֹרוֹר (ebenda 99, 3), יוֹרוֹר (ebenda 28, 7),

1) Abulwalid (Wörterbuch S. 276, Z. 12 ff.) meint, dals me

als פעק הדי אי שכח הדואה es bedeute entweder >bekennen< oder >Lob

und Dank«.

seiner Bedeutung nach, besser zu dem weiter unten angeführten vom (Ps. 75, 2) u. s. w., als zu مربت (Spr. 28, 13) passe, da letzteres, » bekennen« (اقترار) bedeutet, während unser الشكر) zu übersetzen ist, und daher dem Begriffe مراد خطب danken« (الشكر) sehr nahe steht, wenn es sich allerdings auch mit diesem nicht gans deckt. — Vergl. Michlal Jöff zu Jjob 40, 14, wo به وجداقتد wird

a) Ḥajjūgʻ erklärt hier and als »Bekenntnis«, und ebenso sagt Raschi z. St. מיוים מיוים. — Vergl. dagegen Abhraham ibn Esrä in seinem Commentar z. St. und Michlal Jöff ebenda.

a) Ibn Giqatiliä übersetzt براو محركة mit brow warm rem up u mit einem beweglichen, bei der Aussprache hörbaren Waw«. Diese Stelle zeigt uns, was derselbe mit seiner Bemerkung in der Einleitung meint, wenn er sagt, dass er oft der Deutlichkeit und des bessern Verständnisses wegen ein arabisches Wort mit mehreren

hebräischen wiedergebe. Vergl. oben S. 176.

<sup>5</sup>) Bei Nutt ist zwischen den Beispielen אָרְאָרָהְי (3 Mos. 5, 5) und אַרְאָרָהְי (4 Mos. 5, 7) auch noch אָרְאָרָהְי (3 Mos. 16, 21) hinzugefügt

<sup>6)</sup> Bei Nutt ist hinter אידו hinzugefügt אולים שורח (in der Bedeutung →Lob <). — Vergl. Sh'lomoh b. Parhôn s. h. v., wo hinter den Bei spielen die Worte אינון שורח חדל מיל לשון שורח שורח עודה בעוד steht. Siehe S. 213, Anm. ξ</p>

ab. die hebr. Zeitwörter mit schwachen Stammlauten u. s. w. 213

יהודוף (ebenda 45, 18), יהודה (Neh. 11, 17)) und יהודה (1 Chron. 16, 34 u. ö.). — Eine vierte Bedeutung (endlich hat derselbe Stamm) in הודה (Neh. 12, 31) und יוֹרָהוּ (ebenda v. 38)).

\*) Ueber die letzten drei Formen vergl. Ibn 'Esra's Sefer Şahôth S. 49b und Michlal jöff zu Ps. 28, 7, ferner Munk: Notice sur Abou-l-walfd S. 186, Z. 10 ff.

") Ḥajjūgʻ erklārt beide Worte im Sinne von »Schaar, Ḥaufe«; ebenso sagt Abulwalid in seinem Wörterbuche S. 276, Z. 20 und ihre Bedeutung ist: Schaaren«, und Abhraham ihn Esrā z. St. erklārt unser Wort: mmh (l. progp) prope en o p weps mm ber per en orb. — Vergl. dagegen die Erklärung des Talmåd

wenn auch (der ursprüngliche erste Stammbuchstabe) Jod, (aus welchem das in der üblichen Form men erscheinende Waw doch erst geworden ist), hier wieder sich zeigt. — Diese ganze Stelle ist fast wörtlich aus RDQ's Michlol (S. 123 b, Z. 6 ff.) und aus dem Wörterbuche desselben s. h. v. abgeschrieben; aus letzterer Stelle haben wir auch den durch zwei Fehler verunstalteten Text Nutt's verbessert. — Die Worte verb pen hat der Glossator zum Beginn des aus dem Wörterbuche entnommenen Stückes hinzugefügt, weil in

aus dem Wörterbuche entnommenen Stückes hinzugefügt, weil in Qimht auf diese zweite Erklärung unsere erste (schon im Michlöl a. a. O. gegebene) folgen läfst und letztere mit den Worten einführt מהו besser als jene erste Erklärung ist die folgende«. — Der andere Teil der Glosse, der hinter מהו השניח קפאים על העניד ועל הענידות (הענידות אום בכ"ר של ע"א (אום בכ"ר של ע"א אום בכ"ר של ע"א (ו. אום בכ"ר של ע"א בכ"ר ע"א בכ"ר של ע"א בכ"ר ע"א בכ"ר של ע"א בכ"ר ע"א בכ"ר

נה (Jehesq. 18, 12 und 16), יונה, הוניה (ebenda V. 7), יונה (3 Mos. 25, 17), הוניה (Jehesq. 22, 7) und לְהוֹנוֹחְ (Genda 46, 18). — Man sagt auch, daís כְנוֹן (Spr. 29, 21) nach Stamm und Bedeutung hierher gehöre ), und zwar (wäre die Form so zu erklären,)

ובשתי חודות וכשיר וכ"ד מחלכן ושתי חודות אחרידם וכגמרא הגא מה"מ דכחיב ואונטידה שתי חדרות משמע שודם לחכי חדדה שודם חמץ וקוראום גדולות כי במצה חיו שלשה מיני (מינים .1) חלה . בעיקים ורבוכה ובחבץ לא היה אלא בין אחד חנה בין החבץ כנגד שלשה ביני כובה. Deutsch: mm (Neh. 12, 31) bedeutet »Schaaren«; aber im Tractat Sh'bhû'ôth (Pereq II, Mishnah II) haben wir gelernt: Man vergrößert die Stadt und die Tempelhallen nur im Beisein des aus 71 Richtern bestehenden Gerichtshofes, unter Darbringung zweier Dankopfer und mit Gesang, und der Gerichtshof schreitet voran und die beiden Opfer werden hinter ihm (getragen). - (So lautet die Uebersetzung wörtlich; nach der überlieferten Erklärung aber sollen die Richter hinter den Dankopfern geschritten sein.) In der G'mara aber heisst es auf die Frage: Woher weiss man, (dass die beiden Dankopfer bei dieser Gelegenheit erforderlich waren)? ---Weil nach dem Wortlaute der Schrift Nehemjah berichtete: » und ich stellte zwei Thodhoth auf.« Daraus folgt, dass so gut wie in der Mishnah, wo unzweifelhaft von Opfern in Gestalt von Broten die Rede ist, da eines gegessen und das andere verbrannt wurde: auch in der zum Beweise citierten Bibelstelle unter nun Opferbrote zu verstehen sind, und zwar gesäuerte, die »große« genannt werden; es waren nämlich von den vier dem Dankopferthier beigegebenen Brotarten (vergl. 3 Mos. 7, 12 und 13) drei ungesäuert, und zwar ein (gewöhnliches) Brot, ein dünner und ein eingerührter Kuchen, und nur eine gesäuert. (Nach M'nahôth 77b aber wurde der eine gesäuerte Kuchen aus demselben Quantum Mehl zubereitet wie alle drei ungesäuerten zusammen;) folglich entsprach die eine gesäuerte Art genau den drei ungesäuerten Arten zusammen (und konnte daher im Verhältnis zu jedem der letztern als »größere« Art bezeichnet werden). - Auch dieser zweite Teil der Glosse ist vollständig aus RDQ's Wörterbuche s. h. v. abgeschrieben.

<sup>1)</sup> Bei Nutt ist hinter מתל כם die Glosse ישמכת כי החד לוו יום in welcher das Jôd (des Stammes) in ein ruhendes Waw sich verwandelt hat hinzugefügt.

<sup>5)</sup> So ist die Meinung des Menahem b. Serûq (Mahbereth S. 41 a, Z. 12 und S. 123 a, Z. 3 v. u.), den aber Dûnash (T'shûbhôth S. 29

dass der unhörbare, schwache Buchstabe zwischen Mêm und Nûn erster Stammbuchstabe, während das letzte Nûn nur angehängt ist 1). — Man sagt ferner 2), dass קַּיִּנְהָ (Zeph. 3, 1 und Jirm. 46, 16 und 50, 16) dieselbe Bedeutung hat 3).

und 30) widerlegt, indem er es von poder von pp. (Dan. 1, 10) abgeleitet wissen will. — Auch Abulwaltd sagt im Mustalhiq (Opusc. S. 89, Z. 3 1), dals pp von der Wurzel p stammen könnte (ويجوز). Vergl. auch des letztern Wörterbuch S. 285,

<sup>3</sup>) Siehe Menahem b. Sertiq, welcher (a. a. O. S. 123 unten) sagt : אינס אלידט איני מיער מינטיז: Es giebt auch Erklärer, welche mit ihnen (nämlich mit מנון, חנו ש. s. w.) מינין (Zeph. 3, 1) in Verbindung bringen.

3) Die Glosse bei Nutt γρος cm entspricht den Worten in RDQ's Michlol (S. 123b, Z. 13) υσο γης αναν. — Abulwalid in seinem Wörterbuche (S. 285, Z. 16 ff.) zählt als zu unserer Wurzel gehörig noch auf γρο (Jes. 49, 26), ferner τρι (Ps. 74, 8), welches Futurum Qalist, und der Form τρι (4 Mos. 21, 30) entspricht, und endlich γρο (3 Mos. 5, 7 u. ö.) und τριγ (H. L. 5, 17. — Siehe auch die Wörterbücher Ibn Parhön's und RDQ's s. v. πρ und über τριγ Ibn Esrâ's Sefer Ṣaḥôth S. 53a.b. — 'Alt b. Suleimân (a. a. O. S. 187, Z. 11) behauptet, daſs Ḥajjūg als zu unserem Stamme gehörig anſühre τριγ (Jirm. 46, 16) und auch τριγ γρίγ (Ps. 123, 4) (πρ. τριγ τριγ ξεν τουν ναν). Das ist aber ein Irrtum, da τουν ναν bei Ḥajjūg garnicht angeführt ist.

יִעָה יִעָיהִי , וָעָה יֹעה (Jes. 28, 17) und יִישָה. — Man sagt, dals auch יעים (2 Mos. 38, 3 u. ö.) hierher gehöre 1). יָסָרה, יָסָרה, יָסָרה, (HL. 7, 7), יָסָר (ebenda V. 2), אִיסָה und ייָקה (Jehesq. 31, 7) ist in derselben Weise wie שָּׁשָׁרַ (4 Mos. 21, 1) und מָּמָה (Jjob 31, 27) verkürzt und lautete ursprünglich וַיִּקָה, und zwar ist der ruhende schwache Buchstabe 4) zwischen dem (ersten) Jôd und Pê erster Stammlaut, entsprechend

1) So wird es von fast allen Auslegern erklärt. — Dukes hat,

ייסיית zu lesen ist: ייסיית, das bei Dukes steht, ist ein

dem Shin in אָרָשָׁב ). — Ebenso ist in והַיסי (Jehes. 16, 13) der dritte Wurzelbuchstabe ausgefallen, wie in וְחְבְנִי (ebenda V. 24) und es müste eigentlich וְקְימְי (Ps. 50, 2), יפר (Jehesq. 31, 9), יַּמָה (HL. 6, 4) und יְּחָה (Jirm. 4, 30) אָר. —

von seiner schlechten Handschrift irregeleitet, das gar nicht hierher passende Wort ⊃m (Klgl. 2, 1) statt om. 3) Statt der letzten zwei Formen steht bei Dukes ng. pn (HL. 1, 15), das aber hierher nicht passt.

<sup>3)</sup> Hajjûg hat die Lesart Ben Naftali's, der auch Abulwalid (Sefer hariqmah S. 171, Z. 8) den Vorzug giebt vor der Ben Ashers, welcher punctiert. Siehe Riqmah a. a. O. und S. 28, 17 ff., Ibn Esra: Sahôth S. 53 b, Z. 7 und RDQ's Michlol S. 123 b unten. —

Vergl. auch Ma'aseh efod S. 99, Z. 14 f., wo das ganz unverständliche לק אשר zu verbessern ist in לק אשר. 4) Wir haben entsprechend beiden Uebersetzungen und dem الساكن الليب die Worte الذي Citat im Riqmah (S. 171, Z. 7) vor

hinzugefügt. 5) Das bei Nutt hinter שאן וישכ stehende אויס וישר rührt jeden-

falls vom Glossator her; auch im Citat im Riqmah (a. a. O.) ist

nur vom מישי die Rede. Auch das bei Nutt hinter איסיי hinzugefügte על סשקל חַאְנְּלִי ist Glosse und stammt aus RDQ's Michlôl (S. 124a, Z. 2 f.), wo hinter

Fehler. ') In Nutt's Ausgabe findet sich hinter 🗫 die Bezeichnung אס אס אוס א Nomen , hinter יסה עשיחי das Wort אור Adjectiv « und החסעל

Hierher gehört auch die Form מְּלְּיִלְי (Ps. 45, 3), in der jedoch¹) eine Wiederholung (zweier Stammlaute) stattfindet, ähnlich wie in מְּלְרָּהָ (3 Mos. 13, 42), מְלַרָּהַ (Ps. 38, 11) und מְלַרָּהַ (Spr. 21, 8), indem das erste Jôd erster Stammlaut, das darauf folgende Pê zweiter und das Jôd danach dritter, das zweite Pê aber wiederholter zweiter und das diesem folgende Jôd wiederholter dritter Stammbuchstabe ist²). Beachte das! — Die Pi'ëlform lautet: מַּלְּהָר, יִּלְּיִהָ, יִּשְּׁהָר, יִּשְּׁהָר, יִּשְׁהָר, (Jirm. 10, 4).

יַרָה יֹרה (4 יִירֶה, 15, 4), יַרָה (1 Mos. 31, 51), יַרָה יֹרה (אַיִּרֶה, 4), יַרָה

hinter भूगून; alle diese Bezeichnungen sind auch im Wörterbuche RDQ's an den entsprechenden Stellen s. v. no zu lesen, woher sie wohl auch der Glossator genommen haben dürfte.

<sup>&</sup>quot;) Das arabische ولكنه übersetzt Abhraham ibn 'Esrâ hier mit dem gleichlautigen ph, obgleich die Bedeutung des letzteren dem arabischen Worte nicht entspricht; R. Mosheh ibn Giqațiliâ überträgt es richtig mit pe.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Den arabischen Text, in welchem acht Worte vom Copisten fortgelassen worden sind, haben wir nach dem Citate bei Bacher (Terminologie S. 26, Z. 5 ff.), mit dem auch die Uebersetzung Ibn Esra's wörtlich übereinstimmt, vervollständigt. Ibn Giqațilia hat nicht wörtlich übersetzt, sondern sagt nur: אך נשנו כי סעם שניה תפא הייוד אירים שימים אירי . Nur sind das Pê und das Jôd ein zweites Mal wiederholt, wie in סיריסוי und ידירסיי. — Die folgende Glosse: יינגליה יסה־סידי יפהרקבה La ונכפלו בו העין והלכור האע"ם שוכחב כשחי כולות הם כמלח אחת כמו ספחדקות (Jirm. 46, 20) ist der zweite und dritte Stammbuchstabe wiederholt; es ist nämlich, obgleich in zwei Worten geschrieben, doch nur als ein Wort zu betrachten, genau so wie πρπρε (Jes. 61, 1)« ist aus RDQ's Wörterbuche entnommen, wo zu lesen ist: הבהכםל חעין ודולסר אָמֶלֶה יְפָה סָהָה מִעְרָים האנ"ם שונכתב בשחי כולות ענינו כולה אחת וכבודור סקה קוד. — Ḥajjûg hat no no vermutlich deswegen nicht erwähnt, weil es zwei Worte sind. — Vergl. dagegen Abulwaltd: Riqmah S. 66 unten und RDQ: Michlöl S. 163 b unten.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Dukes hat statt מוסיים, die Form סיס.

<sup>\*)</sup> In der Handschrift ist schon diese Form nu punctiert; wir glauben indes, dass Hajjūg seiner Gewohnheit gemäs auch hier erst das Futurum Qal anführen wollte, und schreiben nu. — Auch

(2 Mos. 19, 13) לירוח, לירוח (Ps. 11, 2), היורים (1 Chron. 10, 3) טורוח (2 Kön. 13, 17) של .— Die Hiph llform ist אוֹרָה (Jjob 30, 19) שׁוֹרָה (1 Sam. 20, 20), מַיוֹרָת (Ps. 64, 8), עוֹרָה (2 Kön. 13, 17) שׁוֹרָה (2 Chron. 35, 23)

der Glossator scheint wohl m. gelesen zu haben, da er sein aus RDQ's Wörterbuche entnommenes wert hinter unser Wort gesetzt.

1) Das Citat 2 Mos. 19, 13 fehlt bei Dukes. — Bei Nutt folgt

- 3) Da es hier nur auf die Form oppn ankommt, hat wohl auch Hajjüg, wie aus dem Text unserer Handschrift und bei Dukes ersichtlich opp gar nicht mit angeführt. — Bei Nutt dagegen steht das ganze Citat oppn oppn schon hier, und ist dafür weiter unten, wo es der Form oppn wegen hingehört, fortgelassen. — Siehe S. 219, Ann. 1.

Commentar zu 2 Mos. 19, 13.

- a) Auch hier wird im arabischen Original nur die Qalform مر citiert ohne مر , während beide Uebersetzungen بية وبعد lesen.
- 4) Die Handschrift punctiert vpp und ebenso ist unser Wort im Michlol S. 124a, Z. 6 geschrieben, wo aber schon von dem Herausgeber auf die Abweichung von der überlieferten Lesart aufmerksam gemacht wird.
- ") Bei Dukes fehlt hier אין קייה מיים קיים אויה (wahrscheinlich, weil es oben schon einmal bei ihm angeführt ist. Siehe oben Anm. 3. Bei Nutt ist hinter אין שיים שליים שליים שליים שליים אין שליים ואין לכד וכשכים איים שליים ואין לכד וכשכים איים שליים ואין לבד וכשכים איים שליים ואין לפון איים אויים שליים ואיים שליים איים לכד וכשכים איים שליים ואיים לבד וכשכים איים שליים ואיים לבד וכשכים איים לבד בישכים לבד בישכים

מורים (1 Sam. 31, 3) 1). — Eine andere Bedeutung hat הורוני (2 Kön. 12, 3), ווורני (Spr. 4, 4) 2), הורוני (Jjob 6, 24), מורי (Spr. 5, 13) und להורוז (3 Mos. 14, 57) 3). — Der letztern Bedeutung nahe 4) ist auch die von הוד (Jes. 59, 13) 5). — In einer dritten Be-

Reihenfolge der beiden Formen vom Glossator vorgenommen worden ist, von dem die zu den Formen hinzugefügten Erklärungen herrühren; denn Ibn Giqatiliä wendet den bei Parhön und RDQ sehr haufig gebrauchten Ausdruck wowo nie an; er hat dafür das dem arabischen genau entsprechende rpy oder man rpy.

1) Bei Dukes steht statt der letzten zwei Beispiele nur proporter

- (2 Sam. 11, 24), das aber מירוש שרים geschrieben wird. Vergl. RDQ's Wörterbuch s. h. v., wo diese Stelle mit der Bemerkung begleitet ist: אין מירו מיניס לים המיני .— Bei Nutt fehlt מירו מינים אווים בארים ולים מינים. Bei Nutt fehlt אווים אווים בארים המינים לים מינים מינים אווים אווים אווים אווים אווים מינים מינים
- אריית מיצים מיצים מידעה (2 Chron. 28, 15) steht das Alef an Stelle des dritten Stammbuchstaben He. < Diese Glosse, welche eigentlich hinter die Qalformen, entweder hinter war mon oder

hinter m m, gehört, aber wegen Raummangels etwas tiefer zu

- stehen kam, ist wörtlich aus RDQ's Wörterbuche abgeschrieben.

  \*) Unsere Handschrift liest woon or maria; bei Nutt findet sich dafür viz pu maria (2 Mos. 35, 34), und Dukes endlich hat das falsche Citat woon po maria. Vergl. dagegen Abulwaltd im Risalat-at-taqrib (Opusc. S. 334, Z. 4), wo unsere Stelle richtig citiert wird.
- 4) Die Worte sind nicht so zu verstehen, als ob Ḥajjūgʻes auch für möglich halte, das the nicht von ihr kommen könnte, wie RDQ geglaubt zu haben scheint, da er (s. v. ihr) beim Citieren unserer Stelle statt pur ind die Worte par in hat; dass the vom Stamme in ist, steht bei Ḥajjūgʻ fest; was er unbestimmt läst ist die Bedeutung. Er scheint es nämlich nicht für ausgeschlossen gehalten zu haben, dass the die Bedeutung »fortwersen« hat wie in (1 Sam. 20, 20). Vergl. Raschi zu Jes. 59, 13, wo das angenommen wird.

ימי Einige erklären, dals. היא בקור הידולים מקום קמץ כמי היה (היר .)) עמל עם א Einige erklären, dals היה Einige erklären, dals היה א Einige erklären, dals היה א Einige erklären, dals היה

deutung (erscheint unser Stamm in) יוֶרָה (5 Mos. 11, 14) und in demselben Sinne in הַמּוּרָה (Joël 2, 23) 1).

Qames steht, und es also re (Jes. 59, 4) gleich ist«. — Im Wörterbuche RDQ's s. v. an, von wo unsere Glosse wörtlich abgeschrieben ist, wird auch die Ansicht Josef Qimhi's erwähnt, welche mit der Hajjûg's und Abulwalids übereinstimmt. — David Qimhi bleibt den Beweis schuldig, warum in the Hôlem statt Qames steht; während er bei ניה (s. v. יהיה) das unregelmälsige Ḥôlem damit erklärt, dals es des Gleichklanges mit dem ihm voranstehenden t wegen gesetzt sei. (Siehe Opusc. S. 335, Z. 1 ff.) Unter run führt David Qimhi auch die Ansicht seines Vaters Jôsef Qimḥī über 🖘 an, ohne sie anzuzweifeln. - Salomon Munk (Notice sur Abou-l-walid etc. S. 191, Anm. 1) hält es für wahrscheinlich, dass und und m Infinitive der im Hebräischen seltenen Conjugation Po el sind, die der dritten Form des arabischen Zeitwortes entspräche. 1) Bei Nutt steht am Ende des Artikels eine weitläufige, fast mechanisch wörtlich aus Qimhi's Wörterbuche abgeschriebene Glosse, bestehend aus drei Teilen, von denen nur der letzte mit wn au mon wer beginnende an den Schluss des Artikels passt, während der erste מבקה Teil schon hinter המרים אנשים כקשה und der zweite mit סגבקה anfangende hinter או מארה מק בלה gehört. — Die Glosse lautet: ייראור המוראים אל עבדיך כתוב באלף ניהו תחת הלכד (למר .1) חפעל וכי ככום מודה פי' משליך לארץ הוסה לענין שאפר הן אל ישנוכ בכחו. — כגבעה המודה ח"י מגבעהא דססחבייא שהיה בגבשה צופה שהיה מורה ליושכים בעסק בבוא חיל עליהם וי"מ שם סקים. — ומרוה גם הוא יורא באלף כסקים הא [ופירושו] הסרוה העניים גם הוא יקרא יודה כמו הסטר הסורה (הפרוה ו.) הארץ. . ולא יכנף עוד מוריך האד למד הפעל החם ההא או יהאה האד לקבוץ (השירושה) לא יאסף עוד מטרך Die Worte ownen war (2 Sam. 11, 24) sind mit Alef geschrieben, das für den dritten Stammlaut (He) steht. — 1700 (Jjob 36, 22) bedeutet »er schleudert zur Erde«; es besagt dem Sinne nach dasselbe wie der voranstehende Satz »Siehe, Gott ist erhaben in Seiner

Kraft«. — הקיים הייף (Richt. 7, 1) übersetzt Jonathan (chaldäisch)

» Von dem Hügel des Ausschauenden«; es befand sich nämlich auf
dem Hügel ein Wächter, welcher die Thalbewohner verständigte,
wenn ein Heer gegen sie anrückte. Einige erklären es aber als
Ortsnamen. — In אייף (Spr. 11, 25) steht Alef für He, und der Satz
ist zu erklären: Wer die Armen tränkt, darf auch הייף (segensreicher,
befruchtender Regen) genannt werden, so gut wie der Regen,
welcher die Erde tränkt. — In אייף (Jes. 30, 20) ist Jod entweder

יַרָאָה (ז הָרָאָרְהְי ¹), הַרָאָרה und הַּרָאוֹת (Jeḥesq. 13, 22), dann יַרָאָה (Ps. 109, 16) und יְנָרְאָה (Dan. 11, 30) s).

— Wisse aber, daſs, da הַל בָּאִים (Ps. 10, 10) als zwei

dritter Stammlaut anstatt He oder Zeichen des Pluralis, und der Sinn ist: Dein Regen soll nicht mehr ausbleiben.« — In Bezug auf

(im Sing.) lautet; denn das kommt öfter vor.« — Abulwalid im Mustalhiq (Opusc. S. 146, Z. 4 fl.) erzählt, dass in einem Exemplar von Hajjüg's Werken bei der Wurzel im auch opp (4 Mos. 21, 30) angeführt war, und zwar mit der Hinzufügung, dass es aber auch von einem Verbum mediae geminatae abgeleitet werden könne. Die hinzugesetzte Bemerkung aber sei so unsinnig, dass man mit Bestimmtheit annehmen müsse, sie rühre nicht von Hajjüg her. Deshalb und weil opp sich überhaupt nur in dem einen Exemplare sinde, so glaube er, dass es eine Randbemerkung gewesen und von einem unkundigen Schreiber fälschlich in den Text hineingebracht worden sei. — Abulwalid erwähnt in seinem Wörterbuche s. v. in die Form opp überhaupt nicht, während sie sich in Qimhi's Lexicon sindet.

- 1) Hajjûg erwähnt keine Qalform; deswegen ist das bei Nutt am Anfange hinter dem Stichwort stehende न्यूट zu streichen.
  - Das bei Dukes stehende הבח ist ein Druckfehler.
- s) So wird das Wort von fast allen Erklärern gedeutet; nur Abhraham ibn Esrâ in seinem Commentar zur Stelle erklärt es als Eigennamen (אָרָאָה הוא). אלשון נסעל נכאה ער ספר, sowie die Formen יונקאָה hinter הכשה welche sich bei Nutt finden, sind Glossen.

Worte geschrieben ist '), (בְּאִים) darum von dieser Wurzel sein kann '), entsprechend לְּלִים, בְּלִים, דְּלִים, בְּלִים , בְּלִים , יְבָּלִים und יְנִים, die Einzahl wäre dann יְנִים (\* בָּאָה , מָלָה , entsprechend יְנָים, הָלֶה, הָלֶה, הָלֶה, הָלֶה, בְּלָה, הָלֶה).

<sup>1)</sup> Dem widerspricht aber unser gedruckter Bibeltext und die Masorah, welche unser Wort als eines jener fünfzehn Wörter anführt, welche sgeschrieben ein Wort sind, aber wie zwei Wörter gelesen werden müssen. (Vergl. Ochlah w'Ochlah ed. Frensdorff S. 97 a, Z. 5). — Den Fehler bemerkt auch schon Abulwalid (Wörterbuch S. 228, Z. 3 ff.), und er ist deswegen der Meinung, daße بالمحتوب في المحتوب المحتوب في المحتوب المحتوب الأول فاتم الران ان يكتب كلمتان في المحتوب المحتوب المحتوب المحتوب في المحتوب المحتوب في المحتوب المحتوب في المحتوب المحت

<sup>\*)</sup> ive, welches statt reg in der Handschrift steht, ist ein Fehler.

<sup>4)</sup> Bei Dukes fehlen הלה, הלים und היה, während הלה für הלים verschrieben ist. — Bei Nutt sind als Beispiele nur angeführt הלים, חיים und היה, היה.

b) Wir haben mund me, die nicht mehr in der Handschrift stehen, hinzugefügt, weil wir annehmen, daß Hajjüg, wenn er die ersten vier von den sechs beim Plural angeführten Beispiele der Reihe nach beim Singular wiederholt, wohl auch die letzen beiden nicht fortgelassen haben dürfte.

# Nahum 1. Untersucht von Hermann Gunkel.

Franz Delitzsch hat im Psalmencommentar zu  $\psi$  9 als Beobachtung des Pfarrers G. Frohnmeyer mitgetheilt, daßs Nahum 1,3—7 alphabetisch geordnet sei. Bickell hat dann ZDMG 34 p. 559 f. und in seinen, für die Reconstruction der hebräischen Gedichte bisher viel zu wenig benutzten 1)

<sup>1)</sup> Dies Urteil gilt, auch wenn man — wie der Verf. — Bickells Theorie der Silbenzählung nicht für richtig hält. Bickell hat in sehr vielen Fällen die Abgrenzung der (metrischen) Verse, die Stellung der Casur und die Verbindung der Verse zu Distichen, Tristichen etc. richtig beobachtet. Gegenwärtig herrscht, von wenigen Ausnahmen — z. B. Duhm Jesaia — abgesehen, in der Behandlung poetischer hebräischer Texte systemloser Raubbau. Die systematische Beobachtung des Versbaus ist für die Exegese durchaus nicht gleichgültig und vollends für eine Uebersetzung völlig unerläfslich. Aber selbst Wellhausen hat in seinen »Kleinen Propheten« die Verse völlig ignorirt. Klostermann Deuterojesaja und Siegfried Job haben nach Halbversen abgesetzt, ohne die Versabschnitte, die Distichen etc. anzugeben; in Kautzsch' Bibelübersetzung wird von Jesaja an die Cäsur im Druck nicht hervorgehoben u. s. w. Im folgenden ist eine Theorie der Hebungenzählung befolgt, die ich demnächst zu entwickeln und zu begründen Diese Theorie ist zuerst ausgesprochen von Ley Grundzüge des Rythmus 1875, Leitfaden der Metrik 1887; Ley hat, so weit ich sehe, das Princip der hebräischen Metrik im allgemeinen richtig beobachtet, im einzelnen freilich bedürfen seine Aufstellungen sehr der Correctur, namentlich der Vereinfachung. Besonders hat Ley darin gefehlt, dass er mit kritisch nicht durchgearbeiteten Texten

Carmina VT metrice p. 212 eine Reconstruction des Gedichtes versucht, wobei er 1, 2—10 als zusammengehörig ansah.

Dass in Nahum 1 alphabetische Ordnung hervortritt, wird sich nicht bestreiten lassen. Deutlich ist sie freilich gegenwärtig nur im ersten Teile des cap.: א ע. 2, בוסה 3 b, נוער 4, נוער 5 b, ו fehlt, הרים 6 b, הרים 6 chlt, מוב 7 a, י fehlt, פוב 7 a, י fehlt, מוב 8 b. Mit großer Sicherheit ist zu behaupten, dass י in א 5 b, וידע in לפני זעמו וו ז 7 b, וידע in עמו מהדחשבון מו מ א א מוב מהדחשבון מו מו לא מול מו י gewinnen.

Bickell beschliest nun mit dem מ-Verse das Gedicht und denkt es sich «exquisito artificio alphabetico» so geordnet, dass die Anfange der Verse die Buchstaben א bis מ enthalten (א 2 mal), und dass die übrigen Buchstaben ו bis ה den Anfangsbuchstaben der Verse folgen. Er constatiert demnach folgendes Schema: א 2 a, א 2 b, א 3 a, מון א 3 b, א 4 a, מון (daçuq, Conjectur Bickell's für אמלל (וחשא לווים) לא לה הה הביע לא מון (לווים מון לא 1 הם הביע לא מון לא 1 הביע לא מון לא מון

Dies sehr künstliche Schema ist aber ohne hebräische Analogie; es ist nicht regelmäßig durchgeführt: die Doppelbuchstaben gehen nur bis 5 b; die Consonanten עד werden nur erreicht durch eine sehr fragliche Conjectur, — יו ומשא ist nicht als hebräisch bezeugt; auch מונה זו ומשא ist kaum

operiert hat. Aber eine Verstheorie, die zu unserm ungemein stark corrumpierten Psalmentexte passt, wird höchst compliciert aussallen und muss notwendig in vielem einzelnen verkehrt sein. Ich bitte zu bemerken, dass das folgende nicht geschrieben ist, um die Hebungstheorie zu erweisen; zu diesem Zwecke hätte ein besser erhaltener Text gewählt werden müssen. Einstweilen weise ich nur darauf hin, das auch im Babylonischen die Hebungen gezählt werden cf. Zimmern Ztschr. für Assyriologie 8 p. 121 ff., und bitte, im folgenden die Fälle zu beachten, in denen die aus der Hebungstheorie gezogenen Schlüsse und innere Gründe zu demselben Resultate führen.

richtig — man erwartet ein Verbum —; schließlich entspricht die Abteilung nicht dem Sinne: das Gedicht ist nicht, wie Bickell meint, mit v. 10 zu Ende; denn während 1—8 allgemein von Jahves Rachetage handeln, beginnt v. 9 von einem bestimmten Frevel zu sprechen. Man erwartet nun, daß der Dichter diesen Frevel schildert und dann das Jahvegericht über ihn verkündet. Ein solches Gericht schildern deutlich 13. 14.

Wellhausen Skizzen 5<sup>2</sup> p. 157 hat beobachtet, dass 2, 1.3 nicht zu der folgenden Beschreibung vom Untergange Ninivehs gehören, und diese Verse wie auch 1, 13 für Einsatz erklärt. Die Möglichkeit indess liegt vor, dass 2, 1. 3 zum Vorhergehenden zu ziehen sind, und dass der neue Abschnitt mit 2, 2. 4 ff. einsetzt. Beobachtet man nun, dass 1, 1-8 ungefähr dieselbe Länge haben wie 1, 9-14. 2, 1. 3, so liegt der Schluss sehr nahe, dass die letzteren Verse den Schluss des alphabetischen Gedichtes enthalten, wobei über die genaue Abgrenzung des Stückes noch keine Behauptung aufgestellt werden soll; dass aber dieser Schluss 30 corrumpiert ist, dass außer יעחה v. 13, וצוה v. 14 (cf. ערע v. 7b) die Anfangsbuchstaben nicht mehr deutlich hervortreten. Die Corruption des Passus wird außerdem durch die Zusammenhangslosigkeit und z. T. die Sinnosigkeit des Textes bewiesen. Man muß diesen zweiten Teil des Gedichtes also ebenso beurteilen wie Ψ. 10, 2—11.

## Textkritik.

Aus den ¬, ¬, ¬ Versen ist deutlich, das ursprünglich eder Buchstabe je einen (metrischen) Vers einleitete. Wir inden die verschiedenen alphabetischen Schemata in gut zhaltenen Texten stets regelmässig durchgeführt. Unserm Jedichte analog sind Ψ 25, 34, 145, Prov. 31, 10—31, Jes. Sir. 51, 13—30 (als alphab. Gedicht erkannt und reconstruiert von Bickell, Zeitschrift für kath. Theol. 1882

p. 319 ff.). Das Gedicht enthielt also 22 Verse. Die Verse des Gedichtes, für die man etwa 3 b

בסופה ובשערה דרכו ועגן אבק רגליו

als Beispiel betrachten kann, sind die von der mit ihren 5 Hebungen sich deutlich unterscheidenden »gleichschwebenden« Verse, bei denen man im Unterschiede von den 4 Hebungen eines Gedichtes wie Ex. 15,  $\psi$  4, 9, 10, 89, Seph. 3, 1—8, Jes. 1, 10—17 ziemlich regelmäßig 6 Hebungen beobachtet.

N v. 2. 3a.

22 אל קנוא ונקם יהוה נקם יהוה ובעל חמה 2b נקם יהוה לצריו ונוטר הוא לאיביו 3a יהוה ארך אפים וגדול־כח ונקה לא ינקה

Der N-Vers ist um zwei (metrische) Verse zu lang. Darnach ist 2b, 3a Glosse. Der Zweck des Einsatzes ist klar. Der Glossator erschrack vor dem Satze, daß Jahve ein rächender und zorniger Gott sei, und fügte hinzu: rächend und nachtragend ist er nur gegen seine Feinde, aber sonst ist er langmütig, nur daß er nicht ganz ungestraft lassen kann. In der Glosse ist für das sinnlose בוול בשנו וולב ווב ארך אסים ורב חסד בו Ex. 34, 6, Num. 14, 18, Neh. 9, 17, ע 103, 8, Joel 2, 13, Jon. 4, 2, ברול הוסד לא ינקה לא ינקה לא ינקה 145, 8. עוול לא ינקה לא ינקה 145, 8. בול לא ינקה 145, 8. עוול ווא ווא 145, 8. בול לא ינקה לא ינקה און 145, 8. עוול ווא 145, 9. עוול ווא 145, 8. עוול ווא 145, 9. עוו

אל קנוא ונקם יהוה בעל חמה Das zweimalige נקם יהוה ist Dittographie.

□ v. 3 b.

יהוה בסופה ובשערה דרכו וענו אבק רגליו

Im Verse ist eine Hebung zu viel; יהוה erweist sich durch das Alphabet, das בסופה als erstes Wort verlangt, als »Auffüllung«.

Statt ובשערה ist die gewöhnliche Orthographie ובסערה einzusetzen. Es scheint Alliteration beabsichtigt zu sein. אבק ist der zwischen Erde und Himmel schwebende feine Staub. Darnach wäre אבק רגליו der Staub, den die Füße aufwirbeln cf. Ez. 26, 10, im Unterschied von אָסַר רגליו dem Staube, der auf den Füßen liegt. Indeß macht die Parallele בסופה ובסערה ררכו wahrscheinlich, daß ענן ואבק צון ואבק בען ואבק cf. בען אבק בען אבק בער הואבך. אבק אבק אבק bier = Dunst, Rauch.

#### J v. 4a.

נוער בים ויכשהו וכל־הנהרות החריב

Wellhausen liest נער pf.; cf. die Parallele החריב.

Statt ויכשהו ויכשהו ויכשהו ויכשהו ויכשהו ציע lesen; doch giebt die ungewöhnliche Orthographie zu denken. Außerdem erwartet man bei ו cons. nach צער מוער בערהו הי cons. nach בערהו הי thut cf. Jes. 13, 13, ען 106, 9 וינער בים־סוף ויחרב, cf. auch Jes. 40, 24, Job 12, 15. Vermutlich hat der Abschreiber die ursprüngliche Lesart יובש daß es vertrocknet« von Gottes Thun verstanden und zur Verdeutlichung das Suffix hinzugefügt.

### 7 v. 4b.

אמלל בשן וכרמל ופרח לבנון אמלל

Das Anfangs-ק ist nicht erhalten; das אמלי nicht ursprünglich ist, beweist zudem die Wiederholung. LXX Vulg. Peš. Chald. bieten Wechsel im Ausdruck. Einzusetzen ist weder das arabische אמל (Bickell) noch das dem Alphabet nicht entsprechende אמל (Buhl ZAW 5 p. 181), sondern אמל verschmachten, syn. אוף, opp. trinken lassen Jer. 31, 2. 5. 12; zu אוף כל. 2 Sam. 16, 2. Der ungewöhnliche Ausdruck ist vom Abschreiber mit einem häufigeren vertauscht.

#### ח v. 5a.

הרים רעשו ממנו והגבעות התמגגו

Nach einem, so weit ich beobachtet habe, in unsern Texten sehr regelmässig befolgten Gesetz stehen die beiden parallelen Worte entweder beide mit oder beide ohne Artikel cf. הרים וונבעות  $\psi$  72, 3, Prov. 8, 25, Jes. 40, 12. 41, 15. 42, 15; ההרים ווהנבעות Cant. 2, 8, Jes. 2, 14. 54, 10. 55, 12. 65, 7, Jer. 4, 24, Joel 4, 18, Am. 9, 13. LXX על לפף, indefs ist ההרים unwahrscheinlich, weil das ה des Art. in alphabetischen Gedichten fast niemals (Ausnahme nur Threni 4, 5) das Anfangs-ה ist. Man darf vermuten, daß der ursprüngliche Text וכל הנבעות gelautet habe: Berge וכל הנבעות Hügel cf.  $\psi$  148, 9, Jer. 4, 24 und besonders Am. 9, 13.

1 v. 5b.

ותשא הארץ מפניו ותבל וכל־יושבי בה

רתשא? (Wellhausen). Die intransitive Bedeutung von ist nicht sicher; überdieß erwartet man nicht, daß die Erde in die Höhe fährt, sondern eher, daß sie «flieht». Chald. (wohl auch Peš. Vulg. A ἔφριξεν Σ ἐπινήθη) denkt an אהה עות עשות Diese Aussprache erweisen als richtig die Parallelen שאה (erbeben, erdröhnen) || נבעות החמנו (יin wogender, tobender Bewegung sein Vollers Dodekapropheton Berlin 1880 p. 11) || יהארץ (tosen, von brandenden Wassern Jes. 17, 12 f.). So schon Capellus, Fraehn etc.

Das Vau vor הבל fehlt besser Wellhausen; cf. LXX Peš. und die Parallelen Jer. 34, 1, ψ 24, 1. 98, 7.

1 v. 6a.

לפני זעמו מי יעמוד ומי יקום בחרון אפו

ועמו מי יעמר לפניו mus am Anfang stehen. Bickell ידעמו מי יעמר לפניו מי nachdem aus לפני ומי durch falsche Worttrennung לפני ומי kommen (Bickell ZDMG). Da ים gewöhnlich proklitisch gebraucht wird, ומי dagegen eine selbstständige Hebung bildet, ist durch diese Aenderung zugleich das Metrum von 6 Hebungen hergestellt.

n v. 6b.

חמתו נחכה כאש והצרים נחצו ממנו sie werden umgerissen (die Uebersetzung bei Kautzsch »zerspringen «ist ungenau) ist anstößig. Der Gluthauch reist nicht um. Zu lesen נצחה (צחה בשרה) • entbrennen (.

— Nach Peš. läge Umstellung נצחה נחכן nahe; indess der hebräische Text ist durch Jer. 44,6 וחבער בערי belegt (gegen Wellhausen); zum Zusammenhange cf. Mal. 3, 2a (aushalten) 2b, 3 (schmelzen), \$\psi\$ 83, 15. 97, 5, Micha 1, 4.

Durch die Lesart ממנה Peš. wird der Gedankenzusammenhang straffer und die Berührung mit v. 5 vermieden.

#### ២ v. 7a.

## פוב יהוה למעוז ביום צרה

מוב יהוה לקויו מעוז ביום צרה LXX hat מעוז, Hebr. hat קויו verloren.

שוב יהוה לקויו wörtlich — Threni 3, 25, ähnlich  $\psi$  86, 5. 43, 9 etc.

Zum zweiten Gliede cf. Jer. 16, 19 מעזי ביום אם,  $\psi$  37, 39 מעזם בעת בער  $\phi$ , Jes. 25, 3 מעוז בצר־לו, ähnlich Jes. 32, 2, Jer. 16, 19 etc.

## 7 c. 8a.

## וידע חסי בו ובשטף עבר

Da mit כלה 8b der כ-Vers beginnt, so bleiben diese Rudera für י übrig. יודע ist natürlich zu streichen. Die überlieferte Versabteilung zerstört den Zusammenhang und hat die Exegeten bisher irre geführt. In beiden Halbversen fehlt je eine Hebung; der zweite ist auch dem Sinne nach unvollständig. In 7c empfiehlt sich der Einsatz von יהוה Bickell cf. ψ 1,6. Im zweiten Gliede ergänzt

⊃ 8 b. c.

כלה יעשה מקומה ואיביו ירדף חשך

קסיו für Jahves Feinde sehr häufig, aber nicht מחקוממני) (gegen Wellhausen).

Der Uebergang von Jahves Verhalten gegen seine Frommen zu dem gegen seine Feinde sehr oft.

8 c. אודף סובף יודף יודף יודף ערדף יודף wellhausen. Der Anstoß an יודף ist berechtigt; aber בוף heißt «verwehen», vom Wind, der Spreu, Rauch etc. verweht. Zu lesen יודף, stoßen, verstoßen, von Jahve gebraucht Jer. 46, 15, Dt. 9, 4 etc., der den Frevler in die Finsternis stößt Job. 18, 18.

5 9 c. b.

9c ist der Anfang des 5-Verses; da 9b dem Sinne nach nicht zu 9a gehören kann, muß es Fortsetzung von 9c sein (Bickell). Die Abschreiber haben den 5-Vers hinter den 5-Vers gesetzt und innerhalb des 5-Verses umgestellt. Die Gründe dazu sind nicht mehr deutlich.

Zum Ausdruck cf. 2 b

9b כלה הוא עשה 9c לארתקום פעמים צרה 9 c. Der Ausdruck, dass eine Not (Enge) sich erhebt,

ist unbezeugt und liegt der Natur der Sache nach fern. LXX לאלא יקום ייכום בצרה בצרה בצרה darnach zu lesen לאדיקום מעמים בצריו er rächt sich nicht zweimal an seinen Feinden«. Der Grund ist: weil er gleich das erste

eigenen Worten corrigiert. 9b. Bickell vermisst mit Recht noch ein Wort; vielleicht steckt es in כי ער v. 10, das dort völlig sinnlos, und da es vor dem D-Worte steht, sicher falsch ist. Vielleicht לער? von Vernichtung ψ 9, 19.

נקם יהוה לצריו; der Glossator hat also den Dichter mit dessen

כלה אתה עשה 13, 13, cf. Ez. 11, 13 כלה הוא עשה 3. Die Anwendung dieses Satzes auf eine concrete poli-

tische Veranlassung, wie sie herkömmlich gemacht wird, etwa auf Ninivehs Eroberung, (so noch Kuenen, Wellhausen, König), legt der ganz allgemein gehaltene Ausdruck durchaus nicht nahe.

p 9a. 11.

Im folgenden sind viel stärkere Corruptelen einzelner Worte anzunehmen; besonders hat der Text durch Umstellung der Worte und der Verse gelitten.

9a מה der p-Vers, nur zur Hälfte erhalten.

10 כי ער־]סירים der o-Vers.

13 עתה der ע-Vers.

Mal vernichtet cf. 1 Sam. 3, 12.

14a.b. וצוה der צ-Vers.

14 d. c. DDD der D-Vers.

14 e כי] der כין קלות Vers, unvollständig. Es bleibt übrig v. 11 und 12, unter den Consonanten von 🗅 bis 7 nur noch 1.

Hiernach wird man das Zusammentreffen von

11 ממך יצא חשב על־יהוה רעה יעץ בליעל 9a מה תחשבון אל־יהוה

nicht für zufällig halten. Wir haben hier — wie übrigens

nicht selten — zwei Lesarten desselben Verses. Die Stellung erklärt sich so, dass zwischen D-halb v. 9a und D v. 10 2½ Verse, D-halb, J, J, ausgesallen waren und, nach getragen, an salsche Stelle eingerückt sind. Darnach wahrscheinlich, dass v. 11 der vollständige D-Vers, v. 1 der — allerdings sehr stark corrumpierte — J-Vers ist

Die große Verschiedenheit von 9a und 11a beweist, wie willkürlich die Schreiber verfuhren. Da im Vorhagehenden noch nicht von einem Femininum die Rede was überhaupt nicht von einem Singular, so ist 11a ganz unmöglich und 9a vorzuziehen.

מה החשבון אליהוה. Die Uebersetzung »was denkt ihr von Jahve« (so auch Wellhausen) ist aus dem scheinbara Zusammenhange geschlossen und ohne sonstigen Anhait. Zu lesen nach Vulg. Peš. על; die Verwechselung bekanntlich sehr oft, bei שם auch Hos. 7, 15, Jer. 49, 20. 50, 46. השב על sehr häufig, Pläne schmieden wider; השב על Gen. 50, 20, ф 41, 8. 140, 3, Jer. 48, 2, gegen Jahve Hosea 7, 15.

9a hat רעה verloren; in 11a war der Anfang verstümmelt und ist dann aus dem »Zusammenhange« zu סכך פעא הושכ ergänzt worden.

Mit der Anrede sihre macht der Dichter leicht den Uebergang von dem Allgemeinen zum Besonderen; zu beachten ist, daß n bis 5, und p bis n fast ganz gleich ist. Die 2 ps hier stimmt zu v. 14, wo gleichfalls der Feind angeredet wird.

Der Ausdruck השב רעה ist gebräuchlich für die Plänes des Feindes Jahves und Israels in der Endzeit, Assurs Jes. 10, 7, Magogs Ez. 38, 10, des Nordkönigs Dan. 11, 24, der Heiden  $\psi$  33, 10. 35, 20, auch Hamans Esth. 8, 3. 9, 24, cf.  $\psi$  2, 2.

יעץ בליעל 11b. יעץ.

עץ | ענץ (und Ableitungen) Jer. 50, 45, Ez. 11, 2, Prov. 15, 22, also verbürgt.

in solchem Zusammenhange | בליעל 41, 8 f. Die Form אין ist der parallelen קשה gefolgt und muß also nach היעצו zu הרשכון restituiert werden.

Vers und Sinn verlangen für den zweiten Halbvers

die Ergänzung eines Wortes || על־יהוה; ich vermute, das es im folgenden steckt. In v. 12 ist כה אמר יהוה sicher Zusatz. Das Vermiste könnte also nur in dem in v. 12 völlig unerklärlichen אם שלמים zu suchen sein. Ein Wort dieses Verses zum Vorhergehenden zu nehmen ist außerdem durch die Länge des Verses selbst geraten. Ich vermute nach der Analogie von ψ 35, 20 (die Feinde schmieden Plane gegen die רנערארץ) und besonders von Ez. 38, 8. 11 (Gog zieht gegen שקטים ישכי לבטח etwa על־קשלמים gegen friedliche Leute. LXX χατάργων δδάτων πολλών στο στο רכים (nicht 'המשל במים , gegen Vollers mit Schuurmans-Stekhoven) und Peš. lesen das א in הא nicht. — יעץ על Jes. 7, 5. 19, 2 etc.

Der Wegfall des על erklärt sich daraus, das בליעל mit denselben Consonanten schloss. Peš. scheint es noch gelesen zu haben.

) v. 12.

וכן רבים וכן נגוזו ועבר וענתך לא אענך עוד

Dass v. 12 der 3-Vers ist, geht aus der Verteilung der Verse unter die Buchstaben p. 231 hervor, wo nur dieser Buchstabe und nur dieser Vers übrig blieben. Starke Corruption dieses Verses wird bewiesen durch die Sinnlosigkeit der Worte, das Fehlen des 1, zugleich durch das Metrum: die Worte zeigen weder Cäsur noch die 6 Hebungen.

Ueber den Inhalt des Verses läßt sich folgendes vermuten: Im Vorhergehenden sind je 2 Verse zu einem Distichon verbunden; besonders deutlich ist das für m, cf. die Reconstruction. Demnach ist zu vermuten,

dass der 3-Vers dem Sinne nach eine nahe Beziehung a dem 2-Verse gehabt habe.

Dasselbe fordert der Zusammenhang: Nachdem der Devers von einem bösen Plane gesprochen hat, ist es met wendig, dass der Devers diesen Plan des Näheren beschreit Sodann, da vom Deverse an das Gericht kommt, met vorher die Gottlosigkeit der Feinde geschildert sein.

Der Inhalt des »bösen Planes« wird nun ganz pwöhnlich in Form einer Rede der Frevler gegeben Jes. 7, 10, 7, Jer. 11, 19. 48, 2, \$\psi\$ 41, 6. 2, 3. 83, 3 ff.; 13 Ez. 11, 2 f., besonders Ez. 38, 11 etc. Wir erwarten ab eine Rede, die mit beginnt, vermutlich also mit der Form cohort.

Da v. 13 vom Joche als einer bekannten Sache spricht, so muß der Plan die Bedrückung des Volkes Gottes betreffen.

Von einzelnen Worten könnte man raten: bei מבר auf צבר Frohn zwingen, bei עבד unterdrücken ф 94, 4, bei נול ausplündern. Des Weitere muß ich einer glücklicheren Hand überlassen.

ist sicher unecht; es ist eingesetzt, abs der Text schon völlig verderbt war; oder es ist ursprünglich als Einleitung von v. 13 gedacht, wo wirklich eine Jahverede beginnt.

#### D v. 10.

סירים סבכים וכסבאם סבואים אכלו כקש יבש מלא

Die Sinnlosigkeit des Verses und das Fehlen metrischer Gliederung ist Symptom starker Corruption.

Da v. 13 vom Gericht Jahves über den fremder Bedrücker redet, muß auch der Parallelvers diesen Sinn haben.

Bei der Reconstruction des Verses ist auszugehen von den sicheren Worten כקש יכש, dem bekannten Bilde des plötzlichen, totalen Unterganges. Durch סירים ist das parallele סירים als sicher verbürgt; Dornen || Stroh Jes. 33, 11 f.

סבכים וכסבאם סכואים

sind Varianten. ( $\kappa = \gamma$ , Corruptel durch Umstellung der Buchstaben und Auslassung eines Buchstabens.)

באג Chald lasen für Hebr. סככים eine Ableitung von סככים (Vollers), das der zweiten Variante des Hebr. כסבאם sehr nahe steht (Verwechselung von ח und ב) und durch Jes. 33, 11 קשום כסוחים || קשום בסוחים || קשום ליצים כסוחים || קשום ליצים ביים וויים וו

Die beiden Verben אכלו und אכלו sind sehr anstößig; die adverbiale Fassung von אלא Hitzig, Vollers etc. ist hier (voll trocken = ganz trocken) sehr sonderbar und Jer. 12,6 קרא כלא קרא כלאו, worauf man sich beruft, gehört vielmehr mit קרא כלאו Jer. 4,5 zusammen: (den Mund) vollnehmen beim Rufen, und ist also ganz andersartig. — ist gleichfalls sinnlos: Dornen andersartig. — verbrennen aber heißt אכלו ohne האש nicht. Die beiden Verben müssen dem Sinne nach das Geschick der Gottlosen darstellen im Bilde einer Handlung, die an abgeschnittenen Dornen und dürrem Stroh geschieht.

Nach 4 37, 2

כרכחציר מהרה ימלו וכירק דשא יבלון ist für אכלו zu lesen ימלו, für אכלו (Verwechselung von und Umstellung der Consonanten).

y v. 13.

ועתה אשבר מטהו מעליך ומוסרתיך אנתק

Die Personalsuffixe sind in Unordnung: v. 13 wird Israel, 14a. b der Feind angeredet. Da Israel 2, 1 b bei einer Anrede ausdrücklich genannt wird, und da v. 14 verhältnismässig zuverlässig ist, so ist der Schaden in v. 13 zu suchen. Die Parallele deine Bande || sein Joch auf dir, ist auffällig. Deine Bande« läst sich von den Banden, mit denen der Unterdrücker bindet, verstehen cf. Jer. 28, 2.

10, Ez. 30, 18 etc. Ebenso stand in der Parallele »dein Joch« d. h. das von dir, dem Unterdrücker, aufgelegte Joch. Dies ist vom Schreiber als Israels Joch verstanden und als »sein Joch auf dir« verdeutlicht. — Hiermit ist zugleich die Dreizahl der Hebungen hergestellt.

In מְּמָה Joch und מְמָה Stab verwechselt (Wellhausen); ebenso Jes. 9, 2. Den מוסרות parallel erscheinen Jer. 27, 2 ממות im plur., denn ein y Joch hat mehrere במות Lev. 26, 13, Ez. 84, 27. Darnach ist ממות zu lesen.

Zum Ausdruck שבר ממוח Ez. 30, 8. 34, 27, Jer. 28, 13, Lev. 26, 13. Das Suffix nach dem Zusammenhange in der 2 ps. masc., nicht fem. — Das Wort ומוסרתיך trägt zwei Hebungen.

D v. 14b.

מבית אלהיך אכרית פסל ומסכה אשים

Die Vershälften sind umzustellen wie bei 5; der ganze Vers ist verstellt. Das Gedicht wird die Reihenfolge עם ע nicht etwa עם gehabt haben, weil אין ע. 13 deutlich die Schilderung von der Vernichtung des Feindes beginnt.

אכרית || אשים. Man könnte an √סטט denken, das indes (auser Micha 1, 7 אשים שממה) von Gottesbildern nicht belegt ist. Ich schlage אשטר vor II Reg. 10, 28—also ein Buchstabe verloren.

y v. 14a.

וצוה עליך יהוה לא־יזרע משמך עוד

Ein Name wird nicht gesät. Peš. scheint לא־יזכר משמך עוד (לא־יזכר בשמך עוד בעוד יעדער בעוד בעודער בעוד בעודער בעודער בעודער בעודער בעודער בעודער בעודער בעודער בעודער אוניר בעודער בעוד

p v. 14c.

Vom ק-Verse ist nur קכרך כי קלוח erhalten. Der Sinn dieser Trümmer ist nur aus dem Zusammenhange zu bestimmen. Der p-Vers muß eng zu dem -Verse 2, 1a

gehören: der Bote, der des Feindes Verderben und Israels Erlösung verkündet, erscheint schon auf den Bergen. Darnach ist für p, zugleich als Abschlus des Vorhergehenden, die Versicherung der Nähe des Geweissagten zu erwarten. Ich vermute daher in קרוב קברך «nahe» und in

schnell. Die »Nähe« als Abschlus eines Orakels cf. Jes. 13, 22 etc. Das technische Wort dafür ist קרוב Ez. 9, 1, Dt. 32, 35. קרוב vom Gottesgerichte Joel 4, 4.

קרוב [יום יהוה] קל [מהרה מאר]

רש cap. 2 v. 1a.b.

Also etwa:

bei Niniveh.

a הנה על־ההרום רגלי מבשר משמיע שלום a חני יהודה חגיך שלמי גדריך

Für die Buchstaben רשה bleibt c. 2 v. 1 übrig, der aus 3 (metrischen) Versen besteht. Dass dieser Vers wirklich den Schlus unsers Gedichtes enthält, beweist

1) das Folgende. Deutlich ist, dass die in v. 2 und 4ff. beginnende Schilderung von Ninivehs Untergange nicht mit v. 1 und 3 zusammenhängt: v. 1 redet Israel an, v. 2 Niniveh, v. 3 ist plötzlich wieder bei Israel, v. 4 wieder

2) Hierzu stimmt die poetische Form: das Metrum des folgenden (gleichfalls stark corrumpierten) Stückes ist ein anderes als vorher; bisher 6 füßige, von nun an 4 füßige Verse z. B. 3, 10 f.

. B. 3, 10 f. נסדהיא לגלה הלכה בשבי נסדעלליה ירטשו בראש כלדחוצות ועל נכבדיה ידו נורל וכל גדוליה רתקו בזקים

> נם־את תשכרי תהי נעלמה נם־את תקבשי מעוז מאויב ב- מון מון מאויב מעוז מאויב

3) Dagegen können die Verse 2, 1. 3 sehr wohl als Abschluß unseres Gedichtes verstanden werden; c. 1 p bis y des Feindes Verderben; c. 2 v. 1 Israels Heil. Ein solcher Hinweis auf Israel, wie ihn v. 1 wirklich enthält, wäre a priori als Schlusgedanke des Gedichtes zu erwarten.

Die Buchstaben 7 und w sind ohne Schwierigkeit aus 1a.b zu gewinnen: שלמי und שלמי.

Im \"-Verse hat Umstellung innerhalb der ersten Vershälfte stattgefunden; das הנה stand ursprünglich wohl vor משמת.

Im w-Verse sind die Vershälften verstellt, zugleich ist ein Wort ausgefallen אהורה So ist zugleich das Metrum hergestellt. Zu 1a cf. Jes. 52, 7.

n c. 2 v. 1c.

Hiernach bleibt 1 c

בליעל כלה נכרת כי לא יוסיף עוד לעבור־בך für n übrig; das n-Wort ist ausgefallen, aber mit großer Sicherheit zu ergänzen.

Bei einem Vergleiche der Anfangsworte der alphabetischen Gedichte erkennt man, dass die Auswahl derselben eine ziemlich beschränkte ist, auch wenn man von dem ständigen  $\supset = \supset$  praep. und 1 = 1 copul. absieht. erscheint - ich wähle als Beispiele die Anfänge von Nahum 1 -

נער 4 9, 6. 119, 21.

עוב ע 25, 8. 37, 16. 112, 5. 119, 65 ff. (5 mal) Threni 3, 26 f., 4, 9, טוב יהוה לקויו ψ 145, 9, טוב יהוה Threni 3, 25.

ירע  $\psi$  119, 75. 25, 8. 37, 16, יודע יהוה  $\psi$  37, 18.

ע כלה ψ 119, 81 f., Threni 2, 11. 4, 11.

לא Prov. 31, 21, Threni 4, 12.

מר oder מה ש34, 13. 119, 97. 103, Threni 2, 13. 3, 37. 39.

צוה ψ 111, 9. 119, 138.

קרוב ψ 34, 19. 119, 150 f.. 145, 18, Threni 3, 57.

Unter den n-Reimworten passt in den Zusammenhang nur οι ψ 25, 21, Threni 4, 22.

ותם Josua 3, 16,

בלה (und Ableitungen) || oder zusammen mit כלה (und Ableitungen) Dt. 31, 24, Jos. 8, 24. 10, 20, Jes. 16, 4. 33, 1, Jer. 44, 27.

י אסח von der Vernichtung des Feindes Jes. 16, 4, des Frevlers לאריוסיף 104, 35, Dan. 8, 23, in Verbindung mit לאריוסיף להנלוחך 4, 22: חם עונך בחרציון לאריוסיף להגלוחך.

ו הם ist als unnötig vom Abschreiber ausgelassen; כי, dem Sinne nach richtig, zur Verbindung hinzugefügt.

Im zweiten Halbvers ist natürlich mit Wellhausen nach LXX בְּלָה zu lesen. Diese Aussprache ist, wie das ה beweist, vom Schreiber gewollt.

c. 2 v. 3.

כי שב יהוה את־גאון יעקוב כנאון ישראל כי בקקום בקקים וזמריהם שחתו

v. 3 hat nur Sinn, wenn er als Zusatz zu dem alphabetischen Gedicht aufgefaßt wird.

ist zwar nicht wegen Amos 6, 8 cf. Jes. 4, 2. 60, 15, aber wegen des Zusammenhanges im Verse unmöglich. Man erwartet ein Wort, dem מכן zugeschrieben werden können, also במן נכן.

שראל שראל — da Jaqob und Israel nur wie Poesie und Prosa unterschieden sind, so ist die Lesart sinnlos. Die Worte sind Varianten, welche, wie gewöhnlich, so gut es ging, in den Text eingefügt sind. Vorzuziehen ist das poetischere יעקוב. Hiermit ist auch das Metrum hergestellt.

בקק entleeren ein Land, Jes. 24, 1. 3, Jer. 51, 2= es ausplündern | מוד Jes. 24, 3. Einen Weinberg plündern plündern φ 89, 42. Es liegt nahe, בקקום בקקום בקקום als Varianten aufzufassen: »denn Plünderer¹) hatten seine Ranken verdorben«. Die Aenderung בון zieht das Suffix der 3 ps. fem. sg. ומריה nach sich. — Zu שחה עריה (vom Weinberg) cf. Jer. 12, 10.

Das cap. Nahum 1 mag als Beispiel für den Zustand unserer Texttradition wichtig sein: Capitel- und vielfach

## Reconstruierter

- 2 אל קנוא ונקם יהוה בעל חמה 3 בסופה ובסערה דרכו ענן ואבק לרגליו
  - לער בים ויבש וכל הנהרות החריב 4 דאב בשן וכרמל ופרח לבנון אמלל
- 5 הרים רעשו ממנו ו(כל) הגבעות החמגנו ותשא הארץ מפניו תבל וכל יושביל בה
- <sup>6</sup> זעמו מרדיעמוד לפניו מריקום בחרון אפו חמתו נחכה כאש והצרים נצחו ממנה
- 7 טוב יהוה לקויו מעוז ביום צרה יודע (יהוה) חוסרכו 8 ובשטף עבר (ימלטם)

כלה יעשה בקמיו ואיביו יהדף חשך 9 לא־יקום פעמים בצריו כלה הוא־עשה לער

מה־תחשבון על־יהוה רעה 11b היעצו בליעל על־משלמים 21b מה־תחשבון על־יהוה רעה 12b מה־תחשבון על־יהוה רעה 11b מה־תחשבון על־יהוה 12b מת־יהוה 12b מת־יהוה 12b מת־יהוה 12b מת־יהוה 12b מת־יהוה 12b מת־יהוה

10 סירים כסוחים יפלו בקש יבש יבלו 13 אחר משרה משומיה ומוחרותיה שומי

13 עתה אשבר מטוחיך ומוסרוחיך אנחק

14 פסל ומסכה אשמיד מביח אלהיך אכרית צוה עליך יהוה לא־יזכר בשמך עוד

<sup>1)</sup> Hosea 10, 1 ppu pu giebt allerdings zu denken.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Das Makkef ist hier in seiner, wie es scheint, ursprünglichen Bedeutung verwandt; es ist ein poetisches Zeichen, und bedeutet, daß zwei Worte im Verse eine Hebung bilden.

schwillt.

Verseinteilung ist unrichtig; die metrischen Verse sind vielfach nicht mehr erkannt; Umstellungen von Versen oder innerhalb der Verse, tendenziöse und erklärende Glossen, Vertauschungen ungewöhnlicher Worte mit gewöhnlichen, Verdeutlichungen unverständlicher Ausdrücke,

## Text.

dies alles im Rahmen eines Capitels!

eine Fülle von Buchstabenverwechselungen, Ausfall einzelner Buchstaben und Worte und sonstige Schreibfehler. Und

Ein eifriger u. rächender Gott,
Dels Wege in Sturm u. Wetter,
Der das Meer schilt, dass es versiegt,
Basan u. Karmel verschmachtet,
u. die Blüte des Libanon verwelkt.

Berge erdröhnen vor ihm, und alle Hügel erbeben;
Die Welt erbraust vor ihm, die Erde samt allem darauf.

Wer kann seinen Grimm ertragen, wer vor seinem Zorne bestehn?

Ist doch seine Glut wie ein Feuerstrom, dass selbst Felsen vor ihr entbrennen.

Gütig ist Jahve seinen Frommen, eine Veste zur Zeit der Gefahr, Jahve kennt seine Treuen wohl, u. rettet sie, wenn die Flut über-

Er vernichtet seine Feinde u. stößt seine Gegner in Finsternis; Nicht zweimal nimmt er Rache an seinen Widersachern; ein Ende macht er mit ihnen für immer.

Was sinnt ihr Böses wider Jahve, plant Unheil wider Friedliche:

>Wir wollen .........

Wie ausgerissene Dornen wird man sie abmähen; wie dürres Stroh sollen sie verwelken.

Jetzt will ich deine Jochstangen zerbrechen und deine Bande zerreißen;

Schnitz- u. Guísbild vertilgen, ausrotten aus d. Hause deines Gottes.

Jahve hat über dich Befehl gethan: >nicht werde fortan deines
Namens gedacht. <

קרוב ..... קל ..... קל 1,2 רגלי מבשר על־ההרים הנה משמיע שלום

שלמי [ירושלם] נדריך חגי יהודה חגיך תם לא־יוסיף־עוד העבד־בך בליעל כלה נכרת

שחתו מריה שחתו בירבקקים זמריה שחתו 2,3

Religionsgeschichtliche Beurteilung.

Das Gedicht Nahum 1 ist keine prophetische Vision, sondern ein nachprophetischer Psalm. Er behandelt das Lehrstück vom »Tage Jahves«. Er beginnt ganz abstract in seiner langen theologischen Einleitung« (Wellhausen) mit Jahves Eigenschaften, die er am »Zornestage« beweisen wird. Nach feststehendem Schema geschieht das, indem das Entsetzen der Natur bei Jahve's »Theophanie« geschildert wird cf. Hab. 3, \$\psi\$ 18 etc. Die Schilderung der Theophanie trägt die herkömmlichen Züge, die offenbar nicht durch die geschichtliche Situation, sondern allein durch die poetische Tradition gegeben waren; keiner der Züge fügt zu dem vorhandenen Stoff irgend etwas Neues hinzu. — Im zweiten Teil giebt der Psalm dann die Anwendung auf die gegenwärtige Situation wie Hab. 3, 13 ff., Aber auch hier tritt wenig genug von conψ 18, 17 ff. cretem Material hervor. Es ist ein götzendienerisches Volk, das Israel bisher »geknechtet« hat. Aber Jahve bricht sein Joch, vertilgt seine Götzen, vernichtet seinen Namen. Das sind alles Züge, die in der späteren, Eschatologie werdenden Prophetie immer wieder begegnen. Ganz deutlich ist, dass der Psalmist seine Gegenwart vor Augen hat und Jahves Hülfe für jetzt weissagt. Aber es ist das Charakteristische dieser Epigonenprophetie, dass der Dichter, obwohl er Concretes erlebt, doch nicht die geistige Kraft besitzt, das im Liede niederzulegen. Was er schildert, ist nichts anderes, als was die Tradition schon seit lange von dem Feinde der Endzeit sagte. — Sehr

schnell . . . . . . . . . . . . Schon kommt der Bote über die Berge. Hört ihr? er verkündet Heil:

!

Bezahle, Jerusalem, deine Gelübde; feire, Juda, deine Feste.

Er ist dahin, für immer, der dich knechtete; mit dem Heillosen ists aus, vorbei!«

So stellt Jahve den Weinstock Jakob her, dessen Reben Plünderer verwüstet hatten.

stark ist der Unterschied zum Folgenden: Das ist wirklich alte Prophetie, aus dem Leben der Gegenwart entstanden und es widerspiegelnd, zugleich so untheologisch, so wenig abstrakt wie möglich. Auch im Sprachschatz ist der Psalm Zum Beweis dafür mögen die oben sehr wenig originell. - zu anderem Zwecke - zusammengestellten Berührungen, namentlich mit Psalmen dienen, aber auch mit eschatologisch-prophetischer Literatur, Berührungen übrigens, die leicht vermehrt werden könnten.

Wellhausen hat ganz recht gesehen: die Sprache der Psalmen beginnt hier aufzutauchen«. Nur hat er die Consequenz noch nicht gezogen, dass Nahum 1 in jeder Weise den eschatologischen Psalmen parallel ist und auch in dieselbe Zeit wie diese gehört. - Was der Verfasser seinerseits zu dem eschatologischen Stoff hinzugebracht hat, ist nur die alphabetische Form, deren Schwierigkeit er mit nicht geringer Geschicklichkeit fast ganz überwunden hat; nur gegen Mitte des Gedichtes tritt etwas vom Zwang des Reimworts hervor.

Zusammenfassung: Nahum 1 ist ein eschatologischer Psalm aus dem Judentum, der nach den bekannten Mustern Jahves baldiges Gericht über den Bedrücker und Israels Erlösung schildert.

## Verfasser.

Wir finden auch hier bei einem alphabetischen Gedichte einen Zusatzvers außerhalb des Alphabets wie  $\psi$  25, 22. 34, 23, Jes. Sir. 51, 30. Das 4 malige Vorkommen dieser Erscheinung macht es sehr unwahrscheinlich, das hier ein Zufall vorliege. Die Auskunft, das der Zusatzvers eine andere Aussprache eines Buchstabens im Auge habe, wäre möglich für  $\psi$  25. 34 1), allenfalls auch für Jes. Sir. 51 2), scheitert aber an Nahum 1 3).

έργάζεσθε το έργον όμων προ καιρού και δώσει τον μισθόν όμων έν καιρφ αύτού

Thut eure Arbeit, so lange es Zeit ist,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ф 25, 16 чер, v. 22 ппо f; 34, 17 чер, v. 23 ппо f.

<sup>2)</sup> Der Zusatzvers ist:

Dann wird euch schon der Lohn gegeben werden zu seiner Zeit.

אינים עברינם לעריעה מערים לעריעה מערים לעריעה עברינם לעריעה עברינם לעריעה עברינם לעריעה עברינם לעריעה בערינם לעריעה בעריעה עברינם לעריעה בעריעה עברינה בעריעה עברינה בעריעה עברינה עבריעה עבריעה עברינה בעריעה בעריעה עברינה עבריעה עבריע

die Weisheit selbst; zu على دار داره والمنافعة ولائعة والمنافعة و

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Nahum 2, 1 שלטי v. 3 שלטי, oder מלה 1, 8, שלט 2, 3.

## של של bei den Propheten und in den Ketubim. — Resultat.

Von Prof. J. J. P. Valeton jr., Utrecht.

I. 1. Bei den Propheten Joel, Jona, Micha, Naım, Habakuk, Zefanja, Haggai und I Zacharia mmt das Wort *Berith* gar nicht vor. Die Zahl derselben rd noch größer, wenn wir den religiösen Gebrauch des ortes ins Auge fassen. Auch I Jesaja, Amos und badja fallen dann weg. Das Wort *Berith* steht bei nen nur an folgenden Stellen:

Amos I 9; Tyrus ist der בריח ארום nicht eingedenk.
) das Verhältnis von Tyrus zu den übrigen Phöniziern,
n Tyrus zu Israel, oder von Israel zu Edom gemeint
i, bleibt dahin gestellt, Nach Wellhausen Skiesen
Vorarbeiten v. ist der Vers später eingeschoben.

Obadja v. 7; אנשי שלום steht in Parallele zu אנשי שלום. emeint sind die Nachbarvölker, welche Israel übel beundelt haben.

Jes. XXVIII 15. 18; der Prophet beschuldigt die Großen eines Volkes, weil sie mit dem Tode einen Vertrag abeschlossen und sich dadurch vor dem Untergang gesichert aben. Dieser Vertrag soll aufgelöst werden (statt des mverständlichen ונפסר lies וכפסר Das religiöse Gebiet wird nier gestreift, doch ist das Bild augenscheinlich der politischen Sphäre entlehnt. Es wird die Redensart ברת את gebraucht.

Jes. XXXIII 8; die Herkunft dieses Kapitels ist fraglich, und somit auch der Sinn der hier gegebenen Schilderung nicht deutlich. Doch wird augenscheinlich von einem politischen Vertrage geredet, welchen der Feind gebrochen hat (המר). Vgl. Duhm das Buch Jesaja, in Bezug auf diese Stelle.

Von den vorjeremianischen Propheten bleibt also nur

Hosea übrig. Doch beschränkt der religiöse Gebrauch des Wortes sich auch bei ihm auf eine einzige Stelle, Hos. VШ 1. Als Sünde der Israeliten wird hier genannt, dass sie Jahve's Berith übertreten und gegen seine Thora gesündigt haben. Die Stelle ist nicht ohne Schwierigkeit. Oort Theol. Tijdschrift 1890, XXIV, S. 488 bezweifelt die Aechtheit, doch sind seine Einwendungen dagegen wenig stichhaltig. Die Zusammenstellung von Berith und Thora erinnert an 2 Kön. XXII 8, 11, vgl. mit XXIII 2, 21; 2 Kön. XXIII 24 vgl. mit v. 3; Deut. XXIX 20, (sieh meinen vorigen Art. S. 253). Ueber Schließung, Art, Inhalt der Berith hören wir nichts. Das eigentliche Bild, unter welchem der Prophet das Verhältnis zwischen Gott und dem Volk darstellt, ist das Bild der Ehe. Dass das Wort Berith das gleiche aussagt, läst sich nicht nachweisen. In Jer. XXXI 31, und bei Ezechiël ist das wohl der Fall.

Als zweite Stelle könnte man Hos. II 20 nennen. Gott will zu Gunsten Israels (5) einen Vertrag mit (Dy) den Raubthieren, Vögeln und Reptilien abschließen. Dieselben verpflichten sich Israel und sein Land in Frieden zu lassen. Einen wesentlich religiösen Inhalt hat das Wort hier aber nicht.

Ganz unklar ist Hos. VI 7. Dabei an Gen. III zu denken ist ganz grundlos. Das Verhältnis zwischen Gott und Adam wird nirgendwo als eine *Berith* dargestellt. Mithin kann die Sünde Adams nicht ohne weiteres eine *Berith*-übertretung genannt werden. Der gegenwärtige Text bedeutet: «und sie waren wie bundesbrüchige Menschen.»

Doch begreift man nicht, warum die Sünde hier nur durch eine Vergleichung und nicht offen angewiesen wird. Auch schwebt das folgende של ganz in der Luft. Empfehlung verdient es mit Oort l. l. S. 486 hier einen Ortsnamen zu lesen (man ändere של in של). Doch ist wegen Hos. XI 8 schwerlich Adma gemeint. Aus dem folgenden בנדו בי folgt nicht nothwendig, dass an ein religiöses Verhältniss gedacht sei; auch die Uebertretung einer unter Anrufung des Namens Gottes mit Menschen geschlossenen Berith ist Untreue gegenüber Jahwe. Doch tasten wir auch so im Dunkeln herum.

Jedenfalls in politischem Sinne steht das Wort Hos. X 4, XII 2. An letzterer Stelle findet sich die Redensart כרח עם. An ersterer ist der Text corrupt. Ich lese mit Alex. מרבר רברים אלות שוא כוְּה בריח, sieh Oort l l. S. 494.

2. Der älteste Prophet, welcher regelmäßig das Wort

2. Der älteste Prophet, welcher regelmäßig das Wort Berith auf religiöse Verhältnisse bezieht, ist Jeremia. Die Stellen sind Jer. XI 2—11, XIV 21, XXII 9, XXXI 30—32, XXXII 40, XXXIII 20 f., 25 f., XXXIV 13 f., L 25. gegen kommen Jer. XXXIV 8, 10, 15, 18 hier nicht in Betracht. Dort ist die Rede von einer Uebereinkunft, welche vom Könige in Vorschlag gebracht (כרת ברית את v. 8) und vom Volke angenommen wird (באו כברית v. 10). Dieselbe enthält den Beschluss die hebräischen Sklaven zu entlassen. Da sie vor dem Angesichte Gottes, v. 15, getroffen ist, heißt sie eine בריח ש v. 18. Sie darf aber nicht mit derjenigen. welche Jahwe bei der Erlösung aus Aegypten mit den Vätern geschlossen hat, v. 13, verwirrt werden. Aus v. 18b, 19 erhellt, dass bei der Abschließung dieser Berith gewisse Ceremonien stattfanden. Ueber den Charakter derselben vgl. meinen vorigen Art. S. 225 ff. Diese Berith, nicht die v. 13 erwähnte, wurde durch die Nichtentlassung der Sklaven übertreten (עבר), nicht aufrecht erhalten (לא הקים) Doch erregt es leicht Missverständnis, dass die Freilassung der Sklaven auch als Inhalt der von Jahwe

bei der Erlösung geschlossenen *Berith* genannt wird, s. u. Die Darstellung erinnert an die ganz ähnliche, 2 Kön. XXIII 3; sieh meinen vorigen Art. S. 232 f.

Nach Jeremia giebt es eine Berith zwischen Gott und dem Volke. Da aber Israël dieselbe durch Ungehorsam zu nichte gemacht hat (הפר Jer. XI 10; XXXI 13), wird eine ganz neue in Aussicht gestellt.

1º. Jahwe hat erstere mit den Vätern geschlossen. Der stetige Ausdruck dafür ist כרח אח; einmal, Jer. XI 4, 8, steht צוה. Diese Berith wurde geschlossen, als Jahwe Israel aus Aegypten führte, Jer. XI 4, XXXI 31, XXXIV 13, vgl Deut. XXIX 24, 1 Kön. VIII 21. Eine nähere Zeit- oder Ortsangabe finden wir nicht; weder Horeb (Sinaï) noch die Felder Moabs werden erwähnt. Der Name Moses kommt vor Jer. XV 1, wird aber nicht mit der Berith in Verbindung gebracht. Der Inhalt dieser Berith ist nach Jer. XI 4 folgender: >Hört auf meine Stimme und thut so wie ich euch gebieten werde; so sollt ihr mein Volk sein und ich will euer Gott sein. « Doch wird Jer. XXXIV 13 ein mehr specieller Punkt als der Berith-inhalt hervorgehoben. ist das oben genannte Gebot die hebräischen Sklaven nach sechsjährigem Dienste im siebenten Jahre zu entlassen. Außerdem wird Jer. XI 10, XII 9 der Vorwurf, das Israel die Berith zu nichte gemacht und losgelassen habe עוב) vgl. Deut. XXIX 24, 1 Kön. XIX 14) näher bezeichnet, nämlich weil es andern Göttern gedient habe, vgl. Deut. XVII 2, 3, Jos. XXIII 16, 1 Kön. XI 10, 11. Nach Jeremia hat Jahwe diese Berith mit Israel geschlossen, damit er den Eid, welchen er den Vätern geschworen, aufrecht erhalte. Derselbe bezieht sich auf den Besitz des Landes, vgl. Deut. Näheres erfahren wir nicht. Doch muß die Beritk auch nach Jeremia mehr enthalten haben. Jer. XI, 8 wird gesagt, dass Jahwe für den Ungehorsam des Volkes alle Worte der Berith, welche er ihm zu halten geboten, Israel aber nicht gehalten hatte, über das Volk gebracht

hat. Offenbar sind damit die Flüche gemeint, vgl. Deut. XXIX 24—26.

Dagegen erwähnt Jer. XIV 21 die Berith nach einer anderen Seite. Nach einer kurzen Schilderung des Elends und einem ebenso kurzen Sündenbekenntnisse, v. 19. 20, folgt das Gebet des Propheten: Jahwe möge doch an die Berith mit Israel gedenken und dieselbe nicht brechen. Parallel dazu steht die Erwähnung des Namens Gottes um dessen Willen er Israël doch nicht verschmähen möge, und die Bitte: »verunehre doch den Thron deiner Herrlichkeit nicht. Augenscheinlich betrachtet der Prophet die Berith hier als ein von Gott festgestelltes Liebesverhältniss zum Volke, über dessen Bedingungen für Israel er nicht redet. das aber Gott gewissermaßen zu einer wohlwollenden Behandlung des Volkes verpflichtet. Auf gleicher Linie steht die Aussage ואנכי בעלתי בם Jer. XXXI 31. Die Gleichstellung der Berith mit einer Ehe wird da angedeutet. denke man an die Verbindung von הכד mit חסד Deut. VII 12; 1 Kön. VIII 23; an ersterer Stelle mit Rücksicht auf die Berith mit den Vätern, an letzterer auf die bei der Erlösung geschlossenen Berith. Auch 2 Kön. VIII 23 wird der Berith (mit den Vätern) eine ähnliche Bedeutung beigelegt.

Aus dem Gesagten erhellt, dass im Großen und Ganzen die jeremianische Ansicht der Berith sich mit der deuteronomischen deckt, besonders in Bezug auf die Hervorhebung des gesetzlichen Theiles der Berith, während doch auch der andere Theil nicht außer Acht gelassen wird. Freilich erinnert Jer. XI 4 an Exod. XIX 5; doch ist auch hier die Reminiscenz an das Deuteronomium nicht zweiselhaft, vgl. Deut. XV 20, und namentlich Deut. XXVI 17—19. Auch Jer. VII 22 f. kommt dabei in Betracht. Das Wort Berith steht da nicht. Doch ist von der Stiftung des Verhältnisses zwischen Gott und dem Volke, welche bei der Erlösung aus Aegypten statt fand, die Rede. Dasselbe wird nicht nur positiv, v. 23, sondern auch negativ dargestellt.

Jahwe hat damals nichts geboten in betreff der Brandopfer und Schlachtopfer, sondern einfach gesagt: Hört u. s. w. vgl. Jer. XI 4. Die Vorstellung des Deuteronomiums, nach welcher nur der Dekalog am Horeb gegeben worden ist, ist damit völlig in Uebereinstimmung. Schließlich hat Jeremia auch die freilich ganz vereinzelte Erwähnung der Jer. III 16 mit dem Deuteronomium gemein.

Dagegen weist die obengenannte Specialisirung des Berith-inhaltes Jer. XXXIV 13 auf eine Eigenthümlichkeit der jeremianischen Vorstellung, welche wir nicht außer Betracht lassen dürfen. Das hier gemeinte Gebot finden wir Deut. XV 12 ff. 1) Es gehört somit zu den Geboten, welche nach der deuteronomischen Vorstellung den Israeliten auf den Feldern Moabs mitgetheilt worden sind. Doch wird gesagt, dass Jahwe dasselbe bei der Erlösung aus Aegypten erlassen hat. Einen Unterschied zwischen der Berith am Horeb und der auf den Feldern Moabs giebt es also für Jeremia nicht. Demgemäß darf man annehmen, daß Jeremia das ganze s. g. deuteronomische Gesetz mit zu dieser Berith gerechnet hat. Hieraus erklärt sich die Aussage Jer. XI 8; vgl. Deut. XI 28, XXVIII. Das ארור Jer. XI 3 ist nur die specielle Anwendung davon. Jer. XI hat in dieser Hinsicht etwas sehr Eigenthümliches. 2) Jeremia empfangt den Befehl »die Worte dieser Berith« in den Städten Juda's und auf den Gassen Jerusalem's zu predigen, Mit dieser Berith ist nach v. 4 diejenige gemeint,

<sup>1)</sup> In meinem Aufsatze Beteekenis en gebruik van het woord Thord in het Oude Testament in Theologische Studiën 1891, IX sagte ich S. 132: es sei nicht zu entscheiden, ob Exod. XXI oder Deut. XV gemeint sei. Doch ist das wohl der Fall. Im Widerspruche mit Exod. XXI 7, in Uebereinstimmung aber mit Deut. XV 12 wurde die Entlassung nicht nur der Sklaven, sondern auch der Sklavinnen beabsichtigt. Es ist der deutliche Beweis dafür, dass zur Zeit Zedekia's das deuteronomische Gesetz als massgebend betrachtet wurde.

<sup>2)</sup> Jer. XI 2 ist corrupt; der Sinn ist jedoch ganz deutlich.



und in den Ketubim. - Resultat.

welche Jahwe bei der Erlösung aus Aegypten mit Israel schloss und zu deren Befolgung er seitdem immer auf's ernstlichste, jedoch ohne Erfolg gemahnt hat. also als etwas Uraltes vorausgesetzt, während andrerseits das Auftreten und die Predigt des Propheten sie zu gleicher Zeit als etwas Neues hinstellt. Die Erklärung dieses Gegensatzes haben wir augenscheinlich in der Entstehungsgeschichte wie in dem ganzen Charakter des deuteronomischen Gesetzbuches zu suchen, mit welchem bekanntlich die jeremianische Predigt in vielen Stücken übereinstimmt. Außer dem schon Genannten hebe ich noch das eigenthümliche כור הברול hervor. Außer an unserer Stelle kommt es nur Deut. IV 20 und an der deuteronomischen Stelle 1 Kön. VIII 21 vor. Dass Jeremia das deuteronomische Gesetz somit für etwas ganz Altes ansieht, ist für sein Verhalten gegen dasselbe, wie insbesondere für die Würdigung der nicht sehr deutlichen Stelle Jer. VIII 8 nicht ohne Bedeutung.

<sup>1)</sup> Aus der Aussage Jer. XXXIII 20 »so wenig ihr meine Berith mit dem Tage und mit der Nacht aufzuheben vermögt« ergiebt sich, daß in v. 21 nicht nur die Treue Gottes, sondern ganz allgemein die Unverbrüchlichkeit dieser Berith hervorgehoben wird.

Berith, vgl. den Gégensatz zwischen Jer. XXXI 32 und 33. Sie darf demgemäß als ein zu Gunsten des Menschen festgestelltes und nicht als ein ihm nur angebotenes Verhältniß angesehen werden. Doch ist die jeremianische Herkunft dieser Verse fraglich. Jedenfalls ist der Unterschied zwischen beiden Formeln Jer. XXXI 33 und XXXII 40 kein erheblicher.

Durch diese neue Berith wird ein neues Verhältnis zwischen Gott und Israel geschaffen. Der Inhalt derselben wird ebenso wie bei der früheren durch die Worte: »ich will ihr Gott und sie sollen mein Volk sein« bezeichnet. Doch hat sie einen mehr unmittelbaren Charakter. will seine Thora in ihrem Innern niederlegen und ihnen ins Herz schreiben; auch werden sie einander nicht mehr über Gott belehren, sondern allesammt ihn kennen, und er will ihnen die Sünde vergeben, Jer. XXXI 32. Parallel hierzu steht Jer. XXXII 37 ff. Die Verheisung lautet: Jahwe will die zerstreuten Israeliten nach ihren eigenen Wohnorten zurückführen; dann fängt das neue Verhältnis an. Jahwe will ihr Gott, sie sollen sein Volk sein, und um es dahin zu bringen, will er ihnen einerlei Herz und einerlei Wandel verleihen, dass sie ihn alle Zeit fürchten. So entsteht im Gegensatz zu der vorigen eine immer währende Berith בריח עולם, welche die Gewisheit gewährt, 1º. dass Jahwe sich mit seinen Wohlthaten niemals mehr von ihnen abwenden will, 20. dass sie eine solche Gottesfurcht im Herzen haben, daß sie nicht mehr von Jahwe abweichen können. In der dem Jeremia untergeschobenen Weissagung Jer. L—LI 58 wird diese *Berith* eine ברית עולם לא תשכח genannt, Jer. L 5.

Der gegenseitige Charakter der Berith tritt hier überall stark hervor. Obgleich dieselbe ausschließlich von Jahwe festgestellt und gewährt ist, kann in Bezug darauf doch weder von einem eigentlichen Gesetztheile, noch von einem ausschließlich verheißenden Theile die Rede sein. Wenn die Berith einmal da ist, wirken Gott und Volk darin treulich zusammen.

Etwas sehr Eigenthümliches hat der Abschnitt Jer. XXXIII 20-26, welcher aber wahrscheinlich Jeremia nicht zuzuschreiben ist. Die Tag- und Nachtordnung wird daselbst unter dem Bilde einer Berith dargestellt. Dieselbe besteht in der regelmässigen Einheit des Tages und der Nacht, v. Parallel dazu steht, dass Gott die Ordnungen des Himmels und der Erde geschaffen hat, v. 25. Der Ausdruck בריחי und und בריחי v. 20 und ohne Artikel v. 25, ist unregelmäßig. 1) Derselbe erinnert an die Formel und an die gewiß fehlerhafte בריח ראשנים u. s. w. Lev. XXVI 45, 42. Eine zweite Eigenthümlichkeit ist, dass nach der hier gegebenen Darstellung die neue Berith mit David und den Leviten, statt mit dem ganzen Volke geschlossen wird. V. 26 wird von dem Samen Jakobs und von David geredet; doch scheint der Text hier verdorben zu sein. Inhalt dieser Berith ist, dass Jahwe den Samen Davids und die Leviten zu einer unzählbaren Menge machen und aus ersterem immer einen Herrscher über Israel erwählen will, v. 22. (18) 26. Ob hier eine Anlehnung an 2 Sam. XXIII 8 zu erblicken ist, läst sich nicht nachweisen. Jedenfalls ist die Berith hier ebenso wie dort vor allem eine Verheißung.

3. Bei Ezechiel steht das Wort Berith K. XVII 13 ff. ohne Bezug auf religiöse Verhältnisse. Nebucadrezar hat Zedekia auf den Thron Juda's erhoben und dann eine Berith mit ihm geschlossen (הברא באום). Parallel dazu steht: שוחל ihn in einen Eida, d. h. in ein eidlich beschworenes Verhältniss zu ihm »gebracht« (הביא באלה). Doch hat Zedekia dadurch, dass er sich nach Aegypten um Hilfe wandte, diese Berith gebrochen, v. 15, 16, 18. Augenscheinlich

יים לאלה v. 21. 25 zu lesen יידם לאלה v. 21. 25 zu lesen יידם לאלה Der Fehler ist durch den häufig vorkommenden adverbialen Ausdruck מכם לאלה druck מכם לאלה veranlast.

ist in dieser Berith Zedekia nicht der ebenbürtige, sondern der Vasall Nebucadrezars; vgl. v. 14 und in den Ausdruck מממליך אחור. Der Eid- und Bundesbuch war somit eine Empörung gegen Nebucadrezar. Dass v. 19 von einer Berith Jahwe's und einem Eide Jahwe's die Rede ist, erklärt sich aus der Thatsache, dass bei der Abschließung derselben Jahwe angerusen sein soll.

Auf gleicher Linie steht Ezech. XXX 5. Es ist da die Rede von den Völkern, welche in den Untergang Aegyptens verwickelt werden. Unter diesen sind auch die ער ארץ. Im Unterschiede zu den vorher mit Namen angeführten Yölkern scheinen damit die unterthänigen Verbündeten gemeint zu sein (so Smend Kgf. ex. Handb. z. Stelle.)

Doch kommt das Wort Berith bei Ezechiël gelegentlich auch in Bezug auf religiöse Verhältnisse vor. Prophet giebt aber in dieser Hinsicht kaum etwas Neues. Auch bei ihm ist Berith im allgemeinen die Bezeichnung des freundlichen Verhältnisses zwischen Gott und dem Volke. In der bekannten Allegorie Ezech. XVI wird das Bild der Ehe damit verbunden und beide, Berith und Ehe, durch emander geworfen. Jerusalem (Juda) liegt nackt auf dem Felde. Jahwe sieht sie als eine mannbare Jungfrau, erbarmt sich ihrer und geht mit ihr eine Berith ein, v. 8 (ואבוא בברית אתך). Demzufolge wird sie die seinige. Es entsteht ein Verhältniss wie zwischen Ehegatten; Kinder werden geboren. Dann aber hat sie mit Fremden gebuhlt und ist deswegen von Jahwe verworfen worden. V. 59 steht plötzlich wieder Berith. Jahwe hat dieselbe zu nichte gemacht (הפר), und damit den Eid, welcher als selbstverständliche Grundlage gedacht ist, gebrochen.

Eine ganz ähnliche Zusammenstellung der Begriffe Berith und Eid findet sich Ezech. XVII 18. Jahwe handelt ebenso, ist dann aber der Berith, welche er in ihrer Jugendzeit mit ihr geschlossen hat, wieder eingedenk und



und in den Ketubim. - Resultat.

deshalb eine neue ewige Berith für sie stiften, v. 60. und v. 62 wird dafür das Zeitwort pri mit begeicht. Dasselbe steht hier somit in der Bedeutung frichten« wie in PC, nicht in der saufrecht erhalten«, in D. Doch schimmert der Uebergang von der einen eutung in die andere hier durch. Eine Folge dieser ith ist die Erkenntnis, das Jahwe Israels Gott ist, 2. Die nicht sehr deutlichen Schlusworte von v. 61 DD kb sind wahrscheinlich dahin zu verstehen, dass neue Verhältnis nicht als natürliche Folge der erstnuten Berith, sondern als ein von Gott aus freien ken begründetes zu betrachten ist, vgl. Ezech. XXXVI nd 32.

Von dieser Berith ist auch noch Ezech. XXXIV 25, IVII 26 die Rede. Beide Abschnitte handeln von dem inftigen messianischen Heile. Jahwe will Israel einen igen Hirten, den David, geben und selbst der Gott Israels. Dadurch entsteht ein neues Verhältnis, welches als Dadurch entsteht ein neues Verhältnis, welches als Dezeichnet wird. Hauptsache darin ist, es keine Raubthiere mehr im Lande geben wird, man unter der Obhut Gottes ganz sicher wohnen kann; folgt noch eine mehr ausführliche Schilderung. Auch es eine ברות עולם. An beiden Stellen finden wir die nel הכרת עולם, vgl. Jer. XXXII 40. Das über die Raubte Gesagte erinnert an Hos. II 20 (s. o.).

Von der ersten mit Israel geschlossenen Berith spricht thiel nur bildlich. Ueber Ezech. XVI sprach ich schon. mit der Jugendzeit, in welcher die Berith zu Stande, die Zeit der Erlösung aus Aegypten und der Wüstenderung gemeint sei, unterliegt keinem Zweifel. Weiter erfahren wir nichts. In der verwandten Allegorie th. XXIII kommt das Wort Berith nicht vor.

Ezech. XLIV 7 wird die Existenz einer Berith constatirt. el hat sich vieler Greuel schuldig gemacht und damit

die Berith Gottes zu nichte gemacht 1). Der Sinn ist deutlich. Dem Charakter des Ezechiel entsprechend folgt unmittelbar: »und habt meines heiligen Dienstes nicht gewartet«. Das Verhältnis zwischen Gott und dem Volke ist für Ezechiel somit hauptsächlich cultischer Art. Die Stelle erinnert an Lev. XXVI 15.

מסרת הברית Bemerkenswerth ist noch der Ausdruck מסרת הברית Ezech. XX 17. Jahwe will Israel unter dasselbe bringen, wenn er es zum zweiten Male, — das erste Mal war die Erlösung aus Aegypten — in die Wüste geführt haben wird. Parallel dazu steht: »und ich will euch unter dem Stab durchgehen lassen«. Man vermuthet hier ein Textverderbnis; LXX hat nur ἐν ἀριθμῷ; Smend liest auf Grund davon במספר und ändert אל־הארץ in אל־הארץ: • und gezählt« d. h. nur wenige bringe ich euch in das Land. Die Stelle soll sich inhaltlich mit Ezech. V 3 ff. decken. Doch ist daselbst von etwas Anderem die Rede. Die Lesart במסרת הבדיח scheint mir ganz zulässig zu sein. Israeliten haben sich von ihrem Gotte losgesagt und heidnisches Wesen angenommen. Jahwe bringt sie mit dem Hirtenstabe wieder zusammen. Dann aber lässt er sie nicht wieder herumschweifen, sondern legt ihnen »das Band der Berith« an. Man kann dasselbe als das »Joch des Gesetzes« umschreiben, lässt damit aber dem Ausdrucke kein Recht widerfahren. Der Gedanke ist vielmehr, dass das Verhältniss, in welches Jahwe Israel bringt, und das der Prophet hier nicht weiter erörtert, ein Band ist, welches Israel für die Folge von den heidnischen Wegen zurückhalten soll. Wer sich dieses Band nicht wohlgefallen lässt, d. h. die Widerstrebenden und Sünder, wird ausgerottet, v. 38.

4. Bei II Jesaja kommt das Wort *Berith* ziemlich häufig vor. Es steht Jes. XLII 6, XLIX 8, LIV 10, LV 3,

<sup>1)</sup> Statt nem lies nom.

LVI 4, 6, LIX 21, LXI 8. Nebenbei nenne ich noch die ebenfalls in das Jesajabuch aufgenommene, jedenfalls nachexilische Stelle Jes. XXIV 5.

Die zwei erst genannten Stellen haben etwas sehr Eigenthümliches. Vom Knechte Jahwe's wird gesagt, daß Jahwe ihn gebildet und zu einer ברית עם und einem Lichte der Völker gemacht hat. Die Erklärung dieser Worte ist schwierig und steht mit der ganzen Auffassung vom Knechte Jahwe's im engsten Zusammenhang. Ich verweise dafür auf meinen Aufsatz über Jes. XLII 6, 7 in Theolog. Studien 1885 III S. 499 ff. Mit der Ausmerzung der »Dichtungen vom Ebed Jahwe« — Duhm versteht darunter Jes. XLII 1-4, XLIX 1-6, L 4-9 (10 f.), LII 13-LIII 13 - bin ich nicht einverstanden, glaube vielmehr, dass diese Stellen bei richtiger Deutung sich ganz gut in dem Gedankengang des Propheten unterbringen lassen. Das Geheimniss ist, dass Israel = der Knecht Gottes bald nach seiner Idee, wie er für Gott ist, bald nach seiner historischen Erscheinung ins Auge gefalst wird. Auf diesen Gegensatz macht der Prophet selbst aufmerksam. Er findet die Ursache davon in der Sünde des Volkes, die Lösung aber theils in seinem Leiden, welches das Erbarmen Gottes hervorruft, theils in der Thatsache, dass Gott seiner Liebe zu dem ideellen Israel immer wieder eingedenk ist. Aus diesem Doppelsinn des ideellen und historischen Israël erklären sich auch unsere Stellen. Dass mit שן gegenüber מוט das israelitische Volk gemeint ist, erliegt keinem Zweifel. Der Knecht Jahwe's als das ideelle Israel gedacht, — es ist das ganz etwas Anderes als was man gewöhnlich das » wahre« Israel nennt -- hat einen Beruf nicht nur für die Völker, sondern auch für das Israel nach seiner gegenwärtigen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ob Jes. XL—LXVI wirklich von einem Verfasser herrührt, bleibt dahingestellt. Siehe die Unterscheidung zwischen einem II. und III. Jesaja bei Duhm. Für die Berith-frage ist dieselbe ohne Wichtigkeit.

Erscheinung. Für erstere soll er das Licht des Rechtes und des Heils leuchten lassen, für letzteres soll er eine sein. Was damit gemeint ist, erhellt aus Jes XLIX Jahwe will durch ihn die Stämme Jakobs wieder herstellen und die Bewahrten Israels zurück bringen. XLIX 8 wird das mit deutlichen Worten gesagt. Diese Wiederherstellung kommt dadurch zu Stande, dass Jahwe seinem in der gegenwärtigen Lage blinden und elenden Knechte die Augen öffnet, seine Gefangenen herausführt u. s. w., Jer. XLII 7, XLIX 9. 1) Das ideelle Israel, Israel wie es für Gott ist, tritt durch diese Erlösung hervor, ist dann aber das von Gott gewollte Mittel, das zerstreute und herumschweifende Volk der Gegenwart zu sammeln und zu ihm zurück zu bringen. Die Idee macht sich die Realität unterthan. Hieraus ergiebt sich der Sinn des scheinbar so fremdartigen Ausdruckes ברית עם. Es liegt auf der Hand, dass an die von Gott beabsichtigte Berith mit Israel gedacht ist. 2) Der Gedanke ist folgender: Jahwe macht seinen Knecht zum Vermittler seiner Berith mit Sowohl die Möglichkeit als die Verwirklichung dieser Berith beruht in dem Knechte Jahwe's und geht von ihm aus. Die Berith wird durch ihn verwirklicht; Die Erklärung, er ist der persönliche Ausdruck derselben. welche Duhm von dem ברית עם giebt, schlage man bei ihm selbst nach. Mir scheint sie ebenso gezwungen, als

י) Der Beweis, das das י von ייסיי und ייציה an erstgenannter, sowie von איכי an letztgenannter Stelle nach der gewöhnlichen Bedeutung dieses letzten Wortes Anweisung des Mittels und nicht des Zweckes ist, führte ich in dem obengenannten Aussatze.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) In obengenanntem Aufsatze faßte ich *Berith* an unseren Stellen als das Band, welches durch die Arbeit des Ebed-Jahwe die Stämme Israels forthin zusammen halten sollte. Namentlich Jes. XLIX scheint dafür zu sprechen. Doch wird diese Deutung des Wortes *Berith* durch den Sprachgebrauch nicht hinlänglich gestützt.

wenig einleuchtend. Zur Konstruktion vgl. das בריח ראשנים Lev. XXVI 45. Ueber das Wesen der *Berith* erfahren wir nichts.

Von den anderen Stellen kommt zunächst Jes. LV 3 in Betracht. Jahwe will für die Israeliten, welche sich heilsbegierig zu ihm wenden, eine ewige Berith errichten. Dasselbe wird Jes. LXI 8 ausgesagt. Doch ist es bezeichnend, dass daselbst die Berith nicht als das Characteristicum der neuen Heilszeit, sondern nur als eine der Wohlthaten Gottes neben anderen erwähnt wird. Der Gedanke hat hier somit viel von seiner ursprünglichen Tiefe eingebüst. An beiden Stellen steht die Formel כרחל. Berith wird dadurch, wie Duhm sagt, als das Geschenk eines Höheren bezeichnet. An ersterer Stelle werden die >beständige רוסד Davids« damit auf eine Linie gestellt. Die Meinung ist, dass insolge der Berith die dem David verliehenen oder verheißenen Gnadengaben dem Volke zu Welche diese sind, wird v. 4, 5 Theil werden sollen. näher erörtert. Mit dem Berufe Israels die Welt zu erleuchten, stehen sie in engem Zusammenhang. tung derselben kommt außer 2 Sam. XXIII 5 namentlich 2 Sam. VII 8-16 in Betracht. Die Zusammenstellung der Begriffe חסר und כרית erinnert an Deut. VII 12 und Jer. XIV 21 (s. o.).

Die gleiche Zusammenstellung finden wir Jes. LIV 10 wieder. Die Existenz der Berith wird vorausgesetzt. Dieselbe wird als בריות שלומי charakterisirt, während im vorigen Versgliede ישלומי steht. Beide sind fester als die Berge und Hügel. Ihr Inhalt ist der Eid Gottes, daß er Israel nicht mehr zürnen will, v. 9. Bemerkenswert ist die Erinnerung an das dem Noach eidlich gegebene Versprechen. Eine Berith heißt dasselbe aber noch nicht. Gemeint ist Gen. VIII 20 ff. Augenscheinlich haben wir hier den Uebergang zu der Vorstellung des PC, Gen. IX 11. Jes. LIX: 21 wird die Abschließung der Berith mit

dem Kommen des Erlösers in Verbindung gebracht, v. 20. 1) Ein neuer Zustand wird dadurch ins Leben gerufen. Derselbe wird als eine Berith bezeichnet mit folgendem Inhalt: Jahwe's Geist, der schon auf Israel ruht, und seine Worte, die er ihm schon in den Mund gelegt hat, werden bis in Ewigkeit nicht von ihm weichen. Der Hauptnachdruck liegt somit auf dem bleibenden Charakter dieser Berith. Die Worte haben eine auffallende Aehnlichkeit mit Gen. XVII 4, 10. Doch ist der Charakter der Berith hier und dort nicht ganz der gleiche. In PC ist dieselbe vor allem eine Verpflichtung, welche Gott zu Gunsten des Menschen auf sich lädt, und an welche er sich mithin in seiner Weltregierung bindet; bei dem Propheten dagegen nur die Verheißung eines bleibenden Heiles.

In den bisher behandelten Stellen bezieht das Wort Berith sich auf das kommende Heil. Dagegen tritt Jes. LVI 4, 6 der gesetzliche Theil einmal wieder mehr in den Vordergrund. Es handelt sich um die Fremden und Verschnittenen. Ihnen wird verheißen, daß wenn sie an der Berith Jahwe's festhalten, sie auch des Israel zugesagten Heiles theilhaftig sein sollen. Parallel dazu steht die Heilighaltung der Sabbate, die Befolgung dessen, woran Jahwe Gefallen hat, und die Anlehnung an Jahwe, um ihm zu dienen und seinen Namen zu lieben. Namentlich durch letzteres wird der Sinn des Ausdruckes an Jahwe's Berith festhalten« schärfer hervorgehoben. Bei Berith wird also augenscheinlich an dasjenige gedacht, woran das Volk behufs Aufrechterhaltung des einmal festgesetzten Verhältnisses verpflichtet war. Die Hervorhebung des Sabbates erinnert an Exod. XXXI 16. Wann und wie die hier erwähnten Forderungen dem Volke gestellt wurden, wird nicht gesagt. Aus der (nachexilischen) Abfassungszeit darf man schließen, daß an das Verhältniß gedacht ist, welches mit der Rückführung der Exulanten anfängt.

<sup>&#</sup>x27;) Ueber die Lesart dieses Verses siehe Duhm, zur Stelle.

Noch allgemeiner ist der Gebrauch des Wortes Berith
Jes. XXIV 5, in einem ebenfalls nachexilischen Abschnitte.
Der Fluch frist die Erde, weil ihre Bewohner die Thoroth
übertreten, die Satzung überschritten und (somit) die ewige
Berith zu nichte gemacht haben. Ob mit num und pn
die s. g. Noachitischen Gebote, namentlich das Blutverbot, gemeint sind, und das Wort Berith dadurch
veranlast ist (so Duhm), bleibt dahingestellt. Die
Worte sind sehr allgemein gehalten. Jedenfalls kann
nur an göttliche Bestimmungen oder Ordnungen gedacht
sein. Die Vernachlässigung derselben ist das sich Lossagen von Gott.

5. Endlich haben wir noch Maleachi und II Zacharja. Ersterer redet von einer Berith, welche Jahwe in früherer Zeit, — wann, wird nicht gesagt — mit Levi hatte, Mal. II 4 ff. Damit dieselbe zu Stande käme, gab Jahwe המצוה הוארה. Was darunter zu verstehen ist, ist nicht ganz klar; wahrscheinlich alles, was Jahwe den Priestern zur richtigen Ausübung des Kultus, wie zur gehörigen Bestimmung des Rechts geboten hat. Diese Berith war ein großes Vorrecht; Levi fand darin das Leben und den Frieden«; Ehrfurcht und Achtung von Seiten des Volks war für ihn die Frucht davon, v. 5. Doch haben die Priester diese Berith entkräftet (אורות) v. 8; sie sind vom rechten Wege abgewichen und sind durch ihre Thora d. h. durch die von ihnen gegebenen Weisungen, für Viele im Volke die Ursache zur Sünde geworden. Die Folge davon ist, dass Jahwe sie erniedrigt und verächtlich gemacht hat. Ein bestimmter Zusammenhang zwischen dem hier Gesagten und Jer. XXXIII 20-26 (s. o.) lässt sich nicht nachweisen. Doch wäre es möglich, dass der Gedanke an eine zukünftige Berith mit Levi, welche wir in der dem Jeremia untergeschobenen Stelle finden, aus der unsrigen hervorgegangen ist. Dagegen erinnert unsere Stelle an Deut. XXXIII 8 ff.; auch da ist von

einer Berith Gottes, welche Levi treulich gehalten hat die Rede. 1)

Außerdem wird Mal. II 10 die Berith unserer Väter« erwähnt, eine Redensart, welche, wie wir früher sahen, im Deuteronomium, Richter und Könige häufig vorkommt und sich daselbst theils auf Abraham, Isaac und Jacob, theils auf das aus Aegypten geführte Geschlecht bezieht. Welche an unserer Stelle gemeint ist, ist zweifelhaft, thut auch nichts zur Sache. Aus der Berith ergiebt sich jedenfalls die Vaterschaft Gottes für alle Israeliten. Die Geringschätzung des Einen von Seiten des Anderen (in casu des Weibes von Seiten des Mannes) ist somit eine Entweihung dieser Berith. Auch der Vorzug, welcher der Tochter eines fremden Gottes d. h. einer Nichtisraelitin gegeben wird, ist eine Verkennung derselben. Die Heiligkeit Gottes wird dadurch verletzt. Ob mit dem בנרה יהודה v. 11 an diese Entweihung der Berith oder an die getadelte Untreue gedacht ist, lasse ich dahingestellt. Dagegen ist Mal. II: 14 mit der Berith die Ehe gemeint. Die אשה כריתך ist dieselbige, welche erst אשח נעוריך, dann חברתך heißt. Dass das Wort die Ehe als eine gottesdienstliche Handlung bezeichnet, folgt daraus nicht.

Schließlich kommt noch Mal. III 1 in Betracht. Auf die Frage, wann doch das Endgericht und im Zusammenhang damit das Heil kommen werde, antwortet der Prophet mit der Hinweisung auf das baldige Eintreffen des von Israel ersehnten Herrn, welcher in seinem Tempel die Sichtungsarbeit vornehmen wird. Diesen Herrn bezeichnet er als מלאך הבריח. Die Erwähnung des Mal'achs in diesem Zusammenhang hat ihr Vorbild wahrscheinlich in Exod. XXIII 20, 23. Da ist die Rede von einem Mal'ach, den Jahwe vor Israel einliergehen lassen will, und in dessen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ueber die Bedeutung des Wortes daselbst siehe den vorigen Jahrgang S. 248.

Innerem der Name Jahwe's ist, der also für Israel der Vertreter Gottes ist. Auch in der Zukunft will Jahwe einen solchen Vertreter als den Offenbarer seines Wesens Diesen nennt Maleachi den » Mal'ach der Berith. « Man kann diesen Namen etwa so auffassen, dass die Sendung dieses Mal'ach ihren Grund in der Existenz einer Berith finde, m. a. W., dass, weil es eine Berith zwischen Gott und dem Volke giebt, Jahwe sich schließlich in dem Mal'ach zur Abhaltung eines Gerichtes offenbare; — oder so, dass die Sendung dieses Mal'ach die Abschließung der Berith bezwecke. Der Gedanke ist dann, dass durch das Hervortreten Gottes und das damit zusammenhängende Gericht die Berith mit Israel gestiftet werden soll. letzterer Deutung ist die Verwandtschaft mit Jes. XLII 6, XLIX 8 auffallend. Nur ist da der Knecht Jahwe's, d. h. das ideelle Volk, für das Volk in seiner historischen Erscheinung der Urheber der Berith, während hier dasselbe von dem in dem Mal'ach sich offenbarenden Jahwe ausgesagt wird. Ueber den Inhalt und den Charakter dieser Berith erfahren wir nichts. Dieselbe mit Mal. IV 6 in Verbindung zu bringen, wage ich nicht.

Bei II Zacharja kommt das Wort Berith zweimal vor. Zach. XI 10 wird gesagt, dass Jahwe eine Berith mit den Völkern abgeschlossen (תברת אח), dieselbe aber wieder zu nichte gemacht hat. Israel wird dadurch der Gewalt der Völker hingegeben. Die Stelle deckt sich inhaltlich mit Hos II 20. Die Völker an unserer Stelle sind die Raubthiere des Hosea. Mit dieser Berith ist also die den Völkern auserlegte und von ihnen angenommene Bestimmung Israel nichts zu Leide zu thun, gemeint. Eine religiöse Bedeutung hat das Wort hier aber nicht.

Ganz andrer Art ist Zach. IX 11. Jahwe wird die noch in der Gefangenschaft lebenden Glieder des israelitischen Volkes in ihr Land zurückführen, Jahwe will das thun ברם בריתן. Das Wort steht ganz gelegentlich

da, und wird nicht weiter hervorgehoben. Die Meinung kann nur sein, dass es eine mit Blut bestätigte Berith zwischen Jahwe und Israel gebe, um dessen Willen Jahwe sich der Gefangenen Israels erbarmt. Das »Blut« erinnert an Exod. XXIV 6—8. Augenscheinlich leitet der Prophet die Existenz der Berith vom Sinaï her, eine neue Berith kennt er aber nicht. Einen Gegensatz bildet das prophet Ezech. XVI 61. Der Gedanke, dass die Berith ein Motiv für das Handeln Gottes sei, deckt sich mit Jer. XIV 21 (s. o.) und erinnert an die Ansicht des PC.

- 6. Ich fasse das Gesagte in folgender Weise zusammen:
- a. Bei den vorjeremianischen Propheten findet sich das Wort *Berith* mit religiöser Anwendung nur an einer Stelle, Hos. VIII 1.
- b. Bei Jeremia tritt der Gedanke an eine gegenwärtige Berith stark hervor. Außerdem wird dieselbe von Ezechiel, Maleachi, II Zacharja und in der Stelle Jes. XXIV 5 erwähnt. Die Vorstellung ist im Großen und Ganzen dieselbe wie im Deuteronomium, nur wird der Unterschied zwischen der Berith am Horeb und derjenigen, welche auf den Feldern Moabs abgeschlossen wurde, nicht beachtet. Nach Maleachi giebt es eine Berith nicht nur mit den Vätern, sondern auch mit Levi.
- c. Von Jeremia, Ezechiel und II Jesaja wird für die Zukunft eine neue Berith in Aussicht gestellt. Dieselbe ist ein Liebesverhältnis Gottes zum Volke, das aber für letzteres gewisse Verpflichtungen einschließt. Das Characteristicum desselben ist die Unverbrüchlichkeit; dieselbe findet ihren Grund einerseits in dem Willen Gottes, andrerseits in der von Gott bewirkten Aenderung in der Gesinnung des Volkes. Bei II Jesaja ist der Ebed-Jahwe, bei Maleachi der Mal'ach Jahwe der Vermittler dieser Berith. In einer dem Jeremia untergeschobenen Stelle (Jer. XXXIII 20, 21) bezieht dieselbe sich statt auf das ganze Volk, auf die Leviten und den Samen Davids.

- d. Bei Ezechiel und II Jesaja näheren Ausdruck und Gedanken sich dem PC. Doch hat das Wort Berith bei ihnen nicht so wie in PC den Charakter eines theologischen Kunstausdruckes.
- II. 1. Vonden Ketubim haben Psalmen, Sprüche, Hiob, Daniel, Ezra, Nehemia und Chronik das Wort Berith; die anderen, und darunter merkwürdigerweise auch Klagelieder, nicht. Doch kommen Sprüche und Hiob nicht wesentlich in Betracht.

In den Sprüchen steht das Wort nur Kap. II 17. Von dem »fremden Weibe« wird gesagt, das sie ihren Jugendgenossen verlassen und die Berith ihres Gottes vergessen hat. Dabei an Ungehorsam gegen das »Gesetz« Gottes zu denken, — so Dyserinck het boek der Spreuken 1883 — verbietet die Thatsache, das das »fremde Weib« eine ככרייה v. 16, somit eine Nichtisraelitin genannt wird. Vielmehr giebt die erste Vershälfte die Erklärung der letzteren. Mit der »Berith ihres Gottes« ist mithin die Ehe genannt, vgl. Mal. II 14, welche vor dem Angesichte ihres Gottes geschlossen war. Der Ausdruck erinnert an 2 Sam. XXI 7, 1 Kön. II 43; die daselbst erwähnte » גערות " ist ein unter Anrufung Gottes geschworener Eid.

In Hiob findet das Wort Berith sich an folgenden Stellen: Hiob V 23; der gerechte und von Gott gesegnete Mensch hat eine Berith mit den Steinen der Erde (Dy). Parallel dazu steht, dass die wilden Thiere in Frieden mit ihm zusammen leben. Die Meinung ist offenbar, dass er bei der Bebauung der Erde durch den steinigen Boden keinen Schaden leiden werde.

Hiob XXXI 1: Hiob hat seinen Augen eine Berith auferlegt (כרחל), infolge deren er keine Jungfrau anblickt. Die Stelle erinnert an die מסרת הבריח Ezech. XX 37.

Hiob XL 28: Schließt das Krokodil eine Berith mit dem Menschen (כרת עם); nimmt derselbe es zu seinem

Knechte für immer? Gemeint ist, dass an ein friedliches Zusammenleben mit dem Thiere nicht zu denken ist. Man würde die entgegengesetzte Formel erwartet haben:

schließt der Mensch eine *Berith* mit ihm?«
Von einer *Berith* in religiösem Sinne ist hier nirgends die Rede.

Auch Esra X 3 — die einzige Stelle im B. Esra, wo das Wort vorkommt, — ist das nicht der Fall. Der Ausdruck כרח בריח לאלהינו erinnert an die gewöhnliche Formel ברח בריח לאלהינו. Doch kann dieselbe hier nicht gemeint sein. Das Volk kann Gott keine Berith auferlegen. Außerdem ist im Folgenden nicht die Rede von einer That Gottes, sondern von dem Verfahren des Volkes. Das אלהינו steht somit für לשני אלהינו; es ist an eine vor dem Angesichte Gottes getroffene Verabredung der Israeliten unter einander gedacht. Dieselben verpflichten sich die fremden Weiber fort zu schicken. Wir haben hier einen ähnlichen Gebrauch des Wortes Berith wie in 2 Kön. XXIII 3, Jer. XXXIV 8, 10, 15, 18 (s. o.).

Auch 2 Chron. XV 12, XXIII 1, 3, 16, XXXIV 31 wird das Wort Berith auf dieselbe Weise gebraucht. Kap. XV 12: die Judäer und viele Israeliten treten in eine Berith Jahwe zu suchen u. s. w.; diejenigen, welche sich daran nicht halten, sollen getödtet werden; v. 14 f. ist von einem Eide die Rede, welchen sie Jahwe schwören; doch ist mit der Berith offenbar nicht dieser Eid, sondern die vorhergehende Verabredung gemeint.

Kap. XXIII 1: Jojada vereinigt viele Leute mit sich in eine Berith (עמו בברית), um Joas zum König zu machen; v. 3: die Volksversammlung schließt eine Berith mit dem Könige. v. 16: Jojada macht eine Berith zwischen (בין) sich, dem Volk und dem König.

Kap. XXXIV 31 vgl. 2 Kön. XXIII 3.

Außerdem fallen noch folgende Stellen weg: 1 Chron. XI 3: die Aeltesten Israels kommen zu David nach Hebron; er legt ihnen vor dem Angesichte eine *Berith* auf (כרחל); darauf salben sie ihn zum Könige, vgl. 2 Sam. V 3.

2 Chron. XVI 3: eine Berith zwischen Asa und Benhadad.

Ps. LV 21: der Feind legt seine Hand an seine Freunde (für ישלטין lies ישלטין vgl. Ps. VII 5) und entweiht seine Berith. Aus v. 13, 14 erhellt, daß dieser Feind ein ehemaliger Freund ist, welcher die Treue gebrochen hat. Die Berith ist somit das Freundschaftsverhältniß, welches jetzt getrübt ist.

Ps. LXXXIII 6: die feindlichen Völker haben eine Berith d. h. ein Bündniss gegen Gott, weil gegen sein Volk geschlossen (כרת ברית על־ייי).

Dan. XI 22. Unter dem נגיד ברית können wir nur die mit Antiochus Epiphanes verbündeten Fürsten verstehen, welche aber nicht genannt werden. Die folgenden Verse sagen aus, wie er sie אמן מן החחברות אליו, d. h. seitdem sie sich zu ihm gesellen, behandelt.

2. Im Psalter, in der Chronik (Nehemia) und bei Daniel giebt es aber auch mehrere Stellen, wo das das Wort *Berith* in religiöser Beziehung vorkommt. Doch wird es auch da nicht immer in derselben Weise gebraucht.

1º. Jahwe wird genannt שמר הברית והחסד 2 Chron. VI 14 (1 Kön. VIII 23), Neh. I 5, IX 32, Dan. IX 4. Die Worte sind aus Deut. VII 9 entlehnt (siehe vorigen Jahrg. S. 257) und bilden einen stehenden Ausdruck. Auf den Inhalt der Berith fallt kein Nachdruck; vielmehr handelt es sich nur um das wohlwollende Verhältniss zwischen Gott und dem Volke. Die Uebertragung aus dem deuteronomischen Sprachgebrauche in eine an PC sich anschließende Darstellung, Neh. IX 32, wird dadurch er-Doch fehlt an letztgenannter Stelle der Zusatz möglicht. לאהביו ולשמרי מצותיו, welchen Neh. I 5, Dan. IX 4 mit Deuteronomium gemein haben. Der Gedanke an eine nur von Gott herrührende, dem Volke freiwillig geschenkte Wohlthat wird dadurch desto näher gelegt. In 2 Chron. VI ist der Unterschied zwischen der Bedeutung des Wortes Berith in v. 14 und v. 11 (s. u.) auffallend. Statt des genannten Zusatzes hat v. 14 nach 1 Kön. VIII 23 לעבדיך .ההלכים לפניך בכל־לבּם

Zu derselben Kategorie gehören die Stellen, welche aussagen, dass Gott seiner Berith eingedenk ist, Ps. CV 8 (1 Chron. XVI 25) CVI 45, CXI 5; dieselbe ins Auge falst - Ps. LXXIV 20 (לכריתך ties mit LXX לכריתן); sie »nicht entweiht« Ps LXXXIX 35. Auch die Klage, dass Jahwe sie verworfen hat (שבר) Ps. LXXXIX 40, besagt im Grunde dasselbige. Augenscheinlich ist die Berith hier überall für Gott das Motiv seines Handelns, für das Volk die Bürgschaft, dass er es nicht in dem Elend lassen wird, vgl. namentlich Ps. LXXIV 18 ff., CVI 45 b, 46, LXXXIX 35. Der Gedanke ist im Großen und Ganzen derselbe wie Deut. IV 31 (Jer. IV 21). Die Worte Ps. CV 8, CVI 45, CXI 5 erinnern an Gen. IX 15, Exod. II, 24 (PC).

Doch ist die Berith in allen diesen Stellen nicht dieselbe.

a) Ps. LXXIV 20 ist ganz allgemein gehalten. Frage, an welche Berith der Dichter gedacht hat, läst sich nicht beantworten. Auch Ps. CXI 5 ist das nur sehr Dass Gott seiner Berith gedenkt, annähernd der Fall. wird neben der leiblichen Nahrung seines Volkes als Grund des Preises Gottes genannt. Möglich ist v. 5b als Umstandssatz zu fassen. Die Berith ist dann der Grund, auf dem die Fürsorge Gottes für die seinigen beruht. Doch ändert die Bedeutung des Wortes sich dadurch nicht. V. 9 wird von dieser Berith gesagt, dass Jahwe sie »verordnet« hat, Der Gedanke an ein Gesetz wird dadurch nahe gelegt, vgl. Jos. XXIII 16, Richt. II 20, 1 Kön. XI 11. Doch ist daran hier nicht gedacht; nur von dem was Gott für sein Volk gethan hat, ist die Rede, nicht von dem, was er von ihm verlangt. Auch mit den סקודים, v. 7, ist das nicht der Fall; dieselben sind die Anordnungen, die Gott als Weltregierer trifft, und für deren Vollzug er sorgt « (Baethgen die Psalmen zur Stelle). Dazu fehlt in unserer Stelle jede nähere Bestimmung in Dativ. Das Wort אוה hat somit. dieselbe Bedeutung wie נתן und נחן und נחן Die Berith ist also eine von Gott zu Gunsten der Menschen getroffene Anordnung, über deren Inhalt aber nichts ausgesagt wird. Nur der Zusammenhang bringt sie mit der Erlösung in Verbindung. Dieselbe wird nicht als eine einmalige Thatsache an und für sich betrachtet, sondern hat bleibende Bedeutung, kraft der Berith.

Mit Ps. CXI 5, 9 steht Ps. CVI 45 auf gleicher Linie. Nicht nur dieser Vers, sondern auch der vorhergehende erinnert an Exod. II 23b—25. Das dort Gesagte wird im Psalme verallgemeinert; ob an dieselbe *Berith* (mit Abraham) gedacht ist, läst sich nicht bestimmen.

Deutlicher ist Ps. CV 8—11, welche Verse 1 Chron. XVI 15—18 wiederkehren. (Die Lesart זכרו 1 Chron. XVI 15 statt wie im Psalme ist Schreibfehler.) Die *Berith* wird bezeichnet 1° als ein דכר, welches Gott für tausend Ge-

schlechter »verordnet« und mit Abraham »geschlossen« hat (כרח את und כרח אם), 2º als ein dem Isaak geschworener Eid, welchen er zur Satzung (אק) für Jakob und als eine ewige Berith für Israel bestätigte (העמיר). Inhalt derselben ist die Verheißung, dass Jahwe ihnen Kanaan als zugemessenes Erbtheil geben wird, v. 11 1). Der Gedanke an ein »Gesetz« (so Baethgen) ist dabei störend. חס noch אוה brauchen in diesem Sinne verstanden zu werden. Ersteres fasse ich wie in Ps. CXI 9, letzteres wie in Num. XVIII 19; auch da ist es nicht ein Gesetz, sondern eine Anordnung Gottes. Bei Berith kann an Gen. XV 18 ebensowohl wie an Gen. XVII gedacht sein. Doch ist der Ausdruck כרח אח ersterer Stelle entlehnt. Der dem Isaak geschworene Eid findet sich Gen. XXVI 3. Dagegen ist es im Geiste des PC, dass nur die Abraham (Isaak und Jakob) gegebene Verheifsung als Berith bezeichnet wird. Auch v. 42 ist dieselbe mit dem דבר קדשו, dessen Jahwe gedachte, gemeint.

Etwas Aehnliches haben wir Neh. IX 8. Jahwe hat mit Abraham eine — eigentlich die, d. h. die bekannte — Berith getroffen ihm das Land Kanaan zu geben. Berith ist somit auch hier so viel als Verheißung. Jahwe hat dieselbe aufrecht erhalten (הקכום) und dadurch, d. h. durch die Verleihung des Landes an Israel, seine קבום gezeigt, v. 8, 33. Die daneben stehenden Verse, namentlich v. 7, 9, zeigen, daß der Verfasser die Erzählung des PC kannte. Mit der Berith v. 8 kann somit diejenige von Gen. XVII gemeint sein. Daß auch im Uebrigen die Darstellung Neh. IX derjenigen des PC entspricht, sagte ich bereits früher (siehe vorigen Jahrg. S. 21 f.). Doch ist der Sprach-

<sup>1)</sup> Da diesem Verse die Gliederung und der Parallelismus membrorum fehlt, betrachtet Baethgen z. St. ihn als Glosse. Mit Unrecht; 70 v. 12 kann das in v. 11 gegebene Beziehungswort nicht entbehren. Auch wird dem 12. Verse die Spitze abgebrochen, wenn v. 11 wegfällt.

gebrauch damit nicht völlig in Uebereinstimmung. Ich erwähne nur die Formel כרח עם und die Bedeutung des Wortes הקים; beide entsprechen dem jehovistisch-deuteronomischen Sprachgebrauch.

b. An den vorgenannten Stellen war die Berith, sofern an eine bestimmte Berith gedacht ist, stets die mit

den Vätern Abraham, Isaak und Jakob geschlossene. gegen ist Ps. LXXXIX von einer Berith mit David die Jahwe hat dieselbe zu Gunsten seines Erwählten Rede. geschlossen (כרת ל), v. 4. Parallel dazu steht: >ich habe David meinem Knechte geschworen«, während auch v. 35 f. die Berith mit dem David geschworenen Eide in Verbindung gebracht wird. Inhalt dieses Eides, d. h. also der Berith, ist die Verheißung, dass er seinen Samen ewig erhalten und seinen Thron von Geschlecht auf Geschlecht feststellen will, v. 5, 7. Auf Grund dessen steht diese Berith nach der Aussage Gottes unwiderruflich fest, נאמנה v. 29. In diesem Verse, wie in v. 34 f., wird diese Berith mit der dem David bewiesenen Gnade gleichgesetzt, und die Nichtentweihung derselben damit auf eine Linie gestellt, dass Gott ihm seine Gnade nicht entziehen 1) und seine Treue nicht verleugnen will. In Uebereinstimmung damit giebt die völlige Erniedrigung des Davidischen Hauses dem Volke Anlass zur Klage, dass Jahwe die Berith seines Knechtes, d. h. die mit seinem Knechte getroffene Berith verworfen und also faktisch den Eid gebrochen habe, v. 40, 50. Dass dieser ganzen Vorstellung die Erzählung 2 Sam. VII (1 Chron. XVII) zu Grunde liegt, ist unzweifelhaft. Doch kommt das Wort Berith da nicht vor. Dagegen ist das 2 Sam. XXIII 5, Jer. XXXIII 20 f., Jes. LV 3 wohl der Fall. Mit letzterer Stelle hat die unsrige die Zusammenstellung der Begriffe חסר und חסר gemein (s. o.).

<sup>1)</sup> V. 34: statt row lies row, vgl. 2 Sam. VII 15, 1 Chron. XVII 13; siehe Baethgen z. St.

Außerdem wird die zu Gunsten Davids getroffene Berith noch erwähnt 2 Chron. XXI 7. In der Grundstelle 2 Kön. VIII 19 ist das nicht der Fall. Da ist einfach die Rede von einer Schonung um Davids Willen, weil Gott ihm eine fortdauernde Nachkommenschaft zugesagt hat. Daß das Wort Berith in diesem Zusammenhang nicht vorkommt, erinnert an 2 Sam. VII. Die Einfügung desselben in die sonst ganz parallele Stelle 2 Chron. XXI 17, während zu gleicher Zeit die Schonung Juda's in eine Schonung des Hauses Davids verwandelt wurde, ist augenscheinlich beabsichtigte Amplification. Der Einfluß der so eben genannten Stellen ist darin unverkennbar.

Etwas Aehnliches, jedoch sehr eigenthümlich gehalten, steht 2 Chron. XIII 5. In der Grundstelle 1 Kön. XV 4, 5 wird gesagt, dass Jahwe um Davids Willen, weil er gethan hat, was recht war in Jahwe's Augen, Jerusalem eine Leuchte gegeben hat, ihm einen Sohn auf seinen Thron erweckend. Dieser Gedanke erscheint, wenn auch in ganz anderer Form in unserem Verse wieder, wird aber da zu der Aussage »dass Jahwe David und seinen Söhnen das Königthum über Israel anvertraut hat, eine ברית המלח. Woher der Ausdruck stammt, und was er eigentlich bedeutet, ist dunkel. Dass dem Satze »eine symbolische Beziehung auf die Dauer und Unauflöslichkeit des Bündnisses zukommt« (Bertheau Kgf. exeget. Handb. z. St.) ist möglich, doch unerweislich. Ich betrachte es vielmehr als Zeichen eines freundlichen Verhältnisses. **Jedenfalls** liegt darin mehr als die Andeutung einer feierlichen Aus-Außer an unserer Stelle findet sich der sage Gottes. Ausdruck Num. XVIII 19 (Lev. II 13), siehe vorigen Jahrg. S. 6 f., doch läst ein bestimmter Zusammenhang zwischen jener Stelle und der unsrigen sich nicht nachweisen.

Bemerkenswerth ist immerhin, dass, wenn wir 2 Chron. XIII 5 bei Seite lassen, die *Berith* hier überall als Verheisung oder Zusage Gottes gesalst wird, ohne dass von

irgend welchen den Menschen gestellten Bedingungen die Rede ist. In dieser Hinsicht stimmen diese Stellen mit der sub a. genannten überein.

Nebenbei nenne ich noch Neh. XIII 29. Jahwe soll ihrer, d. h. Eljasib c. s. eingedenk sein (um sie zu strafen) wegen der Entheiligung des Priesterthums und (wegen) der Berith desselben und der Leviten. Die Erwähnung einer Berith mit Levi erinnert an Mal. II 4 ff., Deut. XXXIII 3 ff. Dagegen kommt Num. XXV 12, 13, die mit Bezug auf Pinehas festgesetzte Priesterberith, hier als zu speciell nicht in Betracht. Mit Berith ist hier offenbar das Verhältnis gemeint, in welches Jahwe das Priesterthum und die Leviten zu sich gebracht hat. Auf Grund dessen kann er die Entweihung des Priesterthums von Seiten eines Priesters nicht dulden.

2°. Eine andere Deutung fordert das Wort in den Stellen, wo die *Berith* nicht als Richtschnur des göttlichen, sondern des menschlichen Handelns angeführt wird.

Nur beiläufig nenne ich 2 Chron. VI 11, XXXV 30—32. Erstere Stelle wiederholt 1 Kön. VIII 21; nur die Zeitangabe: sals Jahwe sie aus Aegypten ausführte«, fehlt. Die Berilk ist der auf die zwei steinerne Tafeln geschriebene Dekalog, vgl. Deut. IV 31. Mit dieser Darstellung ist der in Chronik häufig vorkommende Name ארון הבריח יי oder in Uebereinstimmung. Die Stellen sind 1 Chron. XV 25 f., 28 f., XVI 6, 37, XVII 1, XXII 19, XXVIII 2, 18, 2 Chron. V 2, 7, Jer. III 16. Dagegen kommt die Benennung ארון הערות (PC) in der Chronik nicht vor. Deuteronomischer Einflus ist hier unverkennbar (siehe vorigen Jahrg. S. 254).

Was die andere Stelle 2 Chron. XXXIV 30—32 betrifft, verweise ich auf die Erzählung 2 Kön. XXII, XXIII. Augenscheinlich sind die Worte דברי ספר הבריח und דברי dem Zusammenhange dieser Kapitel entlehnt, 2 Kön. XXIII 2, 3, 21. Doch scheint mir die Aenderung

in ארדכרי הברית in ארדכרי הברית u. s. w. nicht ganz unerheblich. Die Berith wird dadurch noch mehr als ein vom Menschen unabhängiges, unbedingten Gehorsam forderndes Gebot vorgeführt. Dagegen ist ברית 2 Chron. XXXIV 32 einfache Abkürzung für בכתוב בספר ברית.

Mehr Bedeutung haben die betreffenden Psalmenstellen. Die Berith Gottes soll von Menschen gehalten, bewahrt werden. Ps. LXXVIII 10, CIII 18, CXXXII 12 steht dafür ebenso wie Exod. XIX 5, Deut. XXIX 8, 1 Kön. XI 11 und in PC Gen. XVII 9 das Zeitwort שמר, das, wie wir oben sahen, regelmäßig in Bezug auf Jahwe gebraucht Nur Ps. XXV 10 steht נצר, vgl. Deut. XXXIII 9. Was hier mit Berith gemeint sei, ist nicht fraglich. Ebenso wie in den früher behandelten Stellen ist es das von Gott festgesetzte Verhältnis zwischen ihm und den Menschen, das aber an letztere bestimmte Forderungen stellt. Diese treten hier in den Vordergrund. So steht Ps. LXXVIII 10, זכר und הלך בתורתו parallel zu שמר ברית אלהים מקדיו לעשותם, und werden Ps. CXXXII 12, XXV 10 die Berith und die ערות Gottes in einem Athem genannt. Das Verhalten Gottes den Menschen gegenüber wird somit von der Befolgung oder Nichtbefolgung der ברית von Seiten des Menschen abhängig gemacht. Hält er sie, so wird er der סרו und ממת Gottes theilhaftig, Ps. XXV 10, CIII 18, oder er wird, was dasselbe ist, auf besondere Weise gesegnet, Ps. CXXXII 12. Hält er sie nicht, so gehört das zu den Sünden, welche den Zorn Gottes über ihn hervorrufen Ps. LXXVIII 10. Das Verhältnis zwischen ברות und ist hier somit ein anderes als in den früher behandelten Stellen.

Auch Ps. XLIV 18, LXXVIII 37 gehören hierher. An ersterer Stelle wird gesagt, daß Gott sein Volk verworfen hat, obgleich dasselbe seinerseits nicht treulos in der Berith Gottes gewesen war, לא נאכנו בבריתן; an letzterer, daß das Volk »nicht fest war in der Rerith Gottes לא נאכנו

בבריתו. Parallel dazu steht: •ihr Herz hielt fest an Jahwe«. An beiden Stellen ist bei Berith an ein einmal festgesetztes Verhältnis zwischen Gott und Israel Dass die Stiftung desselben als ein historisches Factum betrachtet wird, ist wahrscheinlich, doch wird darüber weiter nichts ausgesagt. Das ist auch Ps. XXV 14 augenscheinlich nicht der Fall. Berith steht daselbst parallel zu יסוד יי dasselbe ist der vertrauliche Umgang, welchen Gott, denen die ihn fürchten, schenkt; auch seine Berith macht er ihnen bekannt, הוריע. Dass dabei metonymisch an die Verheißungen und Forderungen, welche den Inhalt der Berith bilden, gedacht ist, erhellt nicht. Es ist das Verhältniss selbst zwischen Gott und den seinigen, welches den Frommen klar gemacht wird.

- 3. Eine ganz eigenthümliche Stellung nehmen einerseits 2 Chron. XXIX 10, Ps. L 15, 16, andrerseits Dan. XI 28, 30, 32 in der *Berith* frage ein.
- 1º. In den bisher behandelten Stellen wird ohne Ausnahme die Abschließung der Berith als eine That Gottes vorgeführt. Wo das Zeitwort הום in religiösem Sinne gebraucht wird, ist das Subjekt davon immer Gott, gleichviel ob ganz allgemein das Verhältniß zwischen Gott und den Menschen hervorgehoben wird, oder ob mehr speciell der verheißende oder der gesetzliche Theil in den Vordergrund tritt. Desto mehr fällt es auf, daß 2 Chron. XXIX 10, Ps. L 15, 16 das Umgekehrte der Fall ist. Subjekt von אור ברה באונים ist hier der Mensch. Derselbe schließt unter Opfer Jahwe's Berith, Ps. L, und schließt dieselbe אור. Chron.

An letzterer Stelle ist der Sinn ganz klar. Hiskia beabsichtigt eine Berith zu schließen damit dessen Zorn sich von ihm wende. Der Ausdruck ist figürlich gefaßt, und die ursprüngliche Bedeutung des nicht fest gehalten. Gemeint ist, daß Hiskia sich hinsichtlich Jahwe zu einem gewissen Verhalten verpflichtet. Wie und

mit welchen Ceremonien er das thut, wird in den folgenden Versen ausdrücklich gesagt. Als paralleler Ausdruck steht 2 Chron. XXX 8 גמן ד ליו; vgl. dazu 1 Chron. XXIX 24; סוף די החות bedeutet daselbst sich jemandem unterwerfen. Die Bedeutung des Wortes Berith nähert sich derjenigen im PC; nur mit dem Unterschiede, das während die Formel ברת ברית dem PC fremd ist, daselbst von einer Berith Gottes, hier hingegen von der eines Menschen die Rede ist. Doch ist die Berith in beiden Fällen dasjenige, wozu jemand sich gegenüber einem Andern verpflichtet. In PC thut Gott das zum Wohl des Menschen, an unserer Stelle der Mensch um Gott zu gefallen. Von einer Gegenseitigkeit ist aber auch in letzterem Falle nicht die Rede.

In Ps. L 5 wird die Auffassung von כרת ברית großentheils durch die des Wortes הסידים beherrscht. Aus dem Zusammenhang des Psalmes erhellt, dass dabei nicht an die wirklich frommen Israeliten gedacht ist, sondern dass es die ideelle Benennung des Volkes q. t. ist. Dasselbe führt diesen Namen, weil Gott es in ein Chèsed-verhältnis zu sich gebracht hat. Das Wort hat somit denselbigen Umfang wie עמי v. 7. Vs. 16 richtet sich gegen die Gott-Dieselben werden als eine besondere Classe von Israeliten betrachtet. Doch folgt daraus nicht, dass sie nicht auch zu den Chasidim, v. 5, gehören. Unter diesen sind viele, welche sich dieses Namens unwert gemacht Von diesen Leuten ist v. 16 die Rede. Sie reden von den Satzungen Gottes und nehmen seine Berith in Doch sollen sie das nicht thun. Ihr ganzes den Mund. Thun und Lassen ist damit in Widerspruch. Dass bei den »Satzungen« speciell an den Dekalog gedacht ist (Baethgen), ist möglich; doch spricht nichts dafür בריתו als Abkürzung von ספר בריתי zu betrachten (derselbe). mehr bezeichnet es, wie in den oben behandelten Psalmstellen, die Forderungen, welche das zwischen Gott und dem Volke festgesetzte Verhältnis für letzteres mitbringt.

Wozu davon zu reden, wenn man sich dadurch doch nicht auf den rechten Weg bringen läst? Die *Berith* ist somit etwas objektiv Feststehendes, von dem man heuchlerisch den Mund voll haben kann, während man sich faktisch davon losgesagt hat.

Bei der Erklärung von v. 5 haben wir dies wohl zu Die חסרים werden als solche bezeichnet, welche beachten. •unter Opfer Jahwe's Berith schließen.« Aus dem Participium erhellt, dass nicht an eine einzelne historische Thatsache, sondern an ein continuierliches Verhalten gedacht Eine Hinweisung auf Gen. XV 18 oder Exod. XXIV 5 haben wir hier somit schon aus diesem Grunde nicht. Auch wäre es etwas Unerhörtes die an diesen Stellen genannte Berith als von Menschen festgesetzt zu betrachten. Der Gedanke ist vielmehr, dass die Chasidim sich im Kultus, עלרובה, jedesmal wieder zum Gehorsam gegen Jahwe, d. h. zu einem gewissen Verhalten ihm gegenüber verpflichten. Doch wählen sie sich selbst dieses Verhältnis nicht. Dasselbe ist eine Berith Gottes, und was an unserer Stelle die sich stets wiederholende cultische Abschließung derselben von Seiten der Menschen genannt wird, ist somit im Grunde nur die Anerkennung ihrerseits des von Gott gegebenen Verhältnisses, welches sie zu Chasidim macht. Mit 2 Chron. XXIX 10 hat unsere Stelle also nur den Ausdruck gemein. Während an letzterer Stelle Berith eine neu aufgenommene Verpflichtung bezeichnet, ist sie hier das längst bestehende Verhältniss des Volkes zu Gott, welches jedesmal von Neuem bestätigt wird.

2°. Ebenso vereinzelt stehen Dan. XI 28, 30, 32. An den zwei ersten Stellen wird eine heilige Berith erwähnt. Antiochus Epiphanes richtet sich gegen dieselbe, und ergrimmt wider sie. Es giebt Leute, welche diese heilige Berith verlassen (כולשוע) v. 30 b. Dieselben werden ברות genannt, v. 32. In diesem Ausdruck kann הברות Akkusativ der Beziehung sein. Es ist hier an Leute ge-

dacht, welche gegen die Berith freveln. Dieselben werden durch Schmeicheleien, d. h. durch gleisnerische Versprechungen zu Heiden gemacht, sind also vom Hause aus Juden. Es ist somit nicht zweifelhaft, das mit der »heiligen Berith« das Charakteristische der jüdischen Religion selbst gemeint ist. Dieselbe ist ihrem Wesen nach ein bestimmtes Verhältnis zu Gott, und sich davon loszusagen heist von Gott selbst abtrünnig werden. Hieraus erklärt sich die Wahl des Wortes. Dasselbe bezeichnet das Unternehmen des Antiochus Epiphanes als einen Angriff nicht so sehr gegen das Volk q. t., als vielmehr gegen sein Verhältnis zu Gott; wir würden sagen gegen die Theocratie. Doch ist es hier eben nur als terminus technicus verständlich.

Ich fasse das Resultat meiner Untersuchungen über das Wort Bereich in folgenden Hauptpunkten zusammen.

- 1°. Vor der deuteronomisch-jeremianischen Zeit kommt das Wort Berith in religiöser Anwendung nur sehr vereinzelt vor. Von den pentateuchischen Quellen gebraucht es nur J, von den Propheten nur Hosea; außerdem steht es 1 Kön. XIX 14.
- 2°. Der eigentliche Gebrauch des Wortes in religiöser Beziehung stammt aus der deuteronomisch-jeremianischen Zeit. Erwähnt wird da eine Berith mit den Vätern (eidliche Zusage des Landes Kanaan); eine bei dem Auszug aus Aegypten, am Horeb und auf den Feldern Moabs geschlossene Berith, deren Urkunde das Hilkianische (deuteronomische) Gesetzbuch ist; eine Berith mit Levi und den Priestern (Deut. XXXIII 29, Maleachi, Neh. XIII 29, in einer dem Jeremia untergeschobenen Stelle Jer. XXXIII 20 f. und in PC Num. XXV 12 f.); eine Berith mit David, welche sich in der Zukunft bewähren wird (außer 2 Sam. XXIII 5, und in der obengenannten Jeremia untergeschobenen Stelle, nur in der Chronik und im Psalter).

- 3°. Im Großen und Ganzen ist Beriff die stehende Benennung für ein freundliches, der göttlichen TDII ent-prossenes Verhältnis zwischen Gott und dem betreffenden Menschen (Israel). Die Frage nach dem geschichtlichen Irsprung desselben tritt dabei in den Hintergrund. In einigen Stellen des B. Daniel wird die ganze jüdische Reigion ihrem Wesen nach mit diesem Namen bezeichnet.
- 4°. Die Berith offenbart sich einerseits in Verheißungen und Zusagen Gottes, andrerseits in gewissen den Menschen vorgeschriebenen Verpflichtungen. Folglich gewährt sie den Menschen Gottes gnadenreiche und hilfreiche Nähe, während sie von ihnen freiwilligen und unbedingten Gehorsam fordert. Von diesen beiden Seiten tritt bald die eine, bald die andere mehr in den Vordergrund. In keinem Falle kann dabei an eine Gleichberechtigung der beiden Parteien gedacht werden. Die Berith wird von Gott gegeben; Menschen können dieselben nur annehmen oder ablehnen. 2 Chron. XXIX 10, Ps. L 5 bilden nur eine scheinbare Ausnahme hierzu.
- 5°. In PC ist das Wort Berith ein theologischer Kunstausdruck. Derselbe bezeichnet die Verfügung, welche Gott als Richtschnur für sein Handeln, zu Gunsten des Menschen (in casu der Nachkommen Abrahams) feststellt, und welche folglich für ihn den Charakter einer unwiderruflichen Verheißsung hat.

## Noch einmal das Origenesfragment.

Von Lic. Erwin Preuschen in Berlin.

Der Herr Herausgeber d. Ztschr. war so liebenswürdig, mir noch einmal Raum für das Fragment zur Verfügung zu stellen. Ich mache von seiner Erlaubnis gerne Gebrauch, nicht weil ich die Sache für so wichtig halte, sondern weil ich verschiedene Versehen zu berichtigen habe. nächst habe ich die Nr. der Hs. falsch angegeben. Cod. Vatic. gr. 1683 sc. XVI — die angegebene Nr. 11 ist die Ordinalzahl der Hs. bei Pitra. Sodann war mir damals entgangen, was auch Herr Dr. Ley nicht entdeckt hat, dass Pitra, einer Sitte römischer Cardinale folgend, das Fragment noch einmal und zwar correcter abgedruckt hat (Anal. sacr. III, p. 252 sq. nach Cod. Vatic. 1422 sc. XI, 1677 sc. XV/XVI, 1678 sc. XV/XVI und 1683). lasse diesen Abdruck, der erst Sinn in die Sätze bringt, hier folgen: οδ πώ γε στίχος ἐστίν; οί γὰρ παρ' Έβραίοις στίχοι, ώς έλεγέ τις  $^1$ ), έμμετροί είσιν· οἱ έξαμέτρφ μέν: ή έν τῷ Δευτερονομίφ φόδή: ἐν τριμέτρφ δὲ καὶ τετραμέτρφ: οί ψαλμοί. οί στίγοι ούν οί παρ' Έβραίοις έτεροί είσιν παρά τους παρ' ήμιν. εάν θέλωμεν ενθάδε τηρήσαι τους στίχους, ποιώμεν: »μαχάριοι οἱ ἄμωμοι ἐν όδῷ, οἱ πορευόμενοι ἐν νόμφ πυρίου« (ψ 118, 1), και ούτως αρχώμεθα δευτέρου του έξης ιστέον τοίνυν, ότι οί Ελληνες οί έρμηνεύσαντες πεποιήκασι τὸν παρ' Έβραίοις στίχον ἐν τούτοις δύο, οί δὲ πρεῖττον ποιούντες, ώς (δ) τούτο αντίγραφον γράψας, οίονει πεποίηπε την άρχην του στίχου μετ' έκτάσεως, τον δέ δοκούντα δεύτερον, μή δντα δεύτερον, άλλά λημμα του προτέρου, μετά αισθήσεως. και τοῦτο πεποίηκεν ἐπι $^{2}$ ) δλου τοῦ ἐητοῦ. Die Beurteilung des Wertes überlasse ich den Fachmännern.

<sup>1)</sup> Meine frühere Erklärung von us lasse ich fallen. Origenes mag an Josephus oder Philo gedacht haben, den er, wie Wendland gezeigt hat, nicht selten so citiert. Le y's Uebersetzung läst sich mit dem Sprachgebrauche des Orig. nicht vereinigen (s. z. B. den Comm. in Matth., wo ihm mehrere Exegeten vorlagen, die er dann stets durch und bezeichnet).

<sup>2)</sup> So Pitra II, p. 341; III, p. 253: τοῦ δλου τοῦ βητοῦ.

### Zu Hosea XII.

Von Dr. E. Beer.

Seit Nöldeke's Untersuchungen zur Kritik des alten Testamentes ist in den Versuchen, die Quellen des Pentateuches zu scheiden, wiederholt des XII. Capitels im Hosea gedacht worden. Während man aber dabei sich ziemlich einseitig um die Verse 4. 5 und 13, 14 bemühte, um aus deren Anspielungen auf Ereignisse aus der Patriarchenzeit, wie sie in der Genesis erzählt sind, Aufschluß über die zeitliche Abfolge und Schichtung von deren Quellen zu erlangen, achtete man weniger auf den Zusammenhang der einzelnen Verse und den Aufbau des ganzen Capitels. Und auch die Spezialkommentare zum Propheten haben nach dieser Seite noch manches zu thun übrig gelassen. Da wir aber erst dann, wenn wir in reinlicher Interpretation die Beziehung der einzelnen Verse zur Idee des ganzen Capitels erfaßt haben, entscheiden können, wie die Anspielungen in den Versen 4 ff. und 13 zu verstehen seien, mit welcher Genesisquelle Hosea sich in Darstellung und Auffassung der alten Sagen berühre, so versuche ich von neuem eine Analyse des 12. Capitels.

Im Eingange droht der Prophet (Vers 1—3) für den Abfall von Jahwe, für die thörichte Politik und die verderbten Sitten mit dem göttlichen Haderzorne. Welche Lehre will er wohl dann mit der Erzählung aus Jacobs Leben, Vers 4 ff. und Vers 13, geben? Die Fortsetzung des Capitels giebt uns einige Andeutungen. Weil die Ephraimiten sich gegen Gott verstockt zeigen, Vers 9, weil sie bitteren Aerger erregen, Vers 15, so droht in den Versen 10, 12 und 15, wie im Anfange, der Prophet mit der Strafe Gottes. Hosea konnte so entweder den Israeliten, wie 9, 10 ff., 11, 1 ff., 13, 5 ff., ihren Undank für die göttlichen Gnadenbezeugungen in der Frühzeit ihrer Geschichte und die dann notwendige Strafe vorhalten oder ihnen zeigen wollen, wie sie den einzigen Weg, der sie wieder zu Gottes Gnade hätte zurückführen können, auf dem Jacob ihnen vorausgewandelt ist, verschmäht haben und deshalb werden bestraft werden.

Für solch allgemeine Erwägungen führt eine genauere Betrachtung der Verse 4 und 5 die Entscheidung herbei. Wir lesen: בבשן עקב את־אחיו ובאונו שרה את־אלהים וישר בכשן עקב את־אחיו ובאונו שרה את־אלהים.

Ruhig und anteillos erzählt der Dichter den Kampf Jacobs mit Esau und dem Mal'akh Gottes. Durch nichts deutet er an, welches Werturteil er über die vox media עקב fälle. Erst mit der Fortsetzung — בכה ויהחנךלו wendet er sich an die Gefühle und Empfindungen seiner Zuhörer. Diese Worte nämlich sind gegen die Darstellung in der Genesis XXXII ein sich stark abhebender Schlusszusatz. Wenn Dillmann Recht hat, die betreffende Stelle. XXXII 24-32, E zuzuweisen, so müssen dass Hosea, dem als Nordisraeliten diese annehmen, Fassung hätte vorzüglich bekannt sein müssen, selbständig den pointierten Schlus gestaltet habe. Was aber ein Erzähler einer uralten Geschichte hinzufügt, ist ihm bekanntlich die Hauptsache. Hiermit deutet er an, in welch eigentümlicher Weise er eine im farblosen, schlichten Tone überkommene alte Geschichte aufgefast haben wolle. So auch Hosea. Er will durch den Zusatz vorzüglich seine Zeitgenossen erinnern, wie einst ihr Ahn unter

<sup>1)</sup> Wellhausen, Skizzen u. Vorarbeiten, V, S. 126, liest nn für 'm.



#### Beer, zu Hosea XII.

283

Thränen zu Gott um Gnade flehte. Zu demselben Resultate gelangen wir bei der Annahme, dass der Dichter sich einer anderen Version angeschlossen habe, die selber den äußerlichen Ringkampf zu einem schliesslichen slehentlichen Beten zu Gott vergeistigt hätte. Wir würden natürlich zunächst an J denken, dessen Bericht jetzt fehlt; aber das Gen. XXXII 10-13 aus J eingeschobene Gebet zeigt Jakob im Gefühl seiner Sünde am Bruder sich ebenso angstlich an Gott wendend wie bei Hosea mit Weinen und Gnadeslehen, so dass der Jahwist auch den späteren Ringkampf zwischen dem Mal'akh und Jakob wird ähnlich gedeutet haben. Ich meine daher, da die jetzige Darstellung vom 24. bis zum 32. Verse des erwähnten Capitels der Genesis nichts von der Stimmung weiß, wie wir sie aus dem Gebete Jakobs kurz vor dem Kampfe mit dem Mal'åkh herausfühlen, in den Versen 10-13, die sicher von J herrühren, dass eben die Verse 24-32 nicht vom Jahwisten, sondern etwa von E verfasst seien. Nun passt am besten zu der Auffassung des Jahwisten von dem שרות Jakobs mit dem Mal'akh, wie einer es ergänzend nach Vers 10 bis 13 des 32. Capitels der Genesis vermuten kann, der Ton in der Erzählung Hoseas. Jakob hat unter Thränen den Weg sich zu Gottes Gnade gesucht. Weswegen dies? Das zeigt uns wieder das Gebet Jakobs (nach dem Jahwisten) in den Versen 10-13 des 32. Genesiskapitels. Wenn da der Beter zugesteht, dass er der großen Gnade Gottes unwürdig sei, so spricht daraus das Bewusstsein der Schuld am Bruder. Nicht unverdient ist die große Not über ihn gekommen, die ihn zum Gebet zu dem êl hannûn treibt. Aber er weiß, dass Gott allein ihm helfen kann, und findet auch wieder die richtigen Worte zu Ihm, wie sie etwa der Prophet im 14. Capitel seine Hörer lehrt, da sie sie von selbst nicht finden können. Jakob in seiner Not und seiner Angst wegen seines Schuldbewusstseins -בכה ויתחנדלו: das ist auch die Situation, mit der Hosea

einen bestimmten Effekt erzielen will. Auch seine Zuhörer haben Schuld auf sich geladen; aber in ihrer Not wenden sie sich an Assur und Aegypten - nicht reuig zu Gott. Die bis in die Eingeweide verstockten Israeliten sind noch weit entfernt von den Worten des 14. Capitels (v. 3) כל־תשא עון וקח־מוכ. Da wird ihnen ihr Erzvater vorgehalten. Auch der ist einst in Not gewesen. Weshalb ist er dahinein geraten? Ist er ein heiliger Märtyrer gewesen? Dann hätte ein Hinweis auf ihn bei den Israeliten wenig gezogen: unschuldige Märtyrer wollten die durchaus nicht Auch er hat vielmehr einst gefehlt: עקב, wobei Hosea wohl auch gleich an den zweiten Fall gegenüber dem Bruder denkt. So wissen wir jetzt, wie der Prophet es tadelnd verstanden hat: Jakob betrog den Bruder. ist ja das Verbum auch Gen. 27, 36 gebraucht, und Jes. 43, 27 heißt Jakob der Vater aller Sünde. Doch hat er wie sie gesündigt, so hätte der Erzvater seinen Nachkommen wieder ein Vorbild sein sollen, indem er den Weg zum gnädigen Gotte neu suchte.

So fasst Hosea die alte Geschichte auf, und so wollte er sie von seinen Hörern verstanden wissen. Als Vorgänger hat er vielleicht den Jahwisten. Aber er setzt wohl nicht, wie zuletzt noch Wellhausen (Skizzen und Vorarbeiten, V S. 126) zu meinen scheint, den jetzigen Bericht der Genesis XXXII 24—32, voraus, der vom Jahwisten versasst sei. Dieser Bericht rührt vielmehr von einem anderen her, da er nicht zu dem Tone des Gebetes in Vers 10—13 stimmt, das bestimmt dem Jahwisten zuzuweisen ist.

Wir kommen jetzt zu dem vielumstrittenen Verse 5 b: בית־אל ימצאנו ושם יְרָבֶּר עָמְנוּ

Wer das אממנו des M.T. beibehält, fast das Impersekt entweder präterital oder präsentisch-futurisch. Vers 7 ff. brächte dann die Rede Gottes in Bethel an die Ephraimiten. Gegen beide Auffassungen richtet sich das

Bedenken, dass Gott grade in Bethel, dem Mittelpunkte des sündigen und unzüchtigen Cultes, wohl andere Anforderungen und Anklagen erheben würde, als wir jetzt in Vers 7 ff. lesen, und besonders gegen die zweite, dass Gott nach dem Propheten fortfahre, ja feierlichst zuschwöre, (v. 6 cf. Nowack, Commentar zu Hosea S. 220) in Bethel, das schon die Vorfahren und noch jetzt die Israeliten zum Teufelshause gemacht hatten, sich dem sündigen Volke zu offenbaren.

Es ist daher mit den meisten nach der Peš., nach Aquila, Symmachus und Theodotion עמו in עמן zu ändern. Der Prophet will ja, wie oben gezeigt ist, die Hörer tadeln, daß sie sich nicht in ihrer Not reuig an den gewandt hätten, zu dem ihr Erzvater sich flüchtete. Um aber zu beweisen, daß Jakob den wahren, den einzigen Helfer anging, muß Hosea ausdrücklich hinzufügen, daß der Beter auf dem richtigen Wege Gott wirklich fand (מבר) und der ihm Rettung brachte oder sicher verhieß (מבר).

An welche Erscheinung zu Bethel ist aber zu denken? Die meisten denken natürlich an die Erscheinung nach der Rückkehr, Genesis XXXV. Aber in der Fassung von E in den Versen 1-8 ist von einer wirklich erfolgten Erscheinung Gottes an Jacob keine Rede. Es bliebe dafür noch der Bericht von P. Da offenbart sich ja Gott und versichert Jakob seines gnädigen Schutzes. Aber die Abfassung von P fällt hinter die Zeit des Hosea; und wenn die Erscheinung zu Bethel nach der Rückkehr gemeint wäre, so wäre Vers 13 ff., worin auf Jakobs Flucht zurückgegriffen wird, keine Fortsetzung zu der vorausgehenden Episode. Das Stück Vers 13 ff. stünde scheinbar ohne jeden Zusammenhang und daher unverstehbar da, während doch deutlich die in Vers 14 hervorgehobene Thätigkeit des נביא auf Vers 11 zurückblickt. Ferner kann Vers 7 ff. nicht die damalige Rede Gottes in Bethel an Jakob sein. So lesen wir weder bei P, noch kann überhaupt damals

Gott so zu Jakob geredet haben. Es haben daher Nowack in seinem Commentare und Guthe in seiner Uebersetzung Vers 8 ff. als Rede an die Israeliten angesehen, denen darin die Lehre aus Jakobs Vorbilde gezogen würde. Aber 1) könnte dann תשוב באלהיך nur bedeuten: du sollst zu deinem Gotte umkehren, was sich grammatisch schwer rechtfertigen ließe; 2) der Prophet quält sich gar nicht ab, wie auch sonst nicht, die verstockten Israeliten ausdrücklich zur Reue zurückzurufen, sondern tadelt sie nur, dass sie nicht umgekehrt seien. 3) Wenn Vers 7 die Forderungen an die Israeliten nach Massgabe des Verhaltens ihres Ahnes wäre, so wäre doch die Forderung von אסר ומשמט zu viel: Jakob selber hat solches in dieser Episode V. 5 nicht gezeigt. 4) Wenn der Prophet in den Versen 8-9 das entgegengesetzte Verhalten der Israeliten tadelt, so macht er ihnen keinen Vorwurf, der der Forderung von Vers 7: וקוה אל־אלהיך entspräche.

Ich schließe mich daher der Auffassung an, die zuletzt auch Wellhausen vorgetragen hat: Hosea meint in Vers 5 die Erscheinung Jahwes in Bethel *auf* der Flucht, vor diese verlegt er den Ringkampf (in Pniel), Vers 6—8 ist die Offenbarungsrede Gottes an Jakob zu Bethel.

Wo diese in der Genesis XXVIII, 13 ff. vom Jahwisten erzählt wird, offenbart sich zunächst Gott als der Gott der Väter, um daran für Jakob die Verheißung des Besitzes des Landes und des Schutzes während der Flucht zu knüpfen. So schwört 1) — vgl. die beiden waws am Anfange von V. 6 und 7 — auch bei Hosea Jahwe bei seinem Namen Jakoben die Rückkehr zu 2): dessen Gnade-

<sup>1)</sup> Also auch ich meine, dass in Vers 6 sich nicht Gott vorstelle. Indem ich aber den Vers als Vordersatz eines Schwures zum Nachsatze in 7 nehme, entgehe ich dem Bedenken Wellhausens, dass V. 6 nicht in Bethel zu Jakob geredet sein könne.

<sup>\*)</sup> Grundlos stößt sich Wellhausen daran, daß nach V. 5 Jakob von Norden (Pniel) nach Süden (Bethel), nach V. 7 von Süden

hen von V. 5 ist erhört. Aber es wird auch sofort ne Bedingung gestellt: Bewahre Liebe und Recht und rre beständig deines Gottes. Diese Leistungen, die den nzen Umfang der Pflichten Gott und den Menschen genüber darstellen, vgl. Micha 6, 8, sollen seine Umkehr n V. 5 beweisen.

Ich rekapituliere noch einmal: Weil Ephraim bei inem sündigen Treiben hartnäckig verharrt, so steht ihm in Gott Vergeltung bevor. Sein Ahn Jakob hätte ihm in Vorbild sein sollen. Auch der hat einst gefehlt. Aber Angst und Not wendet er sich zu Gott zurück. Der mmt ihn wieder gnädig an und verspricht ihm seine lie zur Rückkehr, freilich unter Bedingungen.

Diese Auffassung der Verse 1-7 wird sofort durch ers 8 ff. bestätigt: sie sind die breit ausgeführte Antiese zu den vorhergehenden Versen<sup>1</sup>). Wenn in Vers 4 kob בכשן und der zu און gelangte Israel einander entgengesetzt sind, so ist auch in Vers 9 von einem die ede, der im Besitze von און ist: von Ephraim. Daher us ihm Kanaan als der erst darnach Strebende gegenerstehen. Es ist der Kanaaniter, aus dem der Ephraimit hervorgegangen ist, wie sich Jakob zum Israel entckelt hat, und es bezeichnet nicht umgekehrt den zum ınaaniter herabgesunkenen Ephraim, indem Kanaan halb m Appellativ für Händler geworden sei. So wirft ja ch Ezechiel den verderbten Juden vor, dass sie von ınaan und Ammon abstammten. Hosea liebt die Wort-ערה את־אלהים und עקב und שרה את־אלהים den Doppelnamen des Patriarchen, in Vers 8b mit an die Grundbedeutung der Wurzel לעל (des

ethel) nach Norden reise. — Wir wissen überhaupt nicht, ob Hosea n Ringkampf grade in Pniel sich gedacht habe.

<sup>1)</sup> Vgl. auch Wellhausen, Skizzen V S. 126: Es scheint, daß rs 8 an Vers 4 knüpft.

»Niedrigen«)¹). Ueber die Unterdrückung oder Vergewaltigung des kleinen Mannes durch die Vornehmen, die seine Not wucherisch ausbeuten, klagt schon Amos, Hosea 5, 10 fl. Jesaja 5, 8. Micha 2, 2.

Treibens der Vornehmen mit einem schon aus Amos geläufigen Bilde, das sich dann bei Micha wiederfindet, aber keineswegs von Hosea erfundene Anspielung an die übertragene Bedeutung von כנען Krämer. Schliefslich ist nicht zu übersehen, dass Hosea auf das ganze Volk nur Tadel für solche Vergehungen häuft, die der des Jakob in 4a entsprechen, aber nicht etwa für die sonst gerügte mangelnde Erkenntnis Gottes oder für den Cultus.

In Vers 9 übersetzt Wellhausen (Skizzen V S. 20): Ei. spricht Ephraim, ich bin doch reich geworden, habe mir Vermögen erworben — all sein Erwerb reicht nicht aus für die Schuld, die es sich zugezogen.« Die erste Vershälfte soll Ausrede Ephraims auf den Vorwurf gegen Kanaan sein, die zweite Entgegnung des Propheten; hier müste man auch den M. T. bessern in: כל־יניעיו לא ימצאו לעון אשר חַטָא. Aber eine genauere Erwägung des Zusammenhangs zeigt, dass solche Auffassung und Verbesserung falsch seien. Nach Wellhausen wäre es bloß Ephraim gleich, wie es sich den און erworben hätte; doch der Gegensatz zu Vers 5 erfordert mehr. Jakob hat gefehlt, aber als Israel in seiner אונו erkennt er seine Schuld an, indem er sich kläglich flehend an den gnädigen Gott wendet. Kanaan hat wie Jakob 'âsôq geübt; die Fortsetzung der Schuld durch Ephraim ist die genaue Antithese zu dem Verhalten Israels. Im Besitze seines großen Vermögens, (אך עשרתי אך מצאתי און לי) ist es im Gefühle stolzer Sicherheit und bestreitet direkt irgend eine Sünde begangen zu haben, ( all mein Erwerb wird mir keine

<sup>1)</sup> Das τρότ, das Wellhausen vorschlägt, ist viel weniger passend, da es nicht so deutlich an die Grundbedeutung der √χω erinnert.

Schuld zuziehen, die Sünde wäre«,) und bittet auch nicht Gott um Gnade. Diese Verstocktheit wird auch in 5, 4. 7, 10 getadelt. Uebrigens ist die Conjectur Wellhausens auch deshalb lästig, weil dann Vers 9 dem Vers 10 vorgreifen würde, worin die Strafe so feierlichst angekündigt wird.

Jakob wird für die Umkehr in ככה ויתחנן die Rückkehr aus dem Exile versprochen; das verstockte Ephraim erhält die entgegengesetzte Drohung: »Ich, Dein Gott von Aegyptenland, werde dich wieder in Zelten wohnen lassen«, Vers 10. Nach Wellhausen wollte Gott die Israeliten aus den verführerischen Verhältnissen Kanaans in die primitive Einfachheit der Wüste zurückführen. Aber nur in seinem 2. Capitel spricht Hosea denselben Gedanken aus, sonst kündigt er ein Exil in Aegypten oder Assur an 8, 13; 9, 3; ישב באהלים muls dasselbe bedeuten wie das verb. denom. אהל oder אהל. >Zeltend< finden wir die Patriarchen auch im eigentlichen Palästina. »In Zelten wohnen« ist nur eine Umschreibung von »unstät umherziehen wie ein Nomade«. Die Israeliten sollen so wieder »flüchtig unter den Völkern« sein cf. 9, 17 d. h. zu diesen ins Exil wandern. Wenn sie aus dem zurückgekehrt sind, läst sie Gott wieder sin ihren Häusern wohnen« 11, 11 - im Gegensatz zu den Hütten.

So bleibt es denn bei dem Sinne: Ich, Dein Gott von Aegyptenland, wie ich dich aus dem Exil herausgeführt habe, will ich dich wieder zurückführen: כיסי סוער. Man übersetzt meist ביסי סוער. Man übersetzt meist ביסי סוער wie und ist bloß uneins, ob es sich auf das עד der ersten Vershälfte, hinweisend auf ein früheres Geschehen, oder erläuternd zu אושיבך באהלים beziehe. Guthe, der das erste thut, übersetzt: wie zur Zeit der Versammlung (— am Berge Horeb). Aber das עד מאריך מארץ מצרים hat schon seine Erklärung in dem אלהיך מארץ מצרים. Sodann wäre wie zur Zeit der Versammlung doch ein recht dunkler Hinweis auf die Zeit, wo sie am Fuße des

Horeb lagerten, wo sie übrigens grade in diesen Tagen nicht flüchtig umherschweisten. Schließlich bedeutet wohl wie den alteren Propheten (an den echten Stellen) nicht Versammlung, sondern Zeit oder Fest. Daher übersetzen die meisten: wie an den Tagen des Festes. Aber man hat schon beinerkt, dass der Vergleich mit einer frohen Festsitte zu der Drohung schlecht passe 1). Man weiß auch nicht, welches Fest gemeint ist: das Laubhüttensest heißt 37°).

Ich übersetze daher: in den Tagen der festgesetzten Frist. ה ist Zeitpartikel z. B. Gen. 18, 10; 39, 11. Exod. 9, 18; 11, 4. Jesaja 8, 23; und שום die für eine Sache oder ein Geschehen festgesetzte Zeit, cf. Hosea 2, 11. Habak. 2, 3. Dan. 8, 19. 11, 27. 35; daher es leicht schon an einigen dieser Stellen die Bedeutung von Gott gesetzter Termin als Endziel aller Tage haben kann. Es ist der אום הוכחה (9, 7). So bedeutet auch der Tag jemandes den Tag des Unglücks oder der Heimsuchung für ihn: ψ 37, 13. 137, 7. Hosea 1, 11. Obadja 12. Jeremia 50, 27. Ezechiel 21, 30. Hiob 18, 20 und so gebrauchen Amos und Hosea bloßes Gerichtes, Amos 8, 9. 13. 6, 7. Hosea 2, 12. 5, 7; 10, 3.

Den Vers 11 übersetzt man gewöhnlich: ich habe zu den Propheten geredet, und ich habe zahlreiche Weissagungen gegeben und durch die Propheten Gleichnisse geredet. Dann gesteht man aber auch meistens zu, dass dieser Vers ebenso wenig zu Vers 10 wie zu 12 passe.

i) In Capitel 9,6 sind die Zelte nicht die Hütten, in denen die Exilierten zur Strafe wohnen müßten, sondern die frohen Lustzelte, ausgeschmückt mit den מחמרי ביסורים. Doch sie zerfallen, und ihre Bewohner sterben dahin — kein מון שו kann in ihnen mehr begangen werden.

<sup>\*)</sup> Welche Schwierigkeiten das coo seiner Annahme von einer angedrohten Versetzung in die Wüste bereitet, hat Wellhausen selber bemerkt.

elleicht könnte er hinter 9 stehen: Israel war so verckt, obwohl ich durch meine Diener ihm oft zu Herzen Will man diese Umstellung aber reden versuchte. cht, so ist nur zu übersetzen: Habe ich zu den Propheten redet und zahlreiche Gesichte erteilt, so will ich auch rch die Hand der Propheten sie töten 1). Ist in V. 10 erste Hälfte hinweisend auf die Vergangenheit und die eite drohend mit der entgegengesetzten Zukunft, so auch dem parallelgebauten Verse 11. Herausführung aus gypten V. 10 und reichliche Erweckung von Propheten 11 — das ist eine Verbindung der beiden Großthaten ıwes wie bei Amos III, 11. Bei der angekündigten tastrophe wird ihnen der König nichts nützen X, 3, 7; II, 10, 11. Der Herr hat ja das Königtum verworfen — 3 einzige Werkzeug für Ausführung seiner Pläne sind Propheten (vgl. auch Amos III, 7). Mit ihnen schlägt bei seinen Strafgerichten unter die Israeliten drein. sea 6, 5. Jahwe thut dies, indem er durch die Proeten Katastrophen verkünden lässt, die deshalb unerutterlich bestimmt sind. Eine solche unfehlbare Propheung ergeht sofort in Vers 12 an Gilgal und Gilead.

So Verschiedenes kündet Jahwe Jakoben und den aeliten gemäß ihres verschiedenen Betragens an. Die rse 13 und 14 bringen die Erfüllung der Weissagung. robs Rückkehr war in Vers 7 an gewisse Bedingungen nüpft. Jetzt hebt Vers 13 hervor, daß der Patriarch ein Weib zum עֶּבֶּד geworden sei, darum gehütet habe. Pienst bei Laban wird in der Genesis als Zeit der iterung außgesaßt, wo er etwa Laban gegenüber במשמם gegt und zu Gott dehmütig gehofft hat (קור) ). So muß auch

<sup>1)</sup> Aehnlich Wellhausen. Indem er aber norm als Präsens fafst, is auch ihm V. 11 deplaziert erscheinen. Vor allem aber stöfst sich an dem Tempuswechsel.

<sup>\*)</sup> Die Bemerkung Wellhausens, in höchst eigentümlicher Weise n in Vers 13 und 14 Weib und Prophet als böses und gutes

Hosea geurteilt haben: Jakob ist geflohen — aber im Dienste um Rahel zeigt er sich als den wahren Israel (vgl. den Namenswechsel in V. 13). Nicht nach großem nachtet er, sondern ein bloßes Weib soll sein Lohn sein.

Dafür kehrt er in seinen Nachkommen zurück. er treu gehütet, so werden diese jetzt von dem Propheten behütet. Dass Gott diesen zu seinem Werkzeuge bei dem großen Exodus erwählte, hebt Hosea energisch im Gegensatze zu V. 11 hervor: Die verstockten Israeliten wird Jahwe durch den Propheten erschlagen — den reuigen Israel hat er durch einen ebensolchen errettet. aber erzählt nicht Hosea, wie der Patriarch selber von seiner Flucht zurückgekehrt sei? Weil ihm dann die Hinweisung von V. 14 auf V. 11 entgangen wäre, weil die Befreiung aus dem ägyptischen Exile der schlagende Gegensatz zu der angedrohten Exilierung ist, weil ישראל zweierlei bedeutet: den Patriarchen und das Volk, welche Zweideutigkeit der Prophet zur Gestaltung des Gegensatzes in V. 13 und 14 benützen kann: Israel, der Patriarch, kehrt als Volk Israel zurück.

So hat Gott an dem Ahnherrn die Weissagung erfüllt; darum soll Ephraim nicht zweifeln, daß auch ihm nach seinen Thaten wird vergolten werden: so mündet Vers 15 wieder in die Anfangsdrohung von V. 1—3 zurück.

Bei dieser Analyse haben wir gefunden, dass das 12. Capitel eine wohlgegliederte Rede des Propheten enthalte. Da sie anders gehandelt haben als ihr Vater Jakob, so sollen sie auch anderes von Gott erwarten. Der ist in seinen Nachkommen aus dem Exil befreit, sie müssen dorthin zurück. Gleichzeitig ist aber auch gezeigt worden, an welche Ereignisse in der Vätersage Hosea anspiele. Ich stelle das noch einmal hier zusammen.

einander entgegengesetzt, verstehe ich nicht. Es ist überhaupt nicht men und wo sich entgegengestellt, da das p bei men das p pretän und das bei wo das Zeichen des Instrumentales ist.

- 1) In V. 5 erscheint Jahwe Jakoben auf seiner Flucht in Bethel. Die Rede von Jahwe in V. 6 und 7 erinnert an die dortige Verheißung Gottes an den Flüchtling, wie sie von dem Jahwisten, Gen. 28, 13 ff. erzählt ist.
- 2) Der Ringkampf in Vers 4. 5 a fällt vor diese Erscheinung; ob der Prophet gewußt habe, daß er zu Pniel stattfand, ist nicht auszumachen.
- 3) Die Schilderung des Kampfes in der Gen. XXXII, 24-32 ist nicht von J (vielleicht von E), da sie in der Auffassung der Stimmung Jakobs nicht zu den Versen 10-13 stimmt, die sicher vom Jahwisten herrühren. An dessen zu vermutende Erzählung klingt der Ton bei Hosea an.

# Das Merkwort one in der jüdischen Bibelexegese.

### Von W. Bacher.

In dem neuesten Handbuche der alttestamentlichen Einleitung 1) wird im vierten, Geschichte, Hauptnormen und Hilfsmittel der Auslegung behandelnden Haupttheile auch den Anfängen der Bibelexegese bei den Juden ein längerer Paragraph gewidmet (S. 512-517, § 126). Dem alten Wähner folgend, schreibt der Verfasser der talmudischen (im weitesten Sinne, sowohl tannaitischen als amoräischen) Schriftauslegung die Unterscheidung eines vierfachen Schriftsinnes zu: סוד, דרש, פשט, דרש, als dessen Merkwort סר"דם zu gelten habe: der vierfache Schriftsinn »schliesst gleichsam das Paradies auf«. einer größeren Anmerkung (S. 516 f.) sucht der Verfasser den Beweis zu führen, dass dieser Annahme nicht vorzuziehen sei die Behauptung von Bacher, dass noch nicht im Talmud die Vorstellung von den vier Wegen der Schriftauslegung durch das Wort סרדם ausgeprägt sei«. Dabei citiert er meine Schrift Die jüdische Bibelexegese vom Anfange des 10. bis zum Ende des 15. Jahrhunderts«, S. 84, ohne, wie es scheint, meinen das. S. 99 angeführten Aufsatz über die Bibelexegese des Sohar in der Revue des Études Juives, Bd. XXII, eingesehen zu haben.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ed. König, Einleitung in das Alte Testament (Sammlung theol. Handbücher, II, 1). Bonn 1898.

ist dies um so bedauerlicher, weil meine etwas knappe Darstellung in der genannten Schrift König dadurch, daß er die ihr zu Grunde liegende ausführlichere Darstellung in dem Aufsatze über die Exegese des Sohar nicht kannte, Anlass zu einem unangenehmen Missverständnisse gegeben hat. König sagt in der Anmerkung: »Endlich scheint Bacher sich einer Vorausnahme schuldig zu machen, wenn er hinter solcher Deutung jener Talmudstelle - nämlich Chagiga 14b - sagt: Fortan wurde das Wort Pardes zum Stichworte für den vierfachen Schriftsinn«. Weshalb »fortan«, wenn der vierfache Schriftsinn zur Zeit jener talmudischen Erzählung noch unbekannt gewesen sein soll?« Aber dieses >fortan«, davon wird aufmerksameres Lesen der ganzen Stelle im Zusammenhange unbedingt auch König überzeugen, geht ja gar nicht auf die unmittelbar vorherstehende Bemerkung über das »Paradies« in der talmudischen Erzählung, sondern auf die Anwendung, welche zuerst der Sohar von dem Worte ord, im Talmud einer Bezeichnung der Geheimlehre, gemacht hat. »Fortan«, d. h. seit der Sohar Einflus gewann, wird סרדם zum Stichwort oder, um Königs passenderen Ausdruck zu gebrauchen, zum Merkwort des vierfachen Schriftsinnes.

Indem ich nach Aufhellung dieses Missverständnisses zur Sache selbst übergehe, will ich zunächst constatiren, dass die Jugend der Anwendung von DTD zur Bezeichnung des vierfachen Schriftsinnes als allgemein angenommen gelten dürfte und das in wissenschaftlichen Arbeiten eine Verlegung dieser Anwendung in das talmudische Zeitalter auf Grund der bereits erwähnten und weiter unten noch näher zu erörternden Talmudstelle von Niemandem mehr versucht wird. Leopold Löw in seiner, trotz der verfehlten Anlage noch immer werthvollen »Allgemeinen Einleitung und Geschichte der Schriftauslegung« (Hamasteach, Groß-Kanischa 1855, p. 248) sagt einfach: »Seit dem vierzehnten Jahrhundert bezeichnet man diese vierfache

Methode der Bibelerklärung - nämlich in der kabbalistischen Schule — mit dem Worte סרדם. < Zunz erwähnt in seinen Gottesdienstlichen Vorträgen (S. 409) die vier Worte, deren Anfangsbuchstaben das Merkwort סרדם bilden, nur beiläufig, indem er die Ausführung über die Kabbala mit dem Epigramme beschliefst: »nur wenn der Buchstabe (סעש) dem Geheimnisse (סור), der Midrasch (דרוש) der inspirirten Deutung (רמו) wich . . . . . war vor der Kabbala die Hagada verschwunden.« A. Schmiedl erwähnt in seiner Abhandlung über die allegorische Schriftdeutung (Studien über jüdische, insonders jüdisch-arabische Religionsphilosophie, Wien 1869, S. 229) die in kabbalistischen Schulen unter dem Notarikon DTD bekannten vier Auslegungsweisen« und schließt daran folgende Bemerkung: Ausführlich handelt hierüber Mendelssohn a. a. O. (nämlich in seinem hebräischen, 1770 erschienenen Commentar zu Koheleth, zu Beginn der Einleitung). Nur wäre zu wünschen gewesen, dass derselbe auch eruirt hätte, wer eigentlich der erste Begründer dieser vierfachen Auslegungsweise war.« Derselben Ungewisheit über Ursprung der vierfachen, mit DTD bezeichneten Auslegungsweise giebt auch Schürer Ausdruck, indem er in seiner Geschichte des Volkes Israel u. s. w. II<sup>2</sup>, 286, Anm. 115 bemerkt: »Wie alt diese Unterscheidung eines vierfachen Sinnes ist, vermag ich nicht zu sagen«. Dieser Ungewißheit nun glaube ich in meinem Aufsatze über die Bibelexegese im Sohar ein Ende gemacht zu haben. Ich kann auch hier nicht anders, als auf meine vor zwei Jahren in dem genannten Aufsatze (s. besonders R. d. É. J. XXII, p. 38, n. 2) gegebenen Erörterungen nachdrücklich hinweisen und als ihr Resultat die These wiederholen, dass die vierfache Schriftauslegung, wie sie in der jüdischen Bibelexegese vom 14. Jahrhunderte an mit dem Merkworte פרדם bezeichnet wird, zuerst im Sohar formulirt ist und auch das Merkwort selbst zum ersten Male im Sohar verwendet erscheint. Ebenso halte ich trotz König's Widerspruch daran fest, dass es christlicher Einfluss war, der die Fixirung der Vierzahl für den mehrfachen Schriftsinn bewirkt hat, da diese Vierzahl vorher in der jüdischen Bibelexegese gar nicht, wohl aber in der christlichen Bibelexegese festgestellt, wenn auch nur selten durchgeführt wurde. Beda Venerabilis im 8. und Rhabanus Maurus im 9. Jahrhundert haben die vierfache Schriftauslegung der Historia, Tropologia, Allegoria, Anagoge gewissermaßen zur Norm erhoben. Und Nicolaus von Lyra, der sonst allerdings in seiner Exegese von der jüdischen Schriftauslegung abhängig ist, wiederholt in seinen bekannten zwei Hexametern jene Norm der christlichen Bibelexegese, pur dass er Historia als Littera bezeichnet und für Tropologia die Benennung Moralis setzt. König hat Recht, wenn er in einer weiteren Anmerkung (p. 529) sagt, dass diese vierfache Schriftausbeutung in mehr als einer Hinsicht verschieden von dem sei, was durch סרדם ausgedrückt sein sollte«. Ich selbst habe in meinem Sohar-Artikel auf diese Verschiedenheit hingewiesen, glaube aber, dass auch abgesehen von der Vierzahl die Analogie zwischen den vier Auslegungsweisen der christlichen Exegese und dem סרדם des Sohar und der ihm folgenden jüdischen Exegeten auch inhaltlich hervorstechend genug sei und dass König Unrecht hat, wenn er ausruft (ebendas.): »Auch deshalb dürfte Bacher dieses Paradies nicht mit Grund durch Beda Venerabilis und Rhabanus Maurus angepflanzt sein lassen. sache ist, dass die genannten christlichen Autoritäten des frühen Mittelalters zum ersten Male (jedoch auf Grund ähnlicher Aussprüche über den mehrfachen Schriftsinn bei Origenes und Augustinus) die Vierzahl der Auslegungsweisen fixirt haben, dass in der jüdischen Litteratur diese Vierzahl zuerst am Ende des 13. Jahrhunderts im Sohar auftritt, dass der Sohar, wie die kabbalistische Litteratur überhaupt (vgl. Jellinek, Beiträge zur Geschichte der Kabbala II, 51) deutliche Spuren christlichen Einflusses zeigen. Aus diesen Thatsachen ergiebt sich mit einem hohen Grade der Wahrscheinlichkeit die Annahme, dass die »vierfache Schriftauslegung« im Sohar, also auch bei den ihm folgenden, dass Merkwort DTD gebrauchenden jüdischen Autoren, auf christlichen Einflus zurückzuführen ist.

Es gilt nun noch, die Talmudstelle, auf welche sich König bei seinem Widerspruche gegen meine These beruft, zu beleuchten und die Unhaltbarkeit der Auffassung König's darzuthun. Es ist eine in der Tosefta (Chagiga 2, 3), im jerusalemischen (Chagiga 77b) und babylonischen (Chagiga 14 b) Talmud, sowie im palästinensischen Midrasch zum Hohenliede (1, 4) vorkommende tannaitische Tradition von den vier Tannaiten, welche in den » Garten« hineingingen 1) (ארכעה נכנסו לפרדס) und von denen nur Einer, Akiba, ihn unversehrt verliess (נכנם בשלום ויצא בשלום). Von den übrigen Dreien starb der Eine, Ben Azzai, nachdem er die Geheimnisse des Gartens geschaut hatte, eines vorzeitigen Todes (הציץ ומח), der Zweite, Ben Zoma, wurde wahnsinnig (הציץ ונסגע) א), der Dritte, Elischa b. Abuja, auch Acher (der Andere) genannt<sup>8</sup>), verwüstete die Pflanzungen des Gartens (קיצץ בנטיעות). Was unter der allegorischen Bezeichnung »Garten« hier gemeint sei, kann nach dem Zusammenhange, in welchem die Tradition mitgetheilt ist, nicht zweifelhaft sein. Es ist die theosophische und kosmogonische Speculation, die alte, an das erste Capitel der Genesis und das erste Capitel des Buches Ezechiel anknüpfende Geheimlehre, mit der nur Akiba sich

<sup>1)</sup> König übersetzt con unrichtig mit »wurden versammelt«.

<sup>3)</sup> König übersetzt: »schaute und nahm Anstofs«. Das ist unrichtig, denn yzz: hat hier, wie auch sonst in der Mischnasprache die specielle Bedeutung: er wurde angefallen oder beschädigt, geplagt, nämlich von seinen als Plagegeister, Dämonen personificirten Wahnvorstellungen. S. Levy, Neuh. Wörterbuch IV, 7 ab.

<sup>\*)</sup> König übersetzt: »Ein Anderer.«

ohne Schaden für sein richtiges Erkennen und Glauben beschäftigte, während Elischa b. Abuja abtrünnig wurde (die Apostasie wird, dem Bilde vom Garten entsprechend, mit dem Verwüsten, eigentlich Umhauen der Pflanzungen bezeichnet) und von den anderen Zweien Ben Azzai mit seinem Leben, Ben Zoma mit seinem Denkvermögen büssen musste (vgl. Näheres in meiner Agada der Tannaiten I, 340, 411, 425, 433). Eine andere Frage ist, warum das Bild vom Garten gewählt wurde und warum man nicht das hebräische ברכם, sondern das Fremdwort סרדם dafür ge-Die Talmudexegeten nehmen ohne weiteres brauchte. einen Zusammenhang zwischen der Bezeichnung und und der Vorstellung vom himmlischen Paradiese an. besonders die auf den Gaon Håi zurückgehende Erklärung des R. Chananel b. Chuschiel aus Kairuwan, welche von R. Nathan b. Jechiel im Aruch s. v. סרדם (ed. Kohut VI, 413 a) citirt wird: כינהו פרדם מענין גן עדן שהיא גנוזה לצדיקים כך אותו מקום הוא מקום בערבות שהנשמות של צדיקים צרורות בו. Ich will diesen Punkt nicht erörtern, da das zu weit führen würde 1); nur das Eine wollte ich festgestellt haben, daß es Niemandem einfiel, in dem tannaitischen Traditionsberichte von den vier Adepten der Geheimlehre den Ausdruck orte dem Merkworte des vierfachen Schriftsinnes in Zusammenhang zu bringen. Freilich war nach dem oben Ausgeführten eine solche Auffassung vor dem 13. Jahrhundert, in dem jenes Merkwort geprägt wurde, ausgeschlossen. Aber auch nachher ist meines Wissens eine Identification des סרדם der Baraitha mit dem סרדם der kabbalistischen Exegese niemals ernstlich versucht Buxtorf z. B., der in seinem talmudischen großen Wörterbuche auch Nachtalmudisches zu bringen pflegt, erwähnt unter orte die letztere Anwendung des Wortes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zur bildlichen Anwendung des Ausdruckes one s. Hamburger's Realencyclopädie II, 257, Anm. 3.

überhaupt nicht. — Wie argumentirt nun König für seine Auffassung, als deren Gewährsmänner er Wähner (Antiquitates Ebracorum I, 353) und Deutsch (Der Talmud, 16-18) nennt? Ich begnüge mich damit, seine Beweisführung einfach im Wortlaute zu citiren: Diese vier nämlich die in Chagiga 14b genannten Tannaiten — waren nun Gesetzesforscher. Also ist schon darum wahrscheinlich, dass der Ausdruck pardes und ihr Eintritt in Pardes mit ihrer Lebensbethätigung zusammenhängt. Darauf weist doch auch der beim zweiten angewandte Ausdruck »nahm Anstofs « (נפנע) 1). Ferner vom 3. unter ihnen, dem Elischa ben Abuja erzählte man, dass er vom Gesetze abgefallen und ein Ausgestoßener geworden ist: sollte der bei ihm beschriebene Eintritt in order etwas anderes, als seine fruchtlose Beschäftigung mit der Schriftforschung bezeichnen können? Ferner setzt auch die alte Geheimlehre, die Bacher in jener Stelle unter pardes verstehen will, naturgemäß, eine über den Wortsinn hinausgehende Schriftdeutung voraus. - Ich halte dafür, dass diese Argumentation der Widerlegung nicht bedarf, da in ihr auch nicht der geringste Beweis dafür erbracht ist, das מרדם in jener Tradition den mehrfachen Schriftsinn bezeichnen und als Merkwort für die vier Auslegungsweisen דרש, רכז, סוד aufgefasst werden kann.

Aber auch die Unmöglichkeit einer solchen Auffassung kann ohne Mühe erwiesen werden. Nach König's Auffassung hätte das Merkwort DTD schon in der tannaitischen Zeit Geltung gehabt und die durch seine Buchstaben angedeuteten vier Termini wären schon in jener alten Zeit als Bezeichnung der vier verschiedenen Auslegungsweisen üblich gewesen. Wie verhält es sich damit in Wirklichkeit? Was die Ausdrücke DVD und VTD be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. Seite 298, Anm. 2. Ich gestehe übrigens, das ich mir den Sinn dieses Argumentes nicht deutlich machen konnte.

trifft, so lässt sich die principielle Unterscheidung der beiden Arten der Auslegung erst in den babylonischen Schulen im vierten Jahrhunderte nachweisen. Abaji, der Amora von Pumbeditha ist der Erste, von dem die Anwendung beider Ausdrücke zur Bezeichnung der beiden von einander unterschiedenen Auslegungsarten überliefert wird (s. meine Agada der babylonischen Amoräer, S. 112)1), wobei nicht ausgeschlossen ist, dass die Unterscheidung schon vor ihm, vielleicht durch Joseph den Blinden, den Targumtradenten, gemacht wurde. Jedenfalls gehört sie Babylonien und dem amoräischen Zeitalter an. tannaitische Zeitalter kennt den Terminus bur zur Bezeichnung des Auslegens überhaupt nicht, daher auch nicht in der speciellen Bedeutung der einfachen, den Wortsinn suchenden Auslegung. — רמו (lies בֶּמָי, nicht אָרָמָו, wie König transcribirt: remáz) ist ein in der tannaitischen Litteratur nur äußerst selten vorkommender Terminus, der aber keineswegs typische Auslegung bezeichnet, wie im Sohar, auch nicht mystisch-allegorische Auslegung wie bei Abraham Ibn Esra, sondern einzig und allein die winkartige Hindeutung, welche eine Textstelle auf einen Gegenstand enthält, für welchen es keinen directen Text in der heiligen Schrift giebt. So wenn Chananja, der Brudersohn Josua b. Chananja's in den Worten von Exodus 19, איננו בקול einen »Wink« dafür findet, dass der Gesang in der Liturgie des Heiligthums als ein biblisches Gebot zu betrachten sei (רמו לשיר מן התורה), Sifrê zu Numeri § 116 (15, 3); oder wenn von den Stellen in der heiligen Schrift gesprochen wird, die einen Hinweis auf die Lehre von der Auferstehung der Todten enthalten (זה אחד

מן המקומות שניתן להם רמו להחית המחים (מן המקומות שניתן להם רמו להחית המחים), Sifrê zu Deuteron. § 329 (zu 32, 34)¹). — Was endlich den vierten der in zusammengefaßten Termini, הוס, betrifft, so findet er sich weder in dem tannaitischen, noch in dem amoräischen Theile der Traditionslitteratur zur Bezeichnung des tieferen Schriftsinnes oder der diesen ermittelnden Auslegungsweise. In der Bibelexegese fängt das Wort erst mit Ibn Esra an, eine Rolle zu spielen, der namentlich den tieferen Sinn der biblischen Gebote, aber auch hinter dem Wortlaute zu suchende philosophische Anschauungen und Lehren mit dem Worte הוס als Geheimnisse bezeichnet (s. meine Schrift: Abr. Ibn Esra's Einleitung zu seinem Pentateuchcommentar, S. 59).

Aus dem Vorhergehenden ist meines Erachtens bis zur Evidenz klar geworden, dass die vier Termini DVD, ron, row, row weder zur Regel vom viersachen Schriftsinne zusammengesast und in dem Worte der mnemononisch vereinigt, noch auch nur einzeln in der talmudischen Zeit existirt haben, und es ist sehr zu bedauern dass König einer nur vereinzelt austretenden und von keiner wissenschaftlichen Autorität geschützten, durchaus hinsälligen Ansicht die mit Recht hochgeschätzte Autorität seines eigenen Namens lieh und, indem er sie mit Scheingründen zu besetigen sucht, dazu beiträgt, eine durchaus unhistorische, ja die geschichtlichen Thatsachen geradezu auf den Kopf stellende Anschauungsweise sich einbürgern zu lassen. Der Satz vom viersachen Schriftsinne und sein Merkwort — das wird wohl aus meinen gegenwärtigen,

auf das Nothwendigste sich beschränkenden Bemerkungen klar geworden sein, gehört nicht — wie König annimmt - in die Anfänge der Geschichte der jüdischen Bibelexegese, sondern mit ihm schliefst ihre Entwickelung gewissermaßen ab, indem auf die kabbalistische Bibelerklärung, welche den Satz und sein Merkwort hervorgerufen hat, in der Geschichte der jüdischen Bibelexegese kein neues Entwickelungsstadium, keine neue Richtung folgte, sondern nur die eine oder andere der bis dahin aufgetretenen Richtungen und Auslegungsweisen oder eine Combination aus denselben ihre Vertreter fanden. geschichtliche Gang der jüdischen Bibelexegese führte übrigens mit unverkennbarer Nothwendigkeit zu der Vierzahl der Auslegungsweisen. Zu dem alten Gegensatze zwischen Peschat und Derasch, welcher in dem Kampfe zwischen der natürlichen, besonders auf geläuterter philologischer Erkenntniss beruhenden Exegese und der durch die Tradition geheiligten Midraschexegese mit principieller Deutlichkeit hervortritt, kam erst sporadisch, dann aber ebenfalls mit principieller Entschiedenheit die philosophische Allegorese, wie sie z. B. bei Joseph Ibn Akein als dritte Art der Auslegung auf das Hohelied angewendet wird und wie sie dann namentlich bei den Maimunisten Südfrankreichs auch die erzählenden und gesetzlichen Theile des Pentateuchs in ihren Bereich zieht. Als vierte Auslegungsweise trat dann seit dem Anfange des XIII. Jahrhunderts die mustische oder kabbalistische Exegese auf, deren Methode allerdings im Keime theils in der Exegese des Midrasch, theils in der philosophische Allegoristik enthalten war. Am reinsten zeigt sich die vierfache Auslegung, als Product der ganzen Entwickelung der jüdischen Bibelexegese, in dem Pentateuchcommentare Bachja b. Ascher's der gleichzeitig mit dem Sohar (Ende des 13. Jahrhunderts) vier Arten der Auslegung nennt und befolgt, jedoch keineswegs die vier Arten des Sohar, wie denn auch das Merk-

wort Pardes ihm unbekannt ist 1). Bachja b. Ascher und der Verfasser des Sohar (Moses da Leone) sind hicrin ganz von einander unabhängig, und die philosophische Auslegungsweise, Bachja's dritter Weg, ist im Sohar unvertreten, während sein vierter Weg — דרך הקבלה — im Sohar zu den zwei Auslegungsarten des und und differenzirt wird. Erst durch diese Differenzirung gewann der Verfasser des Sohar die Vierzahl, und indem er in ihren Anfangsbuchstaben das Wort orre erkennt, wird er zum Urheber der Anwendung dieses Wortes als Merkwortes der vierfachen Schriftauslegung. Dabei ist zu beachten, das im Sohar selbst das Wort DTD nicht ausdrücklich als Mnemonikon genannt wird. Wir wissen daher auch nicht, ob dem Urheber des Merkwortes bei seiner Anwendung die tannaitische Tradition von den Vieren, die in den סרדם hineingingen, vorschwebte. Bei der die ganze litterarische Form und Anlage des Sohars bestimmenden Tendenz, an die alten Ueberlieferungen, wie sie in Talmud und Midrasch niedergelegt sind, anzuknüpfen, ist das allerdings nicht unwahrscheinlich, und damit wäre wenigstens äußerlich der Zusammenhang zwischen dem פרדם der tannaitischen Geheimlehre und dem DTD der kabbalistischen Bibelexegese hergestellt. Mit dem hier Angedeuteten fallen auch folgende Fragen König's hinweg: »Und kann denn auch wirklich das Wort Pardes den zufälligen Anlass für

<sup>1)</sup> Ganz falsch sind die Behauptungen von Dobschütz in seiner oben S.301 A. 1 citirten Schrift, S. 45, wonach Nachmanides in seiner Einleitung zum Pentateuchcommentare die vier Wege des Dub, DD, DD aufstellt und dass ihm Bachjab. Ascher darin folgte. Auch dass Abr. Ibn Esra der erste jüdische Exeget sei, der eine viersache Auslegungsweise erwähnt, ist unrichtig; dem die vier Wege seiner Einleitung zum Pentateuch-Commentar, denen er als fünften seinen eigenen entgegenstellt, sind nur zum Theil hermeneutisch zu verstehen; thatsächlich giebt Ibn Esra in ihrem Rahmen einen historischen Umris der vor und zu seiner Zeit herrschenden exegetischen Richtungen.

die oben erläuterten vier Benennungen des einfachen Wortsinnes etc. geliefert haben? Müssen nicht umgedreht diese Ausdrücke existirt haben und dafür eine Vox memorialis gefunden worden sein durch Umstellung der naturgemäßen Reihe jener vier Auslegungsarten? — Wie es in Wirklichheit zugegangen ist, kann nach dem Bisherigen nicht zweifelhaft bleiben. Nur auf das Eine will ich noch aufmerksam machen, daß die Annahme des Einflusses christlicher Exegese auf die Lehre vom vierfachen Schriftsinne im Sohar ganz gut neben der soeben dargelegten Entwickelung, die zu ihm hinführte, bestehen bleibt. Denn es ist höchst wahrscheinlich, daß die Differenzirung der mystischen Auslegung in die beiden Arten des mund durch den Wunsch hervorgerufen ward, die durch das christliche Vorbild gezeigte Vierzahl zu erlangen.

### Nachricht.

Von einer längeren Studienreise aus Italien zurückgekehrt lese ich den interessanten Artikel von Silberstein im ersten Hefte dieser Zeitschrift. Vielleicht ist es nicht unnütz folgende Bemerkungen und Nachrichten daran anzuknüpfen.

In dem genannten Aufsatze wird gesagt (p. 15. 16), der Vaticanus 1209 (B) sei in der facsimilierten Ausgabe zu benutzen. Das ist nicht mehr zutreffend: Kurz nach der photolithographischen Ausgabe des neuen Testamentes von B (cf. die Recension O. v. Gebhardts in Th. L. Z. XV. Nr. 16) ist auch eine solche des alten erschienen. Der Prospectbogen 1). den ich von Cozza erhielt, und der als Probe die letzte Seite der Genesis und die erste der Psalmen bringt, trägt die Jahreszahl 1890. Diese Ausgabe scheint in Deutschland bisher nicht bekannt oder nicht genügend beachtet worden zu sein, obwohl sie in wünschenswerter Weise ihre Vorgängerinnen ergänzt und berichtigt.

Bei Besprechung des Syrohexaplaris hebt Silberstein hervor, dass derselbe oft nicht mit den griechischen hexaplarischen Handschriften stimme (p. 27), und das seine Rückübersetzung ins Griechische erhebliche Schwierigkeiten verursache (p. 30). Ich habe jetzt den codex V (Venetus gr. I, Holmesianus 23), der wenigstens Lagarde für hexaplarisch galt (Genesis graece. p. 21), während Cornill ihn zur Luciangruppe zählt (Das Buch des Propheten Ezechiel. p. 65), neu verglichen. Desgleichen den codex Vaticanus gr. 336 (Holmesianus 253), den ich mit V zusammenstellte,

<sup>1)</sup> Ungefähr gleichzeitig wurde der codex Marchalianus (Q) photolithographiert. Von B kostet das nur noch in wenigen Exemplaren vorrätige N. T. 250 Lire, das A. T. 1000 L., Q kostet 320 L., das A. T. von B zusammen mit Q 1120 L.

und von dem Nestle jetzt nachweist (Marginalien. Tübingen 1893. p. 32. 48. 49), dass er fast wörtlich mit dem Syrohexaplaris übereinstimmt. Die Herausgabe meiner beiden Collationen wird zeigen, dass die neue Vergleichung eine große Nachlese gerade auch von solchen Varianten ergiebt, wie sie für die Herstellung des hexaplarischen Textes von Wichtigkeit sind.

Auf die Septuagintastudien P. de Lagardes hinweisend bemerkt Silberstein (p. 1), es sei als viertes Stück derselben angekündigt »eine neue Recension der Septuaginta.« Ich kann mich nicht davon überzeugen, dass die dort (II, p. 59—102) von Lagarde besprochene und zum großen Teil edierte σύνοψις εν επιτόμφ της παλαιάς διαθήχης der Neapeler Handschrift II A a 12 in ihren Bibelcitaten wirklich die Recension von Thessalonice biete. Der ganze Text der jungen Papierhandschrift ist gar kein einheitlicher, vielmehr, wie anderswo ausführlich zu zeigen sein wird, zusammengesetzt aus den beiden unter Chrysostomus'1) und Athanasius' Namen gehenden, von Montfaucon edierten Synopsen und des Epiphanius Vitae prophetarum (cf. Nestle, Die dem Epiphanius zugeschriebenen Vitae prophetarum in doppelter griechischer Recension. Tübingen 1893). σύνοψις des Athanasius ruht auf nur einer Handschrift, die des Chrysostomus auf nur zweien, so dass die Heranziehung weiterer sehr erwünscht sein muß. Ich möchte deshalb auf den Barberinus III, 36 verweisen, der bisher, soweit ich weiß, nicht nur unbenutzt sondern auch unbekannt geblieben ist. Diese Pergamenthandschrift des X. oder XI. Jahrhunderts bietet wieder eine eigentümliche Gestalt der σύνοψις, indem sie bald Montfaucons Ausgaben bald der Lagardes zustimmt. 1) Im neuen Testamente weicht sie

<sup>1)</sup> Nach Ceriani (Monumenta sacra et profana. II p. XIII) hat auch das Neapeler Manuscript »vix divinandis notis« το χρυσοστομου (!) auf dem Titel. Lagarde scheint dies nicht beachtet zu haben.

<sup>5)</sup> Als Probe diene, was die Handschrift über die Klagelieder hat. Chrysostomus giebt hier nichts, Athanasius nur einen Satz.

von Athanasius' Texte stark ab und giebt auch hier >capitula«, welche bei Athanasius zur Hälfte fehlen. den codex zum größten Teile collationiert oder abgeschrieben und hoffe bald ausführlicheres veröffentlichen zu können.

Außerdem habe ich noch Nachträge zur Hexapla (besonders aus dem für Field schlecht verglichenen codex 243\* = Venetus gr. XVI) und Nachrichten über eine Anzahl von Septuagintahandschriften zu bringen.

Kiel, 5. August 1893.

Dr. E. Klostermann.

Das folgende ist nun der Text des Barberinus ohne Verbesserung der meisten Schreibfehler. Man vergleiche Lagarde a. a. O. p. 97. 98 mit den Anmerkungen.

Θρήνοι λθ. Θρήνοι το βιβλίον επιγράφεται επειδή τούτους τοὺς λόγους έθρήνησεν Τερεμίας περί της Τερουσαλήμ, ότε έάλω, και ήχμαλωτίοθη ό λαός. τάξιν δὲ ἀκροστιχίδος καὶ ὑποστοιχείωσιν τοὺς λόγους τίθησι κατά τά κβ στοιχεία τά έβραικά ένὸς έκάστου στοιχείου πρόσφορον τὸν θρήνον καταγράφας και ἀφ' όμοιων ξκαστον θρήνον πρός τὰ δοκούντα τοις ανθρώποις είναι θρήνων παρεκτικά. Εν τούτοις οδν τοις θρήνοις εδρίσκονται και στροφαί λόγων αινιγματώδεις και τρόποι διάφοροι, έν οίς και άλληγορίαν το δλον του σκόπου χαρακτηρίζει. στιχολογών δε τους θρήνους κατά στοιχείον, άπό του έσχάτου στοιχείου πάλιν έπι το πρώτον στοιχείον άνατρέχει. είσι δὲ τὰ ὀνόματα τῶν παρ' Εβραίοις στοιχείων,

 $\overline{AAE\Phi} \overline{A} \overline{BH\Theta} \overline{T} \overline{\Gamma IMA}$  (lies:  $\overline{\Gamma IMA}$ )  $\overline{A}$ 

 $\overline{AEAT} \ \overline{\Psi} \overline{OYAY} \ \overline{I} \overline{ZAI} \ \overline{P}$  $\overline{H\Theta} \overline{II} \overline{I} \overline{\Omega} \overline{\Theta} \overline{I} \overline{X} \overline{A} \overline{\Phi} \overline{Y}$ 

 $\overline{AABA}$  (lies:  $\overline{AABA}$ )  $\overline{S}$   $\overline{MHM}$   $\overline{\Pi}$  $\overline{NOYM}$  SS  $\overline{\Sigma AM}$   $\overline{X}$  (lies:  $\overline{\Sigma AMX}$ )

οίς οι λεγόμενοι θρήνοι συντετάχαται, ταύτα .

 $\overline{AIN}$  (lies:  $\overline{AIN}$ )  $\overline{Y}$   $\overline{\Phi H}$   $\overline{SS}$ 

 $\Sigma A \Delta H$  (lies:  $\Sigma A \Delta H$ )  $\overline{\Psi} \Psi K \Omega \Phi \Gamma O$ 

 $\overline{\Sigma EN}$   $\overline{\Omega}$   $\overline{\Theta AY}$   $\overline{H}$ . Exel de to biblion of definor stringing we. Die hebräischen Zeichen sind ja fast alle verderbt; aber sonst ist die Aufzählung doch klar, während die im Neapolitanus eine verständnislose, fehlerhafte Abschrift zu sein scheint. Dass beide codices sicher eng zusammen gehören, beweist das Fehlen der Buchstaben he  $\overline{(H)}$  und tet  $\overline{(TH\Theta)}$  in beiden.



### Berichtigung zu Holzinger's Schrift

Einleitung in den Hexateuch. Freiburg 1893.

Von

Prof. Giesebrecht Greifswald.

Die Abhandlung, welche ich in dieser Zeitschrift I p. 177-276 über den Sprachgebrauch der Hexateuchquelle P veröffentlicht habe, ist in den 12 Jahren, welche seit ihrem Erscheinen verstrichen sind, mannigfach kritisirt, aber, wie ich constatiren darf, in ihren wesentlichen Ergebnissen nicht erschüttert worden. Von einem hohen Alter des Sprachgebrauchs jener Quelle ist jetzt nicht mehr die Rede, man begnügt sich, Einzelnheiten zu bestreiten, auf welche ich bei der Fülle des gebotenen Materials niemals Gewicht gelegt habe. Ich habe, wie auch Driver in seiner Entgegnung Journal of Philology XI 201-236 anerkennen muss, in dieser Abhandlung auch nicht behauptet, der Sprachbeweis allein könne über das Alter der Quelle P entscheiden, sondern nur p. 178 »er bestätige« das Resultat der sachlichen Kritik, cf. besonders die Bemerkungen auf p. 181 f. — Da mich andere als linguistische Untersuchungen bald ganz in Anspruch nahmen, so bin ich seither auf diese Publication nicht wieder zurückgekommen, auch nicht Driver gegenüber, dessen sehr einseitige und advocatorische Polemik mich wohl zu Richtigstellungen hätte veranlassen können. Nun aber nöthigt mich doch die oben angeführte Schrift Holzinger's, aus meiner Reserve herauszutreten, da sie

eine ganze Reihe von Unrichtigkeiten mit scheinbarer Akribie über meine Arbeit verbreitet. Holzinger selbst giebt p. 466 zu, dass der von mir angetretene Beweis durch Driver's Untersuchungen nicht erschüttert sei, sondern schließst sich nur in einer Reihe von Ausstellungen an Driver an. Diese beruhen, wie sich leicht zeigen läßt, in manchen Fällen auf falschen Voraussetzungen Driver's, und es ist sehr zu beklagen, daß Holzinger, statt meine Arbeit sorgfältig zu Rathe zu ziehen, sich vielmals auf die parteiische Dartellung Driver's verlassen hat.

Ich wende mich bei dieser Gelegenheit zunächst gegen die principiellen auf p. 203 f. von Driver gegen mich erhobenen Ausstellungen. 1) Dr. meint: man müsse die Fälle wägen und nicht zählen, wenn man einen Sprachgebrauch constatieren wolle. Ich weiß nicht, wie man einen Gebrauch anders constatieren kann, als durch die Summierung der in Betracht kommenden Erscheinungen. Die von Driver verächtlich als »arithmetisch« bezeichnete Methode ist m. E. für eine sprachgeschichtliche Untersuchung nicht zu umgehen und von Dr. selbst mehrfach gegen mich ins Feld geführt worden. Natürlich können aber derartige Untersuchungen nicht ohne Kritik unternommen werden, und ich meine, es auch an dem von Dr. geforderten »Wägen« der einschlägigen Erscheinungen nicht haben fehlen zu lassen, sowohl da, wo die Wägung zu meinen Gunsten, als da, wo sie gegen mich entschied. Der zweite Einwurf Dr.'s gegen mich ist absolut nichtig oder um einen Driver'schen Ausdruck zu gebrauchen, läppisch. Er beanstandet nämlich diejenige Columne meiner Tabelle, welche »Hexateuchredactor« überschrieben ist. Da ich mit vielen Anderen überzeugt bin, dass die hier aufgeführten (im Vergleich zu den anderen verschwindend geringen) Fälle der nachexilischen Zeit angehören, so hätte ich dieselben unbeschadet des wissenschaftlicher Charakters meiner Untersuchung einfach in die Rubrik »nachexilisch«

aufnehmen können; nur um unparteiisch zu sein und für Andere die Benutzung der Tabelle praktisch zu gestalten, habe ich eine besondere Rubrik geschaffen und diesen Zweck auch auf p. 187 ausdrücklich hervorgehoben. Trotzdem Dr. diese Bemerkung kannte cf. p. 209, findet er diese Rubrik »irreführend«. Will er mir vielleicht sagen, wo ich diese Fälle sonst hätte unterbringen sollen? Ich möchte wissen, was er für ein Geschrei erhoben hätte. wenn sie von mir einfach als nachexilisch bezeichnet 3) Als »durchaus irreführend« bezeichnet Driver die letzte Columne der Tabelle, welche »aramäisch« überschrieben ist. Dieser Vorwurf wäre nur dann berechtigt, wenn ich über diese Rubrik statt aramäisch »Aramaismen« oder »Aramaismus« gesetzt hätte. So wie die Ueberschrift lautet, kann diese Rubrik nur das Vorkommen der betr. Worte oder Wortstämme im Aramäischen constatieren Auch hier muss ich die Gegenfrage stellen, wie hätte ich wohl die durch diese Rubrik constatierte Erscheinung anders in der Tabelle zum Ausdruck bringen sollen? Alles dies würde seine Richtigkeit haben, auch wenn die Tabelle hinterher nicht durch sehr umfangreiche Bemerkungen erläutert worden wäre. Nun aber — und hiermit komme ich auf den schwersten Vorwurf, den ich Dr. machen muss, und der in dem Buch von Holzinger seine schlechte Frucht gezeitigt hat - konnte jeder Unparteiische, der durch diese Tabelle »irregeleitet« war, aus den Erläuterungen ohne Schwierigkeit erkennen, wie die Rubrik »aramäisch« gemeint war, denn nur ganz bestimmte Vocabeln hatte ich hier als Aramaismus bezeichnet. Nur wer die Absicht hatte, mich misszuverstehen, konnte mir nach diesen Bemerkungen die Meinung unterschieben, es handele sich bei •aramäisch • um Aramaismen. ich weiß, hat auch nur Dr. und der ungründlich von ihm herübernehmende Holz. diese Meinung gefast. 4) Ueber diesen Einwurf Driver's kann ich hinweggehn, indem ich

nur auf Kuen., Corn., König verweise, welche meiner Untersuchung Sorgsamkeit und überzeugende Kraft nicht abgesprochen haben.

Und nun zu Holzinger's Buch!

- 1) »Den allergrößten Nachdruck legt Giesebrecht auf Aramaismen > Holz. p. 457. Ach wirklich? Vergl. dagegen ZATW. I 185 »Wenn Ryssel das Seinige damit gethan zu haben glaubt, dass er einige von Wellhausen als Aramaismen in Anspruch genommene Vocabeln für das Hebr. rettet . . . . so konnte er freilich hierzu leicht durch Wellhausen veranlasst werden. Denn dieser hatte sich in seiner Beurtheilung des elohist. Lexicons zu einseitig darauf gerichtet, die aramaisirende Färbung desselben zu erhärten. Herr Holzinger fährt fort: »Schon Ryssel hatte Aramaismen zusammengetragen, deren Liste ist von Giesebrecht stark bereichert worden, letzterer glaubt 30 sichere Aram. zu erkennen. Das ist ja allerdings schrecklich! Aber Holz. verschweigt, dass von diesen 30 Aram. ungefähr 2/8 von Ryssel stammen. Vielmehr liegt die Sache folgendermaßen: Ich lege das Hauptgewicht auf das Fehlen der elohist. Vocabeln in der alten und ihr häufiges Vorkommen in der späteren Literatur von Jerem. und dem Deuteronomium an.
- 2) איסר Giesebr. als aram. Wort bezeichnet«—aber wo habe ich das gethan? Ich sage p. 247 bei Besprechung der echt hebräischen Worte der Quelle P, indem ich auf Ryssel's Worte p. 73 anspiele אוֹם minime e lingua Aramaica . . . immo ex Hebraica haustum judicamus«: אוֹם schaffen aus dem Aram. in das Hebr. herübergenommen ist, oder . . . . umgekehrt . . . . wie Ryssel p. 73 annimmt« darüber läst sich bis zum jüngsten Tage disputiren. Aber was sich mit Bestimmtheit ausmachen läst, . . . ist die Thatsache, das אוֹם in der angegebenen Bedeutung beim Jehovisten nicht vorkommt.« Dann wende ich mich gegen Dillmann, der das nicht immer

#### zu Holzinger's Schrift.

313

anerkennen will. Da ich das Wort unter den echt hebräischen bespreche, auch ausdrücklich bemerke, die von Ryssel aufgeworfene Frage werde nie entschieden werden können, so ist es doch etwas stark, mir die Meinung zuzuschreiben, No sei ein Aramaismus.

- 3) אחמר המוח אומר היות אומר היות אומר היות אומר היות אומר האומר ה
- 4) אלן soll ich als Aramaismus bezeichnet haben, auch diese Behauptung ist aus der Luft gegriffen, in seinem Aufsatz ZATW. IX 107 hat Holzinger mir diese Meinung auch nicht zugeschrieben, vielmehr citirt er p. 229, wo das Wort als echt hebräisches aufgeführt ist.
- 5) אָרָן soll ich für einen Aramaismus erklärt haben, dagegen lehne ich auf p. 223 ausdrücklich eine Entscheidung darüber ab, da sie unmöglich sei.
  - 6) ארה »nach G. ein Aram. « Aber wo steht das?
- 7) הוליד soll ich auf das Aram. zurückgeführt haben. Statt dessen steht es p. 235 f. unter den *echt hebräischen* Worten.
- 8) נקבה habe ich mit größter Objectivität beurtheilt, p. 228 erkläre ich, auf den aram. Charakter dieses Wortes gern Verzicht leisten zu wollen, p. 223 verweise ich darauf, daß der Stamm מון althebräisch sei. Die Meinung Dillmann's, welche scheinbar gegen mich ausgespielt wird, trifft mich gar nicht, da ich das Wort für älter als P halte.
  - 9) habe ich nicht unter den Aramaismen aufgeführt.
- 10) אָבֶדְּ, ich habe nicht behauptet, das Wort komme in der Bedeutung »Bedrückung» im Aramäischen vor, sondern nur »für אום ist is Aram. die Bedeutung fricare comminuere sicher gestellt.«

- 11) Der Einwurf Drivers (dem sich Holz. anzuschließen scheint), ich hätte aus Eilfertigkeit Ges. Thes. s. v. אברה, ich hätte aus Eilfertigkeit Ges. Thes. s. v. אברה falsch verstanden, indem ich daraus die Meinung ableite, das hebr. אברה >schwellen und das aram. אברה >wollen sei dasselbe Wort, fällt auf Driver zurück. Denn Ges. leitet unzweideutig die Bedeutung >wollen als eine tropische aus der Bedeutung >schwellen ab, betrachtet also beide Stämme als identisch.
- 12) קלש, hier habe ich nur gesagt, das das häufige Vorkommen dieses Stammes in der Chronik der Annahme eines Aramaismus günstig sei; ausdrücklich ist das Wort unter den sicheren Aramaismen nicht mit gezählt.
- 13) הדה habe ich nirgends als Aram. bezeichnet, wohl aber unter den echt hebräischen Worten besprochen.
- 14) רחף habe ich nicht (wie Wellhausen) als unsicheren Aram., sondern als echt hebräisch bezeichnet cf. p. 186.
- 15) אַקץ ist weder als sicherer noch als unsicherer Aram. aufgeführt.

Durch diese, mit meinen ausdrücklichen Aussagen z. Th. im scharfen Widerspruch stehenden Angaben muß der Leser ein falsches Bild von meiner Arbeit erhalten. Ich kann nicht glauben, dass wenn Holzinger meine Arbeit wirklich gelesen hätte, er zu einer so wenig sachgemäßen Meinung über ihren Inhalt gekommen wäre. Es ist ja sehr angenehm für mich, dass, trotzdem er sich ganz auf Driver verlassen zu haben scheint, ihm immer noch eine gute Meinung von der Beweiskraft meiner Argumente geblieben ist, dennoch aber glaube ich es sowohl meiner Arbeit, als dieser Zeitschrift schuldig zu sein, dem durch Holzinger erweckten Eindruck entgegenzutreten, als hätte ich mich vor 12 Jahren in einem kecken, jeder Methodik spottenden Beweisverfahren gefallen. Vielleicht bleibt mir demnächst die Zeit, den Aufsatz Driver's auch einmal in seinen Einzelheiten zu kritisiren.

# Ueber Bibelcitate in muhammedanischen Schriften.

Von L. Goldziher, Budapest.

Wenn wir in muhammedanischen Biographien in Bezug uf einige Gelehrte die Nachricht finden, dass dieselben im "aurat heimisch waren, so sind solche Mittheilungen in len seltensten Fällen ernst zu nehmen. Sie erscheinen ewöhnlich in so fabelhafter Umgebung und die Citate, nit denen die angeblichen Bibelkenner prunken, sind in ler Regel so arge Erdichtungen, dass man gegen derartige fittheilungen von berechtigtem Verdacht erfüllt wird. Wir nüssen nur die Citate, die der berühmte Fachr al-din ıl-Râzi aus der Tôra anführt, ansehen, um in diesem Jrtheil bestärkt zu werden 1). Zuweilen wird ketzerischen euten, um ihre Abirrung von der muhammedanischen Rechtgläubigkeit zu motiviren, das Studium der Religionschriften anderer Bekenntnisse zugemuthet. Ismâ'îl b. sald al-Kurdi in Aegypten stand wegen seines schonungsosen Sarkasmus im Rufe der Ketzerei. Man nannte ihn ewöhnlich Ismå il al-kå fir oder I. al-zindik. Er soll vieles us der Thora und den Evangelien auswendig gewußt Einem fanatischen . ويحفظ الكثير من التورات والانجيل Leitgenossen träumte einmal, dass Isma il sich gegen Lot

<sup>3)</sup> S. ZDMG. XXXII, p. 360, 384 vgl. auch Mafatth al-gejb TII p. 643 ما أريد به وجهى فقليلة كثير وما أريد به وجهى فكثيرة قليد.

Schmähereden erlaubt hätte. Dieses Traumes wegen wurde Ismä'll in einen peinlichen Process verwickelt, der i. J. 720 d. H. mit der Hinrichtung Ismä'lls endete 1).

Wir haben bereits anderswo (ZDMG Bd. XXXII) weitläufiger auseinandergesetzt, dass die Kenntnis des Taurât bei den Muhammedanern bis in das IX.—X. Jhdt. Chr. völlig nur auf Hörensagen begründet war. Davon legt die Hadîth-literatur vielsach Zeugnis ab. Die Citate aus dieser Literatur und sonstige Beziehungen auf dieselbe sindso absurd und aus der Lust gegriffen, dass sie nur auf die Unwissenheit der Informationsquellen der ersten muhammedanischen Generationen schließen lassen. Aus dem unversalschten »Buche der Kinder Aron's« welches als ein Theil der Töra angeführt wird, lässt man den jüdischen Gelehrten Abû Mâlik, der auch sonst (Jâkût IV p. 593, 1) aus dem Taurât citirt, die Schilderung Muhammeds entnehmen .

Schon in älterer Zeit scheinen solche Citate aus dem Taurât den Leuten bedenklich vorgekommen zu sein. Abû Hurejra erzählt einmal im Namen des Propheten, das ein jüdisches Geschlecht in alten Zeiten in Mäuse verwandelt worden sei. Beweis dafür, das die Mäuse, wie die Juden keine Kamelmilch trinken. Von dem jüdischen Convertiten Kab befragt, ob er diese Nachricht wirklich vom Propheten habe, entgegnet er ihm spöttisch: Lese ich denn das Taurât ? الأفرا التوراة d. h.: Muthest du mir denn zu, unwahre Berichte unter die Leute zu bringen? 5)

<sup>&#</sup>x27;) Ibn Ḥagʻar al-'Askalānī (Hschr. der Wiener Hofbibliothek) I. Fol. 208 a.

صفته فی کتاب فارون الذی لم Ibn Ḥagar, Iaaba IV, p. 322 مفته فی کتاب فارون الذی لم عُقیّر.

a) Al-Bucharî Bad' al-chalk Nr. 14. Die muhammedanische Legende läst Ka'b und Abû Hurejra in ein intimes Verhältnis zu einander treten; einmal hatten sie ein Zusammentressen beim Sinaiberge (Al-tûr), wo Ka'b dem Abû H. Hadîthe des Propheten, jener diesem den Inhalt des Taurat mittheilt (Al-Nasa'î, Sunan I p. 126).

Der Schwindel, den man mit Citaten aus dem Taurât trieb, entging nicht dem Gefühle der Gebildeten, welche diese dilletantischen Mittheilungen auf ihren Werth zurückzuführen im Stande waren 1). كُنُ يهونيّا تلمّا والآفلا تلعبُ بالتوراة .

Wenn du kein perfecter Jude bist, so spiele mit dem Taurât nicht - lautet ein arabisches Sprichwort²).

Nicht selten weisen die aus dem Taurât entnommenen Citate, wo sie auf wirkliche Bibelstellen gegründet sind, ganz merkwürdige Missverständnisse auf. Zum Theil gilt dies von den Citaten jener Stellen, die man auf Muhammed deutete 3). Aber sie beschränken sich nicht auf diesen Kreis. Eines der stärksten Beispiele dieser Art bietet uns der alte Koraninterpret Mugahid (st. am Anfange des II. Ihd.), ein Schüler des Ibn 'Abbas. Derselbe überliefert die Num. 20, 7-13 erzählte Begebenheit in folgender Weise: لمّا ضرب موسى عَم بعصاه الحجر قال لهم اشربوا يا حمير فنهاه الله Als Moses den . تعالى عن سبّهم وقال هم خلقى فلا تجعلهم حميرا Felsen mit seinem Stabe schlug, sagte er zum Volke: Trinket ihr Esel! Da verbot ihm Gott, sie zu schmähen. »Sie sind meine Geschöpfe, mache sie nicht zu Eseln 4). Man sieht, Mugahid wurde durch jemanden informirt, der verwechselte. Auch dafür giebt תַמוֹרִים verwechselte. es viele Beispiele, dass Nachrichten aus der israelitischen

 $<sup>^{\</sup>rm I})$  Vgl. über jüdische Mittheilungen, meine Muhamm. Studien II p. 137.

<sup>2)</sup> Al-Mejdani ed. Bûlak II p. 101.

<sup>3)</sup> Vgl. Schreiner ZDMG. XLII p. 601. 626 ff.

<sup>\*)</sup> Al-Śarani Kaśi al-gumma an gami al-umma (Kairo 1281) II 332. Das Wunder, das in jener Bibelstelle erzählt wirdist von den Muhammedanern an einen runden Felsen in Al-Lagûn (südwestl. Galilāa) angeknüpft worden; aber ihre Legende läist das Wunder an diesem Felsen durch den Patriarchen Abraham vollziehn. Jāķūt IV p. 351 Al-Ķazwīnī ed. Wüstenfeld II p. 172.

Zeit ihre Entstehung der Missverstehung oder falschen Deutung von wirklichen biblischen Daten verdanken.

Von dem »Genossen«, Ibn Mas'ūd, wird folgende Notiz über das alte Israel mitgetheilt: كان بنو اسرائيل انا أننبوا على باب احدام الذنب وكفارته فيفتصح فأعطينا . »Wenn jemand von den Banû Isrâ'îl eine Sünde beging, so ward auf die Thüre des Betreffenden die Sünde und die Sühnung derselben aufgeschrieben, so daß er dadurch beschämt wurde. Uns ist besseres als dies gegeben worden: die Bitte um Sündenvergebung und die Erwähnung Gottes«¹). Es läßt sich nicht in Zweifel ziehen, daß bei dieser Mittheilung eine falsche Ahnung von Gen. 4, 7 ישאח רובץ vorgeschwebt hat.

bei dem uns correcte Citate aus dem Taurât begegnen.

<sup>1)</sup> Kaśf al-gumma I p. 404.

<sup>2)</sup> Bei Fachr al-dîn al-Râzî III p. 4.

Wir konnten unser Urtheil damals nur auf einige Abschnitte seines durch Wüstenfeld herausgegebenen » Handbuch der Geschichte« 1) gründen.

Jedoch nicht nur in seinem historischen Werke benutzt I. K. correcte Citate aus dem Taurât. In einem theologischen Buche *Muchtalif al-hadtth*, in welchem er sich die Aufgabe stellt, die muhammedanische Tradition gegen die Einwürfe der Rationalisten und Philosophen zu vertheidigen, begegnen wir einigen Anführungen aus dem Pentateuch. Das Taurât wird, ebenso wie das N. T., welches gleichfalls mehrere male angeführt ist ), zu dem Zwecke citirt, um nachzuweisen, das die von den Gegnern beanstandeten Traditionen Gedanken und Anschauungen enthalten, denen bereits in älteren Religionsschriften Ausdruck gegeben ward.

Die Citate des Ibn Katejba aus Taurât sind zweierlei Art. In alter Weise spricht auch er zuweilen Taurâtcitate nach, die in diesem Buche nicht vorkommen. So z. B. findet sich p. 349 unter der Anführung في التوراة

<sup>1)</sup> Vgl. jetzt Marc. Lidzbarski, De propheticis, quae dicuntur legendis arabicis (Leps. 1893) p. 9 ff.

<sup>&</sup>quot; Hachr. der Leidener Universitätsbibliothek, Cod. Warner Nr. 882 f., 175 f., 296 ليجيل ق وقرأت في الاجيل 327. Als Probe eines Evangeliencitätes bei Ibn Kutejba geben wir hier die von ihm angeführte Uebersetzung zu Matth. 5, 33—37, womit der Traditionsspruch das Alläh zuletzt den Boden von Wagg (betreten) habe«, gerechtfertigt werden soll: Muchtalif al-hadith p. 253 لأنى قرأت في ان المسيح قال الحواريين الم تسمعوا انه قيل للأولين لا تكذبوا انا حلفتم بالله ولكن اصدُقوا وأنا اقول لكم لا تحلفوا بشيء لا بالسماء فانها كرُسي الله ولا بالرض فانها مَوْطى، قدمَيْه ولا باوراسَلَم (sic) فانها مدينة الملك الاكبر ولا تخلف براسُك فانك [لا] تستطيع ان تزيد فيه شَعْرة سوداء ولا بيضاء ولكن ليكن قولكم نَعْمْ ولا لا وما كان سوى ذلك فانة من الشيطلن تعشم ولا لا وما كان سوى ذلك فانة من الشيطلن

ein langes Stück, in welchem von der Schöpfung des Menschen und seiner Zusammensetzung aus den vier Temparamenten رطب بابس سخن وبارد (feucht, trocken, warm und kalt) weitläufig gesprochen wird. Den zeitgenössischen Aerzten Ajjüb und Hunejn spricht er es nach, daß in der Törä geschrieben sei, daß Elfenbein in Essig schwimme wie ein Fisch, und daß es als Amulet diene, welches auf die Schenkel einer Frau gebunden, die Wirkung habe, daß sie nicht schwanger wird 1). وداكرت بهذا أيوب المتطبّب المتطبّب في منكور في التوراة يسبح في وحنينا فعرفه وقال هذا لحجر (السنفيل) مذكور في التوراة يسبح في وحنينا فعرفه وقال هذا لحجر (السنفيل) مذكور في التوراة يسبح في -

Dem letzteren Stück geht folgender im geschichtlichen Werke nicht enthaltener Passus voraus: p. 164 وقرأتُ في التوراة أنّ نوحًا صلّعم لمّا كان بعد اربعين يومًا فتح كُوّة

¹) Al-Kazwînî I p. 401, Al-Damîrî II p. 278 oben, eignen diese Eigenschaft dem Mist des Elefanten zu.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Muchtalif al-had. p. 275.

<sup>\*)</sup> ibid. p. 298.

#### in muhammedanischen Schriften.

الفُلك التى صنع ثمّ أرسل الغراب لخرج ولم يَرْجعْ حتّى يَبِسَ الماء عن الارض وأرسل الحمامة مَرّة بعد مرّة فرجعت حين أمْسَتْ وفى منقارها وَرْقة زَيْتُونِ فعلم أنّ الماء قد قلَّ عن وجه الارض (165) فدعا الله لها بالطَّوْفِ في عُنقها ولخصاب في رجليها وقرأت ايصا في التوراة انّ الله قال لادم حين خلقه كُلْ ما شئت من شجر الغردوس التوراة انّ الله قال لادم حين خلقه كُلْ ما شئت من شجر الغردوس ولا تأكُل من شجرة علم لخير والشرّ فانك يوم تاكل منه تموت يريد ولا تأكُل من شجرة علم لخير والشرّ فانك يوم تاكل منه تموت يريد . Die aus der Tôra genommene Erzählung ist, wie man sieht, mit agadischen Elementen untermischt.

Zum Schlusse erwähne ich noch ein apokryphisches Buch, welches Ibn Kutejba hier aus eigener Lectüre anführt: Unterredung des Eera mit Gott. Daraus citirt er folgende Stelle 1): »O Gott! du hast von den Thieren das Schaf erwählt, von den Vögeln die Taube, von den Pflanzen den Weinstock, von den Wohnorten Mekka und Jerusalem und von Jerusalem den heiligen Tempel«: العالمة عنه من اللهم الل

<sup>1)</sup> Muchtalif al-hadith p. 375.

### Ps. 47, 10 מָנְגַראָרֶץ.

Der 3. Stichos von Ps. 47, 10 pflegt eine Erklärung zu finden, die schon Rosenmüller's Scholien formuliert Rosenmüller schreibt: »Quos vero homistichio priori נְדִיבֵי עָמִים, principes populorum, vocaverat, eosdem nunc קונראָרץ scuta terrae appellat, sicut Deus subinde hoc nomine appellatur (vid. Ps. 7, 11. 18, 3. 28, 7. 33, 20. Deut. 33, 29), propterea quod defendit suos et mala avertit. uti scutis avertuntur jacula, et servantur, quos illa tegunt. Hos. 4, 18 autem, ut hic, populi Israelitici principes dicuntur clypei ejus, eorum enim est, populum tueri, et nocitura avertere. Bei Ewald lesen wir: Schilde = Vertheidiger, Fürsten Hos. 4, 18; ähnlich bei Olshausen: die Schilde der Erde, geradezu für die Fürsten; vgl. Hos. 4, 18. Hupfeld ist sich dieser Erklärung so sicher, dass er (II, 448) sie verwerthet, um danach den Sinn dem Sprachgebrauche der Psalmen nach miszuverstehenden נדיבי עמים zu bestimmen. Riehm macht freilich den schüchternen Einwand: dass »Schilde« Fürsten als Beschützer der Länder und Völker sein sollen, ist hier noch schwerer glaublich, als Hos. 4, 18. Da es Sitte war, bei feierlichen Aufzügen Schilde vor dem König herzutragen (1 Kön. 14, 28 vgl. 10, 16) wie die Fasces vor den Consuln, so könnte der Satz: »Gottes sind die Schilde d. E. ihn überhaupt nur als den königlichen Herrn der Erde bezeichnen. Aber der neueste Commentar zu den Psalmen (Baethgen, die Psalmen übers. u. erkl.

Gött. 1892, S. 137) belehrt uns wieder ohne jeden Scrupel: » Schilde der Erde heißen die Fürsten (Hos. 4, 18) weil sie ihr Land schirmen, ebenso wie sonst Gott so genannt wird 7, 11. 18, 3. 84, 10. Hierzu kommt nur nach Cheyne, the book of Psalms S. 385: »Briggs explains 1. 3 thus: the shields of heroes from all parts of the earth are hung up in His palace« der Satz: »Briggs erklärt: die Schilde der Helden von allen Teilen der Erde werden in Gottes Palast aufgehängt werden (Cheyne).« Daraus jedoch, dass Gott der Schild Israels heisst, wonach vielleicht auch 7, 11 unter Emendation von צלַי in עלַ zu erklären ist, fliesst noch kein Recht anzunehmen, das »Schilde« ein bildlicher und dichterischer Ausdruck für Fürsten sei. Das ließe sich nur annehmen, wenn es ein im A. T. geläufiges Bild wäre, sich die Fürsten als Schirmherren vorzustellen, die ihren Schild über ihre Völker breiten. Die herkömmlicher Weise angezogenen Psalmenstellen könnten eher dazu veranlassen, mit Venema zu erklären: >quia deus est terrae Judaeorum protector, « wenn dies nicht das parallele נְרָיבֵי עַמִים verböte. Noch übler steht es aber mit dem herkömmlichen Verweis auf Hos. 4, 18. Wie alt derselbe ist, vermag ich mit den mir hier zur Verfügung stehenden Hilfsmitteln nicht auszumachen; es verschlägt das aber nichts. Denn es genügt den Vers genauer anzusehn, um zu erkennen, dass er wegen seiner Verderbtheit zur Erklärung eines schwierigen Ausdruckes nicht verwandt werden darf. Er lautet: סָר סַבָּאָם הַוֹנֶה קלון בון הבו הבו קלון בוני אַהבו הבו קלון בוניה. In ihm ist allein das Wort unanstößig. אָהַבוּ הֵבוּ gehören zu jenen interessanten Formen, die von dem ohne Kritik des Textes arbeitenden grammatischen Betriebe als Ornamente der hebräischen Grammatik benutzt werden (vgl. Ewald §. 120). In הַוֶּנָה sucht man Hiph'ilformen von וָנָה, die in der Bedeutung des Qal stehen sollen. Sie stellen wie die übrigen Formen des Hiph'il von גוה, die so erklärt werden, Textfehler vor

(v. 10.5, 3). Ueber קר סבאם hat Houtsma, Theol. Tijdschr. 1875, S. 60 gehandelt. Wellhausen, Skizzen V<sup>2</sup>, 109 f. hat daran erinnert, dass LXX (ἐχ φρυάγματος αὐτῆς) συκίτη (oder. מננה) voraussetzt und das weibliche Suffix nicht zu construieren ist. Das Räthsel מנני ארץ läst sich durch die Verweisung auf das viel schwerere Räthsel, das Hos. 4, 18 bietet, nicht lösen. Es ist daher zu loben, dass Riehm und Briggs sich bei der hergebrachten Deutung nicht beruhigt haben. Freilich erwecken die von ihnen gebotenen auch kein Zutrauen. Denn dass nicht mit Riehm an Gottes Schilde gedacht werden kann, lehrt das parallele גְּרֶיבֵי עָמִים. Und Briggs trägt das neu zur Erklärung Beigebrachte (are hung up) in die Stelle ein. Selbst dass es sich um »shields of heroes« handelt ist nicht gesagt.

Sollte es nicht näher liegen anzunehmen. das ענגראָני, איני אָני אָרי, wom einem Abschreiber umgeschrieben worden ist aus שליטי אַרי, womit aber nicht שלטי ארץ, sondern שלטי ארץ, sondern שלטי ארץ, sondern שלטי ארץ der gewöhnliche Ausdruck. Es ist das freilich, wie ich mir sehr wohl bewußt bin, eine etwas waghalsige Conjectur, aber sie beseitigt die Schwierigkeit, welche die herkömmliche Erklärung nach überlieferter exegetischer Methode lediglich verschleiert. Jedenfalls aber wäre zu wünschen, daß unsere Commentatoren zuweilen etwas weniger wüßten. Dann würden wir manchmal etwas mehr in ihren Commentaren finden.

B. Stade.

### Bibliographie.

- Graetz, H., Emendationes in plerosque sacrae scripturae veteris Testamenti libros ed. Guil. Bacher fasc. 2 (Ezechielis et 12 prophetarum libros, nec non Psalmorum (1—30) et Proverbiorum (1—22) partes continens.) Breslau 1893. IV, 33 S. fol.

  Königsberger, B., Zur Textkritik des Alten Testaments, Zeitschr. f. christ. Theol. XXXVI<sup>2</sup>, N. F., 1, 2, S. 305 ff.

  Wildeboer, G., De letterkunde des Ouden Verbonds naar de tijdsorde van haar ontstaan. Groningen 1893. VIII, 531 S. 8°.

- † Billeb, H., die wichtigsten Sätze der neueren a. t. Kritik vom Standpunkte der Propheten Amos u. Hosea aus betrachtet. Halle

- † Billeb, H., die wichtigsten Sätze der neueren a. t. Kritik vom Standpunkte der Propheten Amos u. Hosea aus betrachtet. Halle 1893. VII, 136 S. 8°.

  † Mullen, T., The Canon of the Old Testament. New-York 1893. XXIV, 664 S. 8°. (2 edition?)

  † Cheyne, T. K., Founders of Old Testament Criticism, biographical, descriptive and critical studies. London 1893. X, 370 S. 8°. (auch: New-York 1893. Imported by C. Scribner's Sons. 8°.)

  † Lias, J. J., Principles of biblical criticism. London 1893. 268 S. 8°.

  Osgood, H., Old Wine in Fresh Wine Skins s. Bibliotheca Sacra 1893 July. S. 460—486. (Die neue Kritik ist nur der alte Unglaube; Reimarus und Voltaire hatten wesentlich dasselbe gesagt. Andererseits ist die neue Kritik durch die neueste Archäologie schon antiquirt u. s. w.)
- schon antiquirt u. s. w.)

  † Rishell, C. W., The Higher Criticism. An outline of modern
  Biblical Study. With introduction by H. M. Harman. Cincinnati
  1893. 214 S. 120.
- Biblical Study.

  1893. 214 S. 12°.
  † Shutter, M. D., Wit and Humor of the Bible. A literary study.
  Boston 1893. V, 219 S. 8°.
  Briggs, C. A., The Defence of Professor Briggs before the General
- Briggs, C. A., The Defence of Professor Brig Assembly. New-York 1893. V, 311 S. 89.
- † Carpenter, W. B., Farrar, F. W., Spence, H. D. and others Book by Book. Popular Studies on the Canon of Scripture. Philadelphia 1893. 566 S. 8°. † Rice E. W., People's Dictionary of the Bible. Philadelphia 1893.
- VI, 228 S.
- VI, 228 S.
  † Smith, W. and Fuller, O. M., A dictionary of the Bible. 2nd ed.
  Vol. 1. London 1893.
  Holzinger, H., Einleitung in den Hexateuch. Mit Tabellen über
  die Quellenscheidung. Freiburg i. B. u. Leipzig 1893. Bd. 1.
  XVI, 511 S. 8°. Bd. 2 Tabellen.
  Klostermann, A., Der Pentateuch. Beiträge zu seinem Verständnis
- Klostermann, A., Der Pentateuch. Beiträge zu seinem Verständnis u. seiner Entstehungsgeschichte. Leipzig 1893. VII, 446 S. 8°. † Warren, H. W., Exegesis of the Pentateuch. Also Studies in the Addresses of Isaiah. New-York 1893. II, 46 S. 12°.
- † Meisner, O., Der Dekalog. Eine kritische Studie. Teil I. Der Dekalog im Hexateuch. Leipzig 1893. 35 S. 8°. (Diss.) † Baentsch, B., Das Zeitalter des Heiligkeits-Gesetzes. Jena 1893.
- 43 S. 8º. (Diss.)

- Horst, L., Études sur le Deutéronome II. Les sources et la date du Deutéronome s. Rev. de l'hist. des rel. 1893. (mars-avril) (mars-avril) S. 119 ff.

- S. 119 ff.

  † Blaikie, W. G., The Book of Joshua. (Expositors Bible). London 1893. 410 S. 8°. Auch: New-York 1893. V, 416 S. 8°.

  Farrar, F. W., The First Book of Kings. New-York 1893. IX, 503 S. 8°. (Expositor's Bible.)

  † Gautier, L., le second Esa'e s. Rev. chrét. 1893. (mars) S. 176 ff.

  Kleinert, P., Die Propheten Obadja, Jona, Micha, Nahum, Habakuk u. Zephanja. 2. Aufl. s. J. P. Lange, theol. homil. Bibelwerk, A. T. 19. Theil. Bielefeld-Leipzig 1893. XII, 224 S. 8°.

  Wellhausen, J., Skizzen u. Vorarbeiten. Heft 5. Die kleinen Propheten übersetzt, mit Noten. 2. Aufl. Berlin 1893. 214 S. 8°.

  Goldenberg, B., Or Chadasch. Heft 6. Commentar zu den Psalmen. Prefsburg 1893. 150 S. (hebr.) 8°.

  Barwasser, A., Die sogenannten Rachepsalmen in neuer Beleuchtung s. Neue kirchl. Zeitschr. 1893, S. 219 ff.

  † Ballantine, W. G., Job. Jehovah's Champion. New-York 1893. 40 S. 12°.

- 40 S. 12°.

  Bickell, G., Krit. Bearbeitung des Jobdialogs s. W. Z. f. d. K. d. M. VI. (1892) S. 136 ff., 241 ff. 1893 (VII) S. 1 ff., 153 ff.

  † Rothstein, J. W., das Hohe Lied. Ein Vortrag nebst e. m. Anmerkungen versehenen Uebersetzung des Hohen Liedes. Halle
- merkungen versehenen Uebersetzung des Hohen Liedes. Halle 1893. IV, 61 S. 8°.

  Terry, M. S., The Song of Songs. An inspired melodrama, analyzed, translated and explained. Cincinnati 1893. 64 S. 8°.

  † Smith, R. P., Daniel. An Exposition of the historical portions of the writings of the prophet Daniel. Cincinnati 1893. IV, 335 S.
- 12°. (Papers originally published in the British Homiletic Magazine). Terry, M. S., The Prophecies of Daniel expounded. New-York
- 12°. (Papers originally published in the British Homiletic Magazine). † Terry, M. S., The Prophecies of Daniel expounded. New-York 1893. 136 S. 12°. † Adeney, W. F., Ezra, Nehemiah and Esther. New-York 1893. VI, 404 S. 8°. (Expositor's Bible).

  Sachs, Le titre du livre des Macchabées s. R. É. J. t. XXVI, Nr. 52, S. 161 ff.

  Klein, G., Ueber das Buch Judith s. Actes du 8ème congrès internat. des orient. (1889). Section I: Sém. (B) S. 85 ff.

  Bickell, G., Die Strophik des Ecclesiasticus s. W. Z. f. d. K. d. M. VI 87 ff.
- VI, 87 ff.
- † Mémoires publiés par les membres de la mission archéologique française au Caire, sous la direction de M. U. Bouriant. t. IX, fasc. 3: Reproduction en héliogravure du manuscrit d'Énoch et des écrits attribués à Saint Pierre avec introduction de M. A. Lods. Paris 1893. VIII. S. 217—335, pl. I—XXXIV. Charles, R. H., The book of Enoch. Translated etc. London 1893. 380 S. 8°.
- Hatch, E. u. Redpath, H. A., A concordance to the Septuagint and the other Greek versions of the O. T. part. II, I-Excusor. Oxford 1893. S. 223—504. 4°.

  Ackermann, A., Das hermeneutische Element der biblischen Accentuation. Berlin 1893. IV, 89 S. 8°.

sarth, J., Etymologische Studien zum semitischen insb. zum hebräischen Lexicon. Leipzig 1893. IV, 76 S. 8°.

Knudtzon, J. A., Vom sogenannten Perfekt u. Imperfekt im Hebr. s. Actes du 8ème congrès internat. des oriental. (1889), Section I: Sem. (B.) S. 71 ff.

Königsbarger

Königsberger, B., ein neues Suffix s. Zeitschr. f. wiss. Theol. XXXVIP, N. F. 1, 1, S. 143 ff.
Lambert, M., Le pluriel brisé en arabe s. Journ. etc. 9ème sér. t. 1, S. 226 ff.

t. 1, S. 226 ff.

Derselbe, Le vav conversif s. R. É. J. t. XXVI, Nr. 51, S. 47 ff.

Derselbe, I. Les points-voyelles en hébreu. II. Notes egégétiques s. R. É. J. t. XXVI, Nr. 52, S. 274 ff.

Margoliouth, G., The Superlinear Punctuation, its Origin, the different stages of its development, and its relation to other Semitic systems of Punctuation s. Proceed. Soc. Bibl. Arch. XV, 4 (1893 Febr.) S. 164 ff.

Nöldeke, Th., Kleinigkeiten zur semitischen Onomatologie s. W. Z. f. d. K. d. M. VI, 307 S.

Bähler, L. A., de messiaansche heilsverwachting en het Israëlitisch koningschap. Groningen 1893. VIII, 80 S. 8°. (Diss.)
Happel, J., Der Eid im Alten Testament vom Standpunkte der vergleichenden Religionsgeschichte aus betrachtet. Leipzig 1893. 72 S. 8°.

Piepenbring, C., La religion des Hébreux à l'époque des juges s. Rev. de l'hist. des religions. t. XXVII, Nr. 1, S. 1 ff.

Derselbe, Theology of the Old Testament. Translated from the French, with additional references for English readers, by H. G. Mitchell. New-York 1893. X, 361 S. 8°.

Schnedermann, F., Gab es im älteren Israel eine persönliche Frömmigkeit? s. Neue kirchl. Zeitschr. 1893, S. 138 ff.

Sellin, das Subject der altisraelitischen Religion s. ebenda 1893, S. 441 ff.

Stade, B., Om de uppgifter som tillhöra det gamla testamentets bibliska teologi. Från Tyskan af Fr. Fehr. Stockholm 1893. 42 S. 8º

† Volck, W., De nonnullis Veteris Testamenti prophetarum locis ad sacrificia spectantibus. Dorpat 1893. 24 S. 40.

Merx, Adalbert, Ein samarit. Fragment über den Ta'eb oder Messias s. Actes du 8ème congrès internat: des orient. (1889), Section I: sém. (B.) S. 117 ff.

† Halévy, J., La création et les vicissitudes du premier homme
s Rev. sém. 1893, S. 97 ff.

Lé vi, Isr., Notes complémentaires sur le repos sabbatique des âmes damnées s. R. É. J. t. XXVI, Nr. 51, S. 131 ff.

Derselbe, Si les morts ont conscience de ce qui se passe ici-bas s. ebenda S. 67 ff.

Lewy, H., morgenländischer Aberglaube in der römischen Kaiserzeit s. Zeitschr. d. Vereins f. Volkskunde Jahrg. 3 (1893) Hft. 1, S. 23 ff. (Uebersetzung v. Tosefta Šabbat Kap. VIII mit Komment.) Heft 2. S. 130 ff. (Tosefta Šabbat Kap. VIII.)

- † Lukas, F., die Grundbegriffe in den Kosmogonien der alten Völker. Leipzig 1893. 8°. Montefiore, C. H., Hebrew and Greek ideas of providence and divine retribution s. The Jew. Quart. Rev. Vol. V, July 1893,

- divine retribution s. The Jew. Quart. Rev. Vol. V, July 1893, Nr. 20, S. 517 ff.

  Münch, G. N., Die Zaraath (Lepra) der hebr. Bibel. Einleitung in die Geschichte des Aussatzes. Hamburg u. Leipzig 1893. VIII, 167 S. 8°. m. 2 Lichtdrucktafeln.

  † Bettany, G. F., Mohammedanism and other religions of Mediterranean countries: being a popular account of Mahomet, the Koran, modern Islam; with descriptions of the Egyptian, Assyrian, Phoenician, and also the Greek, Roman, Teutonic, and Celtic religions. New-York 1892. V, 532 S. 12°. (The World's Religions Series) Series.)
- van Vloten, G., Dämonen, Geister u. Zauber bei den alten Arabern s. W. Z. f. d. K. d. M. VII, 169 ff., 233 ff.
  Wellhausen, J., die Ehe bei den Arabern s. Nachrichten v. d. k. Ges. d. Wiss. z. Gött. 1893. Nr. 11, S. 431 ff.
  † Webb, Mohammed A. R., Islam in America. A brief statement of Mohammedanism and an outline of American Islamic propaganda. New-York 1893. 7 S. 8°.
- † Graetz, H., History of the Jews. V, 2. From the reign of Hyrcanus to the completion of the Babylonian Talmud. Philadelphia 1893. X, 656 S. 8°.
  † Buhl, F., det israelitiske folks historie. Kjobenhavn 1893. 316 S. 8°.
- † Renan, E., histoire du peuple d'Israel. 411 S. 8°. t. IV. Paris 1893.
- Derselbe, Geschichte des Volkes Israel.
  Ausgabe, übersetzt v. E. Schaelsky. Deutsche autorisierte Berlin 1894. Ausgabe, ü 421 S. 8°. Bd. 1.

- 421 S. 8°.

  Ainsworth, V. F., The Two Captivities. The Habor and Chebar s. Proceed Soc. Bibl. Arch. XV, 2 (1892, Dec.) S. 70 ff.

  † Hervey, A. C., The chronology of Esra II and IV, 6—23 s. The Expositor 1893 (June), S. 431 ff. (July) S. 50 ff.

  † Kennard, H. M., Philistines and Israelites, a new light on the world's history. London 1893. 250 S. 8°.

  Landau, W. v., Beiträge zur Altertumskunde des Orients. I. Die Belagerung von Tyrus durch Salmanassar bei Menander. Die Inschrift Hirams II., Königs der Sidonier. Leipzig 1893. 29 S. 8°.

  Neteler, B., Stellung der a. t. Zeitrechnung i. d. altoriental. Geschichte. 4. Untersuchung urgeschichtlicher Zeitverhältnisse der Genesis. Münster 1893. 22 S. 8°.

  † Niese, B., zur Chronologie des Josephus s. Hermes 28, 2 (1893)
- Genesis. Münster 1893. 22 S. 8°.
  † Niese, B., zur Chronologie des Josephus s. Hermes 28, 2 (1893)
  S. 174 ff.
- Ohnefalsch-Richter, M., Kypros, the Bible and Homer. Oriental civilization, art and religion in ancient times etc. 2 vols. New-York 1893. I. Text, VI, 531 S. II. Plates, VII, 43 pl. Folio.

Z. D. P. V. XVI, Heft 1. 2. — Kampffmeyer, G., Alte Namen im heutigen Palästina u. Syrien. — Schumacher, G., Ergebnisse meiner Reise durch Haurān, 'Adschlün u. Belkā. — van Berchem, M., eine arabische Inschrift aus dem Ostjordanlande mit historischen Erläuterungen. — Benzinger, J., Bericht über neue Erscheinungen auf dem Gebiete der Palästinaliteratur 1891. — Nachträge u. Mittheilungen.
Pal. Explor. Fund. Quart. Stat. — July 1893. — Notes and News. Schick, Letters. I. The Second Wall of Ancient Jerusalem. II. Arabic Building Terms. III. The Ruins of Jubelah. — Baldensperger, Ph. J., Peasant Folklore of Palestine (Answers to Questions). — Post, G. E., Narrative of an Expedition to Anti-Lebanon and Damascus. — Sayce, A. H., The Phoenician Inscriptions on the Vase Handles found at Jerusalem. — Glaisher, J., Meteorological Report from Jerusalem for Year 1882. — Conder, J., Meteorological Report from Jerusalem for Year 1882. — Grafs ner, J., Meteorological Report from Jerusalem for Year 1882. — Conder, C. R., Shishak's List. Recent Hittite Literature. Hittite Emblems of Known Sound. Palestine under the Crusaders. Notes on the Quarterly Statement«. — Lees, J. Robinson, Jacob's Well. — Clermont—Ganneau, Note on Professor Th. F. Wright's inscribit weight on head

inscribid weight or bead.

Halévy, J., L'État de la Palestine avant l'Exode s. Actes du 8ème congrès internat. des orient. (1889), Section I: sém. (B.) S. 141 ff. Kampffmeyer, G., alte Namen im heutigen Palästina. Leipzig 1892. 157 S. 8°. (S.-A.) Marmier, G., Recherches géographiques sur la Palestine s. R. É. J. t. XXVI, Nr. 51, S. 1 ff.

Ausgrabungen in Sendschirh I. Kinleitung u. Inschriften s. Königl.

Museen in Berlin, Mittheilungen aus den orient. Sammlungen
Heft XI. Berlin 1893. 1 Karte, 8 Tafeln, 84 S. 49.

† Craig, J. A., The Panammu inscription of the Zinjirli Collection
s. The Acad. 1893, Nr. 1094, S. 351 f.

† Sachau, E., Die Altaramäische Inschrift auf der Statue des
Königs Panammû von Sam'al aus dem 8. Jahrh. v. Ch. G. Mit
einer Photographie der Statue, einem Facsimile der Inschrift und
einer Schrifttafel mitgetheilt. Aus dem XI. Hefte der »Mittheilungen aus den orientalischen Sammlungen d. k. Museums zu
Berlin. (S. 55—84) besonders abgedruckt. Berlin 1893. 35 S. fol.

† de Goeje, M., Mededeeling over de opgravingen te Sendjirli s.
Verslagen en Mededeelingen der k. Akad. van Wetenschappen,
Afd. Letterkunde, 3de Reeks, Deel. X (1893) S. 32 ff.

Derenbourg, H., Pinamou, fils de Kartl s. R. É. J. t. XXVI,
Nr. 51, S. 135 ff.

† Halévy, J., Deux inscriptions sémitiques de Zindjirli s. Rev.
sém. 1893, S. 77 ff., 138 ff.

Müller, D. H., Die altsemitischen Inschriften von Sendschirli s.
W. Z. f. d. K. d. M. VII, 33 ff., 113 ff.

Nöldeke, Th., Bemerkungen zu den aramäischen Inschriften von
Sendschirli s. ZDMG. 1893, S. 96 ff.

Basset, R., Les inscriptions de l'île de Dahlak s. Journ. As. 9ème
sér. t. 1. S. 77 ff.

Basset, R., Les inscriptions de l'île de Dahlak s. Journ. As. 9ème sér. t. 1, S. 77 ff.

22

Berchem, M. v., Lettre à M. Barbier de Meynard sur le projet d'un Corpus inscriptionum Arabicarum s. ebenda 8ème sér. t. 20, S. 305 ff.

Casanova, P., Notes de numismatique himjarite s. Rev. numism. 8ème sér. t. XI (1893) S. 176 ff.

Clermont-Ganneau, nouvelles intailles à légendes sémitiques a Ac. des inscript. et bell. lettr. Comptes rendus t. XX, S. 174 ff. Derenbourg, H., le dieu Allah dans une inscription minéenne a Journ. As. 8 me sér. t. 20, S. 157 ff.

Journ. As. 8ème sér. t. 20, S. 157 ff.
† Halévy, J., Une inscription araméenne de Cilicie s. Rev. sém. 1893, S. 183 ff.
Müller, D. H., Palmyrenica aus dem British Museum s. W. Z. f. d. K. d. M. VI, 317 ff.
Reinach, Th., Inscription juive des environs de Constantinople s. R. É. J. t. XXVI, Nr. 52, S. 167 ff.
de Vogüé, note sur une inscription punique trouvée par le P. Delattre à Carthage s. Acad. des inscript. et bell. lettr. Compt. rend. t. XX, S. 109 ff.

Zeitschrift f. Assyriologie u. verwandte Gebiete. — Bd. VIII, 1. Heft (Mai 1893). — Ryssel, V., die astronomischen Briefe Georgs des Araberbischofs. — Oppert, J., la fixation exacte de la chronologie des derniers rois de Babylone. — Meifsner, B., Lexicographische Studien. — Gottheil, R., An alphabeth Midrash in Syriac. — Vollers, K., Vier Lehnwörter im Arabischen. — Sprechsaal (Mitteilungen v. Strafsmaier, Meifsner, Rost, Hilprecht u. Zimmern). — Recensionen. — Bibliographie.

2. Heft (August 1893). — Epping, Jos. u. Strafsmaier, J. N., Der Saros-Canon der Babylonier. — Bartels, M., Thu. — Hilprecht, V., Zur Lapislazuli-Frage im Babylonischen. — Scheil, Fr. V., Fragments de Syllabaires assyriens. — Sprechsaal (Mitteilungen v. Vollers, W. Max Müller, Jastrow, Gottheil u. Jensen). — Recensionen. — Bibliographie.

The Babylonian and Oriental Record. Vol. VI, Nr. 10. — de Harlez, C., The Familiar Sayings of Kong-fu-tze. — Dada, Kiraly de, Researches in Hunno-Scythic. — Boscawen, St. Chad, A Season's Work in Egypt.

Researches in Hunno-Scythic. — Boscawen, St. Chad, A Season's Work in Egypt.

Nr. 11. — Boscawen, St. Chad, Syrian Names at Tel-el-Amarna. — Lacouperie, T. de, On Hemp from Central Asia to Ancient China. — Harlez, C. de, The Familiar Sayings of Kong-fu-tze. (cont.) — Douglas, R. K., The Oldest Book of the Chinese. — Notes and News.

Nr. 12. — Lacouperie, T. de, On Quinces from Media to Ancient China (660 B. C.). — On Yakut Precious Stones from Oman to North China (400 B. C.). — Pearse, Geo. G., On a Strange Survival at Cochin. — Harlez, C. de, The Familiar Sayings of Kong-fu-tze (cont.). — Boscawen, W. St. Chad, Statue of Gudea as Architect«. — Lacouperie, T. de, Chaldean and Egyptian Trees on Chinese Sculptures of 147 A. D. — Schlegel, G., Catalogue of Chinese Coins. — Gaster, M., Note on the Jewish Inscriptions in China. Jewish Inscriptions in China.

- Arshez, J., La langue d'Accad s. Le Muséon 1893, S. 119 ff. Ball, C. J., A Babylonian ritual text s. Journ. R. As. Soc. 1892, XXIV, S. 891 ff.
- XXIV, S. 891 ff.

  Derselbe, A Bilingual Hymn s. Proc. Soc. Bibl. Arch. XVI (1892, Nov.), S. 51 ff.

  † Belck, W. u. Lehmann, C. F., Mittheilung über weitere Ergebnisse ihrer Studien an den neugefundenen armenischen Keilinschriften s. Verhandl. d. Berl. Anthropol. Gesellsch. 1892, s. 477 ff.
- Boissier, A., Deux documents assyriens relatifs aux présages s. Rev. sém. 1893, S. 63 ff.
  Brown, R. jr., Euphratean stellar researches s. Proceed. Soc. Bibl. Arch. 1893, S. 317 ff.
  Conder, C. R., Dusratta's Hittite letter s. Journ. R. As. Soc. 1892 (XXIV) S. 711 ff.
  Derselbe, The Tell Amarna Tablets. London 1893. XI,
- 213 S. 8º.
- Delattre, A. J., Lettres de Tell-el-Amarna (5. sér.) s. Proc. Soc. Bibl. Arch. XV, 1 (1892, Nov.), S. 16 ff. (6. sér.) XV, 3 (1893 Jan.) S. 115 ff., XV, 617. (1893 May) S. 345 ff. † Grünbaum, M., Neue Beiträge zur semitischen Sagenkunde. Leiden 1893. III, 292 S. 89.
- † Halévy, J., Un gouverneur de Jérusalem vers la fin du XVe siècle avant Jésus Christ. s. Revue sém. 1893, S. 13 ff. † Derselbe, La correspondance d'Aménophis III et d'Aménophis IV. Ebenda S. 47 ff., 118 ff.
- † Derselbe, introduction au déchiffrement des inscriptions pseudo-

- Therselbe, introduction at dechiffrement des inscriptions pseudo-hittites ou anatoliennes, Ebenda S. 55 ff., 126 ff.

  Derselbe, Notes sumériennes, Ebenda S. 187 ff.

  Derselbe, Le royaume héréditaire de Cyrus s. Actes du 8ème congrès internat. des orient. (1889), Section I: sém. (B.) S. 153 ff.

  Hommel, Fr, Gišgalla-ki-Babylon. Ki-nu-mi-ki-Borsippa s. Proc. Soc. Bibl. Arch. 1893, S. 108 ff.

  Derselbe, The ten Patriarchs of Berosus, Ebenda, S. 243 ff.

  Derselbe, Gish-dubarra, Gibil-gamish, Nimrod, Ebenda, S. 291 ff.
- Lehmann, C. F., Das altbabylonische Maass- u. Gewichtssystem als Grundlage der antiken Gewichts-, Münz- u. Maassysteme s. Actes du 8ème congrès internat. des orient. (1889), Section I: sém.
  - (B.) S. 165 ff.
- † Derselbe, Ueber den Bestand u. üb. d. Alter der babylon. ge-meinen Norm s. Verhandl. d. Berl. Anthropol. Gesellsch. 1893, S. 25 ff.
- † Derselbe, Beitrag zur Geschichte der Mine von (schwer) 787 (780), bezw. (leicht) 392 (390) s. Ebenda S. 216 ff. † Derselbe, Erklärung zur Frage der babylonischen Gewichtsnorm
- s. Ebenda S. 420 ff.
- Löwy, A., The Tower of Babel s. Proceed. Soc. Bibl. Arch. XV, 5 (1893 March) S. 229 ff.
- † Mahler, Ed., Der Kalender der Babylonier s. Sitzungsber. d. Ak. d. W. zu Wien. Math. naturn. Cl. Bd. Cl, Abth. II \* 1892, S. 337 ff., 1685 ff.

- † Massaroli, G., Grande inscription de Nabuchodonosor s. Le Muséon 1893, S. 108 ff.
  † Meisner, B., Noch einmal das bit-hilâni u. die assyrische Säule. Leipzig 1893. 16 S. 3 Taf. 8°.
  † Meisner, B. u. Rost, P., Die Bauinschriften Sanheribs herausgegeben. Leipzig 1893. V, 120. 16 S. 8°.
  Pinches, Theo. G., Yâ and Yâwa in Assyro-Babylonian Inscriptions s. Proc. Soc. Bibl. Arch. XV, 1 (1892, Nov.) S. 13 ff.
  † Plunket, E. M., The constellation Aries s. ebenda 1893, S. 237 ff.
  † Schrader, Eb., Inschrift Asarhaddon's, Königs von Assyrien (681—668 v. Chr.) gefunden zu Sendschirli. Nach dem Originale autographirt v. L. Abel. Mit drei photolithographischen Tafeln u. einer Autographie der Inschrift. Aus dem XI. Heft der Mittheilungen aus den oriental. Sammlungen der k. Museen in Berlin (S. 30—43) besonders abgedruckt. Berlin 1893, 17 S. fol.
  † Sayce, A. H., The cuneiform inscriptions of Van. part. IV s. Journ. of the R. As. Soc. 1893, S. 1 ff.
  Strafsmaier, J. N., Einige kleinere babylonische Keilschrifttexte aus dem Brit. Museum. (Mit autogr. Beilage, 35 S.) s. Actes du 8ème congrès internat. des orient. (1889), Sec. I: sém. (B.), S. 279 ff.
  Strong, A., Un texte inédit d'Assurbanipal s. Journ. As. 9ème sér. t. 1, 361 ff.
  Teloni, B., Questioni intorno alla leggenda di Semiramide s. Giorndelle Soc. As. Ital. 1892, S. 187 ff.

- t. 1, \$\overline{3}61\$ ff.

  Teloni, B., Questioni intorno alla leggenda di Semiramide s. Giorn. della Soc. As. Ital. 1892, S. 187 ff.

  Derselbe, Intorno alla pretese > biblioteche < dell' Assiria e della Babilonia. Nuove osservazioni s. ebenda, S. 208 ff.

  † Winckler, H., Sammlung von Keilschrifttexten Teil I. Die Inschriften Tiglat-Pilesers. Leipzig 1893. IV, 31 S. 4°.

  † Derselbe, Liste ausgewählter Keilschriftzeichen zum Gebrauche für Anfänger zusammengestellt. Leipzig 1893. 24 S. 4°.

  † Derselbe, Altorientalische Forschungen. I. Das syrische land Jaudi u. der angebliche Azarja von Juda. Das nordarabische Land Musri. Die Gideonerzählungen. Phönicische glossen. Die politische entwicklung Altmesopotamiens. Einzelnes. —
- Die politische entwicklung Altmesopotamiens. Einzelnes. Leipzig 1893. VII, 107 S. 8°.

  Zehnpfund, Rud., Ueber babylonisch-assyrische Tafelschreibung (M. 1 Tafel) s. Actes du 8ème congrès internat. des orient. (1889), Section 1: sém. (B.), S. 265 ff.

Zeitschrift für ägypt. Sprache u. Alterthumskunde. Bd. XXXI, 1. Heft. — Borchardt, L., Die Darstellung innen verzierter Schalen auf ägyptischen Denkmälern. — Wie wurden die Böschungen der Pyramiden bestimmt? — Brugsch, H., Der Moeris-See (Schlus). — Krebs, Fritz, Aegyptische Priester unter römischer Herrschaft. — Müller, W. Max, Die alten Imperative. — Schäfer, H., Beiträge zur Erklärung des Papyrus Ebers. (Forts.). — Miscellen: Borchardt, L., Zu Amen-em-heb Z. 25—37. — Er man, Ad., Ein Fürst von Athribis. — Der Kalbskopf als Hieroglyphe. — Der Ausdruck für Urlaub. — Erschienene Schriften † Actes du concile d'Ephèse. Texte copte publié et traduit par

U. Bouriant. (Mém. de la mission archéol. VIII, 1). Paris 1892.

U. Bouriant. (Men. 40 - 142 S. 8°.

Brugsch, H., la Lumière Zodiacal s. Proceed. Soc. Bibl. Arch. XV, 5 (1898 March) S. 231 ff.

Bryant, A. C. and Read, F. W., An Inscription of Khuenaten s. Ebenda XV, 4 (1893 Febr.) S. 206 ff.

† Crum, W. E., Coptic Manuscripts brought from the Fayyum by W. M. Flinders Petrie, together with a papyrus in the Bodleian library ad with comment. and indices. London 1898. 92 S.

W. M. Flinders Petrie, together with a papyrus in the Bodleian library, ed. with comment. and indices. London 1893. 92 S. 4 Taff. fol. (autogr.).
de Cara, Ces., Identificazione d'Iside e d'Osiride con litar en Asur s. Actes du 8<sup>2008</sup> congrès internat. des orient. (1889), Section I: sém. (B.), S. 273 ff.
De de kind, A., die Wiener Statue des Namarut s. W. Z. f. d. K. d. M. VII, 201 ff.
Griffith, F. L., Notes on Egyptian Weights and Measures s. Proc. Soc. Bibl. Arch. XV, 6/7. (1893 May), S. 301 ff.
Halévy, J., La correspondence d'Aménophis III et d'Aménophis IV s. Journ. As. 8<sup>2008</sup> ser. t. 20, S. 185 ff.
Lefébure, E., Étude sur Abydos s. Proceed. Soc. Bibl. Arch. XV.

s: Journ. As. Same ser. t. 20, S. 185 ff.

Lefébure, E., Étude sur Abydos s. Proceed. Soc. Bibl. Arch. XV, 3 (1893). S. 135 ff.

† Lehmann, C. F., Ueber die Größsenberechnung des Möris-Sees s. Verhandl. d. Berl. Anthropol. Gesellsch. 1893, S. 418 ff.

Le Page Renouf, P., The Book of the Dead s. Proc. Soc. Bibl. Arch. XV, 1 (1892 Nov.) S. 4 ff., XV, 2 (Dec.) S. 63 ff., XV, 3 (1893 Jan.) S. 98 ff., XV, 4 (Febr.) S. 155 ff., XV, 5 (March) S. 219 ff., XV, 5 (May) S. 276 ff.

Derselbe, The Pharaoh of the Exodus s. Ebenda XV, 2 (1892 Dec.) S. 60 ff.

S. 60 ff. Loret, V., La flore pharaonique d'après les documents hiéro-glyphiques et les specimens découverts dans les Tombes. 2<sup>ième</sup> † Loret, V.,

glyphiques et les specimens découverts dans les Tombes. 24cme ed. Paris 1892.

† Maspero, G., Études de mythologie et d'archéologie égyptiennes I. Paris 1893. 415 S. 8°.

Derselbe, Le nom antique de la Grande Oasis et les idées qui s'y rattachent s. Journ. As. 9cm° sér. t. 1, S. 252 ff.

Müller, W. Max, Asien u. Europa nach altägyptischen Denkmälern. Mit einem Vorwort v. G. Ebers. Leipzig 1893. X, 403 S. 8°.

Derselbe, The Story of the Peasant s. Proceed. Soc. Bibl. Arch. XV, 6/7 (1893 May) S. 343 ff.

Piehl, Karl, Notes de Philologie Egyptienne s. ebenda XV, 1 (1892 Nov.) S. 31 ff.

de Rochemonteix. Le temple d'Edfou publié in extenso. 1cm²

Nov.) S. 31 fl.

de Rochemonteix, Le temple d'Edfou publié in extenso. 1ère
partie (Mém. de la miss. archéol. X). Paris 1892. fol.

† Schack-Schackenburg, H., Aegyptologische Studien. Erstes
Heft. Zur Grammatik der Pyramidentexte I. Leipzig 1893.

Whitehouse, F. Cope, The Raiyān-Moeris and the Ptolemaic Maps.
s. Proceed. Soc. Bibl. Arch. XV, 2 (1892 Dec.), S. 77 ff.

† Wiedemann, A., Index der Götter- u. Dämonennamen zu Lepsius,
Denkmäler aus Aegypten u. Aethiopien. 3. Abth. Leipzig 1893.

86 S. 86. 85 S. 8º. Derselbe

Cobalt in Ancient Egypt. s. Procced. Soc. Bibl. Arch. XV, 3 (1893) 113 f.

- † Dobschütz, L., die einfache Bibelexegese der Tannaim. Halle 1893. 51 S. 8°. (Diss.)
  Epstein, A., Le Yalkout Schimeoni et le Yalkout Ha-Makhiri s.R. E. J. t. XYVI, N. 51, S. 75 ff.
  Gaster, M., Hebrew Visions of Hell and Paradise s. The Journ. of R. As. Soc. 1893, July, S. 571 ff.
  Bacher, W., Étude de lexicographie talmudique s. R. É. J. t. XXVI, N. 51, S. 63 ff.
  Besredka, moral = moral s. Ebenda N. 52, S. 279 f.
  Büchler, Ad., The Reading of the Law and Prophets in a triennial cycle a The Jew. Quart Rev. V (April 1893) Nr. 19, S. 420 ff.
  Fuchs, Sal., Studien über Abu Zakaria Jachja (R Jehuda) Ibn Bal'am. Th. 1. Berlin 1893. IV, 32. XLIV. 8°.
  † Grünhut, L., Kritische Untersuchung des Midrasch Kohelet Rabba. 1. Theil. Quellen u. Redactionszeit. Bern 1892. 57 S. 8°. (Diss.)
- Rabba. 1. Then. Quenen a. A. S., Stories from the Rabbis. New-York 1893. III, so. (Diss.)

  Rabba. 1. Then. Quenen a. A. S., Stories from the Rabba. 1. Then. Quenen a. A. S., Stories from the Rabba. 2. Rabba

- † Isaacs, A. S., Stories from the Rabbis. 201 S. 12°.
- Kraufs, Sam., Zur griechischen u. lateinischen Lexicographie aus jüdischen Quellen s. Byzantinische Zeitschrift II, S. 494 ff. † Maimonides' Commentar zum Tractat Sanhedrin. Zum 1. Male im arab. Urtext herausgeg., mit verbesserter hebr. Uebers. u. erläuternden Anmerkungen versehen von M. Weifs. Teil 1. Halle 1893. 40 S. 8°. (Diss.)
  † Weill, E., Der Commentar des Maimonides zum Traktat

- † Weill, E., Der Commentar des Maimonides zum Traktat Berachoth. Strafsburg 1891 (33. 78 S.) 8°. (Diss.)
  † Lewin, L., Rabbi Simon ben Jochai, ein historisches Zeitbild aus dem 2. nachchristl. Jahrh. Heidelberg 1892. (Diss.) 41 S. 8°.
  Lewy, H., Griechisches u. Römisches im Talmud s. ZDMG, 1893, 118 ff.
- † Levy, J., Der achte Abschnitt aus dem Traktate »Sabbath« (Babli u. Jeruschalmi) übersetzt und philologisch behandelt nebst Wieder-
- gabe des Textes des Jeruschalmi nach dem Leydener Manuscript. Strafsburg 1893. (Diss.) 43 S. 8°.
  Neumann, Influence de Raschi et d'autres commentateurs juits sur les Postillae perpetuae de Nicolas de Lyre s. R. É. J. t. XXVI, Nr. 52, S. 172 ff.

Carra de Vaux, Les mécaniques ou l'élévateur de Héron d'Ale-xandrie publiées pour la 1ère fois sur la version arabe de Costa ibn Laga et traduites en français s. Journ. As. 9ème sér. t. 1, S, 386 ff.

- † Freund, S., Die Zeitsätze im Arabischen, Heidelberg 1992. 107 S. 8°. (Diss.) Frankel, S., قسطاس s. W. Z. f. d. K. d. M. VI, 258 ff.
- Gedichte und Fragmente des Aus ibn Hajar gesammelt, herausgeg.
  u. übersetzt v. Rud. Geyer s. Sitz. Ber. d. K. Akad. d. Wiss.
  in Wien. Phil. hist. Cl. Bd. 126 XIII.
  Goldziher, I., Der Chattb bei den alten Arabern s. W. Z. f. d.
  K. d. M. VI, S. 97 ff.
  Derselbe, Der Diwan des Garwal b. Aus Al Hutej'a s. ZDMG.
  1893, 43 ff. 163 ff.
  Lidzbarski Marc. De Propheticie guae dignatur legendie Ara-

- 1893, 43 ff. 163 ff.

  Lidzbarski, Marc., De Propheticis, quae dicuntur, legendis Arabicis. Prolegomena. Leipzig 1893. 64 S. 8°. (Diss.)

  Rudloff, G., u. Hochheim, Ad., die Astronomie des Mahmüd ibn Muhammed ibn 'Omar al Gagmint s. ZDMG. 1898, S. 213 ff.

  Sauvaire, H. et de Rey-Pailhade, J., Sur une mère d'astrolabe arabe du 13e siècle s. Journ. As. 9ème sér. t. 1, S. 5 ff. 185 ff.

  † Schwarz, P., 'Umar Ibn Abf Rebfa, ein arab. Dichter der Umajjadenzeit. Leipzig 1893. 63 S. 8°. (Diss.)

  Smith, W. Robertson, Remarks on Mr. Kay's Edition of 'Omarah's History of Yemen s. Journ. R. As. Soc. 1893 April S. 181 ff.
- † Anecdota Oxoniensia: Semitic Series. Vol. I, pt. 5: Palestinian Version of the Holy Scriptures, ed. by H. Gwilliam. Oxford 1898. 4°.
- Baethgen, Fr., Ueber eine im Orient vorhandene syrische Hand-schrift, enthaltend die Uebersetzung des Commentars zum Johannes-Evangelium von Theodor von Mopsuestia s. Actes du Sème congrès internat. des orient. (1889), Section I: sém. (B) S. 107 ff.

  Fraenkel, F., Beiträge zur Erklärung der Glossen des Bar Bahlül s. W. Z. f. d. K. d. M. VII, 77 ff.

  Grimme, Hub., Grundzüge der syrischen Betonungs- u. Verslehre s. ZDMG. 1878, S. 276 ff.
- Lexicon Syriacum auctore Hassano bar Bahlule ed R. Duval
- fasc. tert. Paris.

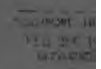
  Nestle, Eb., Ein paar Kleinigkeiten zum syr. Aristides s. Zeitschr.
  f. wiss. Theol. XXXVI, S. 368 ff.
- Derselbe, Zum Namen der syrischen Bibelübersetzung Peschittä s. ZDMG. 1893, S. 157 ff.
- König, Ed., Zum Namen der syrischen Bibelübersetzung Peschittäs. ZDMG. 1893, S. 316 ff.
  Rabe, Rich., Die Geschichte des Dominus Märi, eines Apostels des Orients. Aus dem Syr. übersetzt u. untersucht. Leipzig
- des Orients. Aus dem Syr. übersetzt u. untersucht. Leipzig 1893. IV, 63 S. 8°. Un nuovo testo siriaco sulla storia degli ultimi Sassanidi pubblicato da Ign. Guidi s. Actes du Sème congrès internat. des oriental. (1889) Section I: sém. (B) S. 1 ff.

Fries, R., The Ethiopic Legend of Socinius and Ursula s. Actes du Sème congrès internat. des oriental. (1889) Section I: sém (P) S. 53 ff.

† Fumagalli, G., Bibliographia Etiopica. Milano 1898. IX, 288 S. Guidi, I., Nuovi proverbi, strofe et racconti Abissini s. Giorn. della Soc. As. Ital. 1892, S. 101 ff.
† Perruchan, J., Vie de Lalibala, roi d'Éthiopica. Texte éthiopica et traduction française. Paris 1892. 8°.

Die Redaction ist für alle Zusendungen und Mittheilungen dankbar, welche die Anfertigung der Bibliographie erleichtern, verbittet sich aber wiederholt die Zusendung von Recensionsexemplaren, da Recensionen grundsätzlich nicht gebracht werden. Sie übernimmt keinerlei Gewähr für die richtige Zurücklieferung von Büchern, die ihr trotz dieser wiederholten Bitte als Recensionsexemplare etwa zugehn.

W. Keller'sche Druckerei (R. Petermann u. L. Preisag) Giessen.



# Zeitschrift

für die

# alttestamentliche Wissenschaft.

Herausgegeben

Váci

D. BERNHARD STADE,

1894.

Vierzehnter Jahrgang.



Giessen. J. Ricker'sche Bochhandlung. 1896.



Alle Rechte vorbehalten.

### Inhalt.

|                                                            | Cerre |
|------------------------------------------------------------|-------|
| Silberstein, über den Ursprung der im Codex Alexan-        |       |
| drinus und Vaticanus des dritten Königsbuches der ale-     |       |
| xandr. Uebersetzung überlief. Textgestalt (Schlufs)        | 1     |
| Löhr, der Sprachgebrauch des Buches der Klagelieder        | 81    |
| Löhr, sind Thr. IV und V makkabäisch?                      | 51    |
| Gaster, die Unterschiedlosigkeit zwischen Pathah und Segol | 60    |
| Pinkuss, die syrische Uebersetzung der Proverbien          | 65    |
| •                                                          |       |
| Cheyne, Malachi and the Nabataeans                         | 142   |
| Holzinger, Erwiderung                                      | 148   |
| Schlatter, die Bene parişim bei Daniel 11, 14              | 145   |
| Aus einem Briefe von Dr. M. Jastrow vom 11. Dec. 1893 .    | 151   |
| Bacher, Bemerkungen zum Hajjüg-Bruchstücke                 | 152   |
| Bibliographie                                              | 157   |
| Pinkuss, die syrische Uebersetzung der Proverbien (Schlus) | 161   |
| Bacher, die hebräisch-arabische Sprachvergleichung des Aba |       |
| Ibrahim Ibn Barûn                                          | 223   |
| Stade, Beiträge zur Pentateuchkritik. 1. Das Kainszeichen  | 250   |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                      |       |
| Nestle, Miscellen                                          | 319   |
| Bibliographie                                              | 321   |

Die Verantwortung für den Inhalt der in diese Zeitschrift aufgenommenen Aufsätze tragen, soweit nicht ausdrücklich das Gegentheil angegeben ist, allein die Verfasser derselben.

Der Herausgeber.

### Ueber den Ursprung der im Codex Alexandrinus und Vaticanus des dritten Königsbuches der alexandrinischen Uebersetzung überlieferten Textgestalt.

Schluss.

Von Siegfried Silberstein Dr. phil.

### b) Der übrige Text mit Ausschluss der Eigennamen. I. 1)

2. τῷ βασιλεί] pr. τῷ χυρίφ ἡμῶν A. p. | μου] ἡμῶν

 $B^{ab\ mg}\ A.\ p.\ 9.\ \mu$ óσχους] βόας  $A.\ p.\ |\ \mu$ ετὰ Aίθη του Ζωελεθεί] παρά τὸν λίθον τοῦ Ζωελέθ Α. p. | Ψωγήλ] pr. πηγής Α. p. | τους ἀδελφους αυτού] πάντας τ. α. αυτ. Α. p. | τοὺς άδρούς] πάντας τοὺς ἄνδρας Α. p. 13. δ υίός σου Σαλωμών Σαλωμών δ υίδς σου Α. p. 14. δπίσω] + σου Α. p. 17. χύριε] + μου βασιλεῦ A. p. | τῷ θεῷ] pr. χυρίφ A. p. | δ υίδς σου Σαλωμών] Σαλ. ο. υ. σ. Α. p. | καθήσεται] pr. αὐτός Α. p. 21. Σαλωμών δ υίός μου] δ. υ. μ. Σ. Α. p. 23. ίδού] pr. λεγόντων Α. p. 28. Δαυείδ] pr. δ βασιλεύς Α. p. 33. τους δούλους του χυρίου ύμων μεθ' ύμων] μ. υ. τ. δ. τ. χ. υ. Α. p. | τὸν υίόν μου Σαλωμών] Σ. τ. υ. μ. A. p. 35. βασιλεύσει] + αὐτός A. p. | om είς A. p. Τουδά] ἐπὶ Ἰουδάν Α. p. 36. δ θεός] pr. χύριος Α. p. 42. εἰσ-

<sup>1)</sup> Vor der Klammer steht die Lesart aus B, nach derselben die aus A oder p. (= Syro-Hex.), zuweilen eine Randlesart aus B.

ηλθεν] ήλθεν A. p. (NTN, das folgende Εζοελθε übersetzt p. mit 'hy). 44. δ βασιλεύς μετ' αὐτοῦ] μ. α. ο. β. Α. p. 45. προφήτης] + εἰς βασιλέαν (sic) A. p. 46. βασιλείας] pr. τῆς A. p. 47. χοίτην] + αὐτοῦ A. p. ( $\mathbf{M} = \mathbf{B}$ ).

49. ήλθον] ἀπηλθεν Α. p. (M = B). 51. Σαλωμών  $3^{\circ}$ ]

pr. δ βασιλεύς A. p. 53. Σαλωμών  $2^0$ ] pr. βασιλεί A. p. II.

1. om αὐτόν A. p. | Σαλωμών] pr. τῷ A. p. 3. δικαιώματα] + αὐτοῦ A. p. 4. ἐλάλησεν] + περὶ ἐμοῦ A. p. | αὐτῶν 2º] + καὶ ἐν δλη ψυχή αὐτῶν A. p. 6. σὺ] οὐ A. p. 11. τριάκοντα] pr. ἐβασίλευσεν A. p. | τρία] pr. καὶ A. p. 13. ᾿Αδων(ε)ίας] + υίὸς ᾿Αγείθ A. p. 16. σου 2º]

μου Α. p. 19. θρόνου] + αὐτοῦ Α. p. 20. ἐγὼ μικράν] μ. ε. Α. p. | καί  $3^0$ ] ὅτι Α. p. 22. ᾿Αβεισά] ᾿Αβισὰγ τὴν Σουμανῖτιν Α. p. | ὁ μέγας] οm. ὁ Α.\* p. 25. Σαλωμὼν ὁ βασιλεύς] ο. β. Σ. Α. p. 26. ἀπότρεχε σὰ εἰς ᾿Αναθώθ] ε.

A. α. σ. A. p. 28. οπ. του υίου Σαρουίας A. p. 29. δ Σαλωμών] Σ. δ βασιλεύς A. p. 31. ἐξέχεεν] + Ἰωάβ A. p. 32. καί  $2^0$ ] ώς  $B^{amg}$  A. p. 33. αὐτοῦ  $1^0$ ] αὐτῶν A. p.

32.  $\times ai$   $2^0$ ] & &  $B^{a mg}$  A. p. 33.  $a\mathring{v}$ τοῦ  $1^0$ ]  $a\mathring{v}$ τῶν A. p. 35. om  $a\mathring{v}$ τόν A. p. M. (gegen B). 35 c.  $t\mathring{v}$ ν  $o[x_0v]$  pr.  $t\mathring{v}$ ν  $o[x_0v]$   $a\mathring{v}$ τοῦ x al A. p. 35 d.  $\mathring{v}$ ν]  $\mathring{v}$ σαν A. p. 36.  $\mathring{e}$ πάλεσεν  $\mathring{o}$   $\mathring{e}$ πασιλεύς]  $\mathring{e}$ πασιλεύς]  $\mathring{e}$ πασιλεύς  $\mathring{e}$ πασιλεύς  $\mathring{e}$ πασιλεύς  $\mathring{e}$ να  $\mathring{e}$ 

Ш.

2. χυρίφ] δνόματι χυρίου A. p. | νῦν] τῶν ἡμερῶν ἐχείνων A. p. 7. ἔξοδόν μου καὶ τὴν εἴσοδόν μου] εισ. μ. χ. τ. εξ. μ. A. p. 9. om. και 3° A. p. 12. τὸ ῥῆμα] pr. κατά A. p. | φρονίμην καὶ σοφήν] σ. χ. φ. A. p. 14. τὰς ἐντολάς μου καὶ τὰ προστάγματά μου] τ. π. μ. χ. τ. ε. μ. Α. p.

+ καὶ ἀπέθανεν A. p.

17. χύριε] + μου Α. p. 18. om. καί  $5^{\circ}$  Α. p. 23. ἀλλὰ . . . . . . . . τεθνηχώς] ἀλλ' ἢ ὁ υίός σου ὁ τεθνηχώς καὶ ὁ υίός μου ὁ ζῶν Α. p. 24. λάβετε] + μοι Α. p. 26. ἢν ὁ υίός] ὁ υίὸς ἢν Α. p. (p. liest noch אַ דִּילֹהַץ conf. Teil I pag. 53). 27. τὸ παιδίον] + τὸ ζῶν Α. p.

IV.

3. om. καί 1° A. p. M. 9. om. είς A. p. 11. om. είς 2° A. p. 13. om. είς A. p. M. 15. εις] + γυναϊκα A. p. 16. om. είς A. p. 3. om. καί 1° A. p. (M.). | ἐκλεκτῶν] pr. ἐκλεκτά A. p. 24. ἀρχων] + ἐν παντί A. p. | ἡν αὐτῷ εἰρἡνη] εἰρ. η. α. A. p. κυκλόθεν] + καὶ κατψκει Ἰουδάς καὶ Ἰσραὴλ πεποιθότες, ἔκαστος ὑπό τὴν ἄμπελον αὐτοῦ καὶ ὑπὸ τὴν συκῆν αὐτοῦ, ἐσθίοντες καὶ πίνοντες ἀπὸ Δὰν καὶ ἔως Βηρσάβεε πάσας τὰς ἡμέρας Σαλωμών. καὶ ἡν τῷ Σαλωμών τεσσεράκοντα χιλιάδες τοκαδεοιππων (sic) (Fehler conf. früher). εἰς ἄρματα καὶ δώδεκα χιλιάδες ἱππέων A. p. [In B. fehlen diese Worte; doch conf. den Zusatz II 46 g, k, i. Dort liest B. Ἰουδά (f. ας), ἡσαν (für ἡν), τοκάδες ἵπποι (für τοκαδεοιππων), ἵππων (für ἱππέων).] 25. φρόνησιν τῷ Σαλωμών καὶ σοφίαν] σ. τ. Σ. κ. φ. A. p. 27. υίὸς Μάλ] υίοὺς Μαούλ A. p.

### V.

1. χρίσαι τὸν Σαλωμών] πρὸς Σαλωμών ἢπουσεν γὰρ ὅτι αὐτὸν ἔχρισαν εἰς βασιλέα Α. p. (p. liest ἢπουσαν). 6. δουλείας] καὶ μισθὸν δουλίας Α. p. | ἰδίως] ἀνὴρ εἰδώς Α. p. | ξύλα κόπτειν] κ. ξ. Α. p. 8. ξύλα] pr. εἰς Α. p. 9. σχεδίας] + ἐν τῷ θαλάσση Α. p. 11. κόρους] κόρων  $B^a$  fortasse Α. p. | Μαχείρ] Μαχαλ Α? (μαλαλ Α.\*) p. = κηπίσημο = S. Μ. = πίσημο = βαίθ] βέθ Α. p. = κηκη. Μ. = τη. 13. οπ. καί  $2^o$  Α. p. (Μ.). 16. ἐπὶ τῶν ἔργων τῶν (τῷ  $B^b$ ) Σαλομών] τῷ Σαλωμὼν ἐπὶ τῶν ἔργων Α. p. | ἐξακόσιοι (für ψήψ = Μ. ist ψψ gelesen worden)] πεντακόσιοι Α. p., Μ. dagegen τηκη ψήτη. 17. καὶ ἡτοίμασαν] pr. καὶ ἐνετείλατο ὁ βασιλεύς Α. p. | τοὺς λίθους καὶ τὰ ξύλα] τ. ξ. κ. τ. λ. Α. p.

### VI.

1. 'Ispat)  $2^0]$  — καὶ ψκοδόμει τὸν οἰκον τῷ κυρίφ A. p. 6. βασιλεύς] — Σαλωμών A. p. | τεσσεράκοντα] — πήχεις  $B^{ab\ mg}$ , ἔξήκοντα πηχών A. p. | πέντε καὶ εἴκοσι]

τριάχοντα Α. p. 7. είς τὸ πλάτος τοῦ οίχου] κατά πρόσωπον είς τὸ ύψος του οίχου δέχα πήγεις πλάτος αὐτου Α. p. 10. ἐπ' αὐτὸν τοῖχον] ἐπὶ τὸν τοῖχον A. p. 11. om. ἐν  $\pi$ לאכוג (1°) A. p. 15. סטיאפסעטין בֿיאפראט A. = p. אלאכורא, denn so ist vorher ἐνδέσμους übersetzt, conf. Field a. a. O. 15. πεδρίνοις] + παι έγένετο λόγος πυρίου πρός Σαλωμών λέγων ό οίχος ούτος δν σύ ψχοδόμεις έάν όδεύης τοῖς προστάγμασίν μου και τὰ κρίματά μου ποιής και φυλάσσης πάσας τὰς ἐντολάς μου ἀναστρέφεσθαι ἐν αὐταῖς. στήσω τὸν λόγον μου σὺν σοὶ δν ἐλάλησα πρὸς Δαυίδ τὸν πατέρα σου και κατασκηνώσω εμμέσφ υίων Ίσραήλ και ούκ έγκαταλείψω τον λαόν μου Ισραήλ. και ψαοδόμησεν Σαλωμών τὸν οίχον και συνετέλεσεν αὐτόν. Α. p. 16. δοχών καί έως των τοίχων] τοίχων καί έως των δοκών Α. p. (so liest auch die Edit. Sixt.). | συνεχόμενος ] συνεχόμενα A. p. 17. ἐποίησεν] + αὐτῷ <math>A. p. | ἐχ] ἔσωθεν A. p.23. το δεύτερον δὲ ἐν πήχει δέκα] (και πέντε πήχεων conf. früher) πτερύγιον αὐτοῦ τὸ δεύτερον δέκα ἐν πήχει Α. p. 24. om. συντέλεια μία (2°) Α. p. 25. χερουβείν 1°] χερούβ του ένὸς δέχα Α. p. | τὸ χερουβείν τὸ δεύτερον] του χεροὺβ του δευτέρου Α. p. 26. αί πτέρυγες αὐτοῦ] πτέρυγες αὐτῶν A. p. 28. πάντας] pr. καί A. p. 30. ξυλίνων] ἐκ ξύλων Α. p. | ἀρχευθίνων] + καὶ φλιὰς πενταπλάς καὶ δύο θύρας ξύλων πυχίνων (sic) καὶ ἐνχολαπτὰ ἐπ' αὐτῶν ἐνχεχολαμμένα χερουβείν (Field-βιμ)· καὶ φοίνικας· καὶ πέταλα διαπεπετασμένα· και περιέσχεν χρυσίφ (Field χρυσφ) και κατέβαινεν ἐπὶ τὰ γερουβεὶν(ιμ) καὶ ἐπὶ τοὺς φοίνικας τὸ γρυσίον και οδτως ἐποίησε τῷ πυλῶνι τοῦ ναοῦ, φλιαι ξύλων ἀρκεύθου A. p. 32. ev] pr. xal A. p. om. xal 10, 20 A. p.

### VII.

38. έαυτῷ] αὐτοῦ A. p. | ἔτη] αἴτεσιν A. p. 39. δρυμῷ] δρυμοῦ A. p. 40. δ στίχος] pr. δέκα καὶ πέντε A. p. 43. πεντήκοντα  $1^0$ ] ἐποίησεν πεντήκοντα πηχῶν A. p. | πεντήκοντα  $2^0$ ] τριάκοντα A. p. 45. δ οἶκος αὐτῶν ἐν οἴκῳ] οἴκος αὐτῷ ἐν ῷ A. p. 48. τιμίοις] pr. λίθοις A. p. 49. συνετέλεσεν . . .

αὐτοῦ] οἰκοδόμησεν αὐλὴν οἴκου κυρίου τὴν ἐσωτάτην τῶν αἰλὰμ τοῦ οἴκου τοῦ κατὰ πρόσωπον τοῦ ναοῦ Α. p. (In B. findet sich nach VI 34 die Uebersetzung in folgender Gestalt: ἀκοδόμησε καταπέτασμα τῆς αὐλῆς τοῦ αἰλὰμ τοῦ οἴκου τοῦ κατὰ πρόσωπον τοῦ ναοῦ.)

### VIII.

63. δύο καὶ εἴκοσι] ει. κ. δ. Α. p. 64. τὴν ὁλωκαύτωσιν 20] + καὶ τὸ δῶρον Α. p. | οπ. ὑπενεγκεῖν Α. p. [In A. ist wohl nach der Hexapla (conf. Field) für δύνασθαι - δέξασθαι zu lesen.] 65. τὴν ἑορτὴν ἐν τῷ ἡμέρα ἐκείνῃ ε. τ. η. ε. τ. ε. Α. p. 66. εὐλόγησεν αὐτόν] εὐλόγησαν τὸν βασιλέα Α. p. | ἀπῆλθεν] ἀπῆλθον Α. p. | ἡ καρδία] οπ η Α. p. (daher wohl in A. mit Rücksicht auf die Lesart in p. ἀκαλιατικοί και ἀγαθη καρδία zu lesen).

### IX

3.  $\pi\rho\delta_{\zeta}$  αὐτὸν χύριος] χ.  $\pi$ . α. A. p. | om. σου  $2^{0}$  A. p. | om. ἐκεὶ εἰς τὸν αἰῶνα  $(2^{0})$  A. p. | μου  $3^{0}$ ] + ἐκεὶ A. p. | 4. om. καὶ  $3^{0}$  A. p. 5. τῷ Δαυεὶδ πατρί] Δ. τ.  $\pi$ . A. p. 9. ἐπήγαγεν] + χύριος  $B^{ab}$  A. p. 26. Σαλωμὼν ὁ βασιλεύς] ο. β. Σ. A. p. 28. ἔλαβεν A. p. (gegen M. B. ἔλαβον). 28. ἐκατόν] τετρακόσια καί A. p.

### X.

2. ἐν  $1^{0}$ ] εἰς A. p. 7. εἰσίν] ἔστιν A. p. | τὸ ημισυ καθὼς ἀπηγγειλάν μοι] κ. α. μ. τ. η. A. p. 9. ἐν δικαιοσύνη] καὶ δικαιωσύνην A. p. 11. ἡν] (ηη  $\mathbf{B}^{\mathbf{ac} \ \mathbf{mg}}$ ) ἢ A. p. | ἤνεγκεν] + ἐκ Σουφείρ A. p. 12. οἰκου  $1^{0}$ ] pr. τοῦ A. p.. 17. ἐνῆσαν χρυσοῦ] χρυσίου ἐνῆσαν A. p. | αὐτά] + δ βασιλεύς A. p. 19. αὐτοῦ] + χεῖρες A. p. (A. fügt noch ἐπὶ τοῦ θρόνου hinzu.) 20. ἐστῶτες] + ἐκεῖ A. p. 21. τὰ ὑπὸ] τοῦ πότου A. p. | Σαλωμών] pr. βασιλέως A. p. | γεγονότα χρυσᾶ] χρυσᾶ γεγονότα A. p. | δρυμοῦ οἰκου] οἰκου τοῦ δρυμοῦ A. p. | καὶ λίθων τορευτῶν καὶ πελεκητῶν] καὶ δδόντων ἐλεφαντίνων καὶ πιθήκων καὶ ταώνων A. (Beide Lesarten giebt p., nur für

### XI.

1. ήν φιλογύνης] φιλογύναιος ήν A. p. 4a, (conf. Teil I

pag. 74). και εξέκλιναν αί γυναίκες αι άλλότριαι την καρδίαν αύτου όπίσω θεών αύτων] και αί γυναίκες αύτου έξέκλιναν την χαρδίαν αύτου όπίσω θεων έτέρων A. p. 5. τότε] pr. καὶ ἐπορεύθη Σαλωμὼν οπίσω της ᾿Αστάρτης βδελύγματι (sic für -τος) Σιδωνίων και όπίσω των βασιλέων αὐτων είδώλου υίων 'Αμμών Α. p. 5 (7). βασιλεί αὐτων] Μελχό (für Μελγόμ) A. p. 7 (8). εθυμίων] pr. α. A. p. 8 (6). οὐκ] καὶ οὐκ Α. p. 10. φυλάξασθαι] φυλάξαι καί Α. p. 11. τὰς έντολάς μου καὶ τὰ προστάγματά μου] τ. πρ. μ. κ. τ. ε. μ. Α. p. | &] &ς Α. p. 16. ἐν τη Ἰδουμαία] ἐκ της Ἰδουμαίας A. p. 17. οί Ἰδουμαΐοι] pr. ἄνδρες  $B^{ab\ mg}$ . ἄνδρες Τδουμαΐοι Α. p. | εἰσηλθον] εἰσηλθεν Α. p. 18. ἄρχοντες] ξρχονται Β<sup>ab mg</sup> A. p. 19. της μείζω] την μίζω Α. p. 22. om. ην ἐποίησεν Α. p. 27. χεῖρας] χεῖρα Α. p. 28. τὰς ἄρσεις] om. τάς A. p. 33. om. ἐν 1º A. p. 36. τὰ δύο] om. τά A. p. | 1/20] ην A. p. 40. om. και ἀπέστη A. p. 41. γέγραπται] γεγραμμένα Α. p.

### XII.

2. (Β. 11, 43). ἐκ προσώπου] + τοῦ βασιλέως A. p. 5. ἡμερῶν τριῶν] τριῶν ἡμερῶν A. p. 9. λέγουσι] λαλήσασιν  $B^a$  fort. A. p. 10. τῆς ὀσφύος] ὑπὲρ τὴν ὀσφύν A. p. 15. ἐλάλησεν] + κύριος A. p. 16. ἀπότρεχε, Ἰσραήλ, εἰς τὰ σκηνώματά σου] α. ε. τ. σ. σ. Ισρ. A. p. 18. αὐτόν] + πᾶς Ἰσραήλ A. p. 20. Δαυείδ] pr. τοῦ οἴκου A. p. 21. καὶ εἴκοσι]

όγδοήκοντα A. p. 26.  $\dot{e}$ ν οἴκφ] εἰς τὸν οἴκον A. p. 28.  $\dot{e}$ ναγαγόντες σε]  $\dot{e}$ νήγαγόν τε A. p. 29. εἰς]  $\dot{e}$ ν A. p.

### XIII.

1. ἐξ Ἰούδα παρεγένετο] π. ε. Ἰ. Α. p. 2. πυρίου] + καὶ εἰπεν Α. p. | τάδε] ὰ δὲ Α. p. 3. τὸ ῥῆμα] τέρας Α. p. 6. τοῦ θεοῦ  $2^0$ ] pr. τοῦ προσώπου  $B^{ab\ mg}$  pr. τῷ προσώπου κυρίου Α. p. 8. ἐάν μοι δῷς] ε. δ. μ. Α. p. 11. πρεσβύτης εἰς προφήτης] π. ε. πρεσ. Α. p. | εἰς  $2^0$ ] ἐν Α. p. 17. ἄρτον ἐκεῖ] ἐ. ἄ. Α. p. 20. καθημένων] + ἐπὶ τῆς τραπέζης  $B^{ab\ (mg)}$  Α. p. 24. οπ. καὶ δ λέων εἰστήκει παρά Α. p. 32. ἐν Bαιθήλ] pr. τοῦ Α. p.

### XIV.

21. δέκα έπτά] έπτὰ καὶ δέκα A. p. 22. παρεζήλωσεν] παρεζήλωσαν A. p. | ἐν  $2^0$ ] pr. καί. 26. Ελαβεν] + καὶ Ελαβεν A. p. 27. 'Ροβοὰμ ὁ βασιλεύς] ο. β. P. A. p. | ὅπλα χαλκᾶ ἀντ' αὐτῶν] α. α. ο. χ. A. p. βασιλέως] pr. τοῦ A. p.

### XV.

3. ταίς άμαρτίαις] pr. πάσαις A. p. | καρδία  $2^0$ ] + Δαυίδ A. p. 4. κύριος] + δ θεός A. p. 8. οπ. ἐν τῷ εἰκοστῷ καὶ τετάρτῳ ἔτει τοῦ Ἰεροβοάμ A. p. | οπ. μετὰ τῶν πατέρων αὐτοῦ  $(2^0)$  A. p. 9. ἐν τῷ ἐνιαυτῷ τῷ τετάρτῳ καὶ εἰκοστῷ] καὶ ἐν ἔτει εἰκοστοῦ (sic für -τῷ) A. p. 13. οπ. μή A. p. 16. ἡμέρας] + αὐτοῦ (für αὐτῶν) A. p. 19. ἐμοῦ  $1^0$ ] + καὶ ἀνὰ μέσον σου A. p. | τοῦ πατρὸς  $1^0$ ] pr. ἀνὰ μέσον A. p.  $2^0$ . τῆς δυνάμεως] τῶν δυνάμαιων A. p. | ἐπάταξαν] ἐπάταξεν A. p. | τὴν Δάν] pr. καί A. p.  $2^0$ . ἐν ἐποίησεν] καὶ πάντα ὰ ἐποίησαν (für -σεν) A. p.  $2^0$ . ἐν  $2^0$ ] ἐπί A. p.  $2^0$ . ἐχάραξεν] ἐπάταξεν A. p.  $2^0$ . βασιλέως τοῦ ᾿Ασὰ υἰοῦ ᾿Αβιού] ᾿Ασὰ βασιλέως Ἰούδα A. p. 31. οπ. ἐστίν A. p. 33. βασιλέως] pr. τοῦ ᾿Ασά A. p. - Ἰσραήλ] pr. πάντα A. p.

### XVI.

2. τὸν Ἰσραήλ] om. τόν A. p. 3. αὐτοῦ  $2^0$ ] σου. 7. Εἰού] + υίοῦ A. p. (υίοῦ in Swete's Ausgabe fälschlich

als in B. vorhanden angeführt, conf. Addenda v. Nestle

8

B II (Swete) pag. 879). | κατά τὸν οίκον] καθώς δ οίκος A. p. 9. Ζαμβρεί] pr. παίς αὐτοῦ A. p. 11. om. καί 20 **A.** p. | οίχον] + αὐτοῦ τοῦ **A.** p. 12. δ ἐλάλησεν κύριος] πυρίου δ ελάλησεν A. p. 13. τον θεόν] om. τόν A. p.

Ίσραήλ] pr. του A. p. 14. &] pr. και πάντα A. p. 15. Ζαμβρεί έβασίλευσεν] έβ. Ζαμβρί Α. p. | ἔτη] ήμέρας Α. p. 17. έν] έχ A. p. 18. ἐνεπύρισεν  $2^0$ ] ἐνεπύρισαν A. p. | βασιλέως  $2^0$ ]

+ èν πυρί A. p. 21. ημισυ 1°] pr. τό A. p. |  $\mathbb{Z}$ αμβρεί] + καὶ ὑπερίσχυσεν ὁ λαὸς ὁ ἀκολουθῶν τῷ Ζαμβρί Α. p. 23. του βασιλέως 'Ασά] τῷ 'Ασὰ βασιλέως 'Ιούδα Α. p.

24. ἐπεκάλεσαν] ἐπεκάλεσεν Α. p. | ψκοδόμησαν] ψ-σεν A. p. 25. ἐπονηρεύσατο] pr. καὶ A. p. 26. δδῷ] pr. τη Α. p. | παροργίσαι] + τὸν κύριον θεὸν Ἰσραήλ Α. p. 27. βασιλέων] pr. των A. p. 29. om. εν έτει δευτέρφ τῷ Ἰωσαφάθ βασιλεύει A. p. | 'Αχαάβ] pr. δ δέ A. p. 30. 'Αχαάβ] + υίδς Ζαμβρί A. p. | om. ἐπονηρεύσατο A. p. 33. om. παρ-

οργίσματα Α. p. | την ψυχην αὐτοῦ] τὸν κύριον θεὸν Ἰσραήλ  $A. p. \mid om.$  του έξολοθρευθήναι έκακοποίησεν A. p.34. φποδόμησεν] pr. εν ταῖς ἡμέραις αὐτοῦ A. p.

### XVII.

1. om. Θεσβείτης A. p. 10.  $\delta \eta$ ] + μοι A. p. 11. ἄρτου του] ἄρτον (für ἄρτου) Α. p. 13. πρὸς αὐτὴν Ἡλειού] Ἡλιοὺ π. α. Α. p. 18. δ ἄνθρωπος] ἄνθρωπε Α. p. 19. κλίνης] + αὐτοῦ A. p. 24. ἄνθρωπος θεοῦ εἶ A. p.

### XVIII.

2. ή] ήν A. p. 5. χειμάρρους] pr. πάντας A. p. σκηνών] κτηνών A. p.  $\theta$ .  $\delta \delta \phi$   $1^0$ ] +  $\check{\alpha} \lambda \eta$  A. p. |  $μι \tilde{\alpha}$ ] μόνος A. p. (Nach Swete's Ausgabe sollte in A. μιά wie in B. stehen, was aber fehlerhaft ist, wie mir Herr Prof. Dr. Nestle nach nochmaliger Einsicht in die Handschrift

bestätigte.) 7. om. μόνος 1° A. p. 8. om. αὐτῷ A. p. (M. liest 15). 10. om. ελ A. p. 21. ελ ἔστιν χύριος] ελ πύριός ἐστιν A. p. | Βάαλ] ὁ Βάαλ αὐτός A. p. 22. καὶ οί προφήται του άλσους τετρακόσιοι] και προφήται του άλσους A. p. (In M. ist dies überhaupt nicht vorhanden.) 24. θεών] θεού A. p. 28. σειρομάσταις (σιρ. A.)] pr. έν Α. p. 29. ἐπροφήτευσαν ἔως οδ παρήλθεν τὸ δειλινόν καὶ έγένετο] και έγέν. ώς παρ. τὸ διλεινόν και ἐπροφήτευον A. p. |  $\theta$ uolay] + xal odn  $\eta$ y  $\varphi$ wy $\eta$  A. p. 33.  $\tau$ àς  $\sigma$ χίδαχας] pr. ἐπί A. p. 36. om. ἐπάκουσόν μου, κύριε, ἐπάκουσόν μου A. p. | om. ἐν πυρί A. p. (conf. früher). | om. καί 50 A. p. | om. πᾶς δ λαὸς οδτος A. p. 36. 37. σύ] + ε l A. p. 38. και το δδωρ το έν τη θαλάσση, και τοὺς λίθους και τὸν χοῦν] κ. τ. λ. κ. τ. χ. κ. τ. υ. τ. ε. τ. θ. Α. p. 39. ἔπεσεν πᾶς δ λαός ] πᾶς δ λαὸς καὶ ἔπεσαν A. p. ] om. δ θεός  $1^0$ Α. p. 42. ἐπὶ τὸν κάρμηλον] εἰς τὴν κορυφὴν τοῦ καρμήλου A. p. | τὸ πρόσωπον] om. τό A. p. 43. om. καὶ ἀπόστρεψον έπτάκι A. p. 44. 'Αχαάβ] pr. τφ A. p. 45. δδε 20] pr. **ἔως A.** p.

### XIX.

1. τοὺς προφήτας] pr. πάντας A. p. 2. τάδε ποιήσαι μοι ὁ θεὸς καὶ τάδε προσθείη] τάδε ποιήσαισάν μοι οἱ θεοὶ καὶ τάδε προσθείησαν A. p. | ταύτην τὴν ὥραν] τὴν ὥραν ταύτην A. p. 4. νῦν] + κύριε A. p. 8. Χωρήβ] pr. τοῦ A. p. 10. μου τὴν ψυχήν] τ. ψ. μ. A. p. 11. ἰδού] pr. καὶ A. p. | παρελεύσεται κύριος] κ. π. A. p. | ἐν  $2^0$ ] pr. οὐκ A. p. | μετά] pr. καὶ A. p. 12. λεπτης] + κἀκεῖ κύριος A. p. (Μ. οπ.) 16. χρίσεις ἐξ Ἐβαλμαουλά] ἀπὸ ᾿Αβελμαουλ (χρήσεις fūr) χρίσεις A. p. 18. οπ. γονυ A. p. 19. δώδεκα ζεύγη] δώδεκα (ζεύγη p., A. οπ.) βοῶν A. p. | ἐπηλθεν] καὶ ἀπηλθεν Ἐλισσαῖε A. p. 20. Ἡλειού  $2^0$ ] αὐτῷ A. p. | ἀνάστρεφε] pr. πορεύου A. p. 21. καὶ ἤψησεν αὐτὰ ἐν τοῖς σκεύεσι τῶν βοῶν] κ. ε. τ. σ. τ. β. η. α. A. p.

### XX (= XXI A. p. M.).

4. καὶ ἐγένετο τὸ πνεῦμα ᾿Αχαὰβ τεταραγμένον] καὶ ἦλθεν ᾿Αχαὰβ πρὸς οἶκον αὐτοῦ συγκεχυμένος καὶ ἐκλελυμένος ἐπὶ τῷ λόγψ ὡς (Field ῷ) ἐλάλησεν πρὸς αὐτὸν Ναβουθαὶ ὁ

Ἰσραηλίτης και είπεν οὐ δώσω σοι (Field + τὴν) κληρονομίαν πατέρων μου Α. ρ. 5. Ἰεζάβελ ἡ γυνὴ αὐτοῦ πρὸς αὐτόν] π. α. Ι. η. γ. α. Α. ρ. 7. βασιλέα] βασιλείαν Α. ρ. 13. ηὐλόγηκας] ηὐλόγησεν Ναβουθαί Α. ρ. | λίθοις] pr. ἐν Α. ρ. 16. και κατέβη ᾿Αχαάβ] ᾿Α. κ. κ. Α. ρ. 19. αί δες και οἱ κύνες] ο. κ. κ. α. υ. Α. ρ. 29. κακίαν] + ἐπὶ τὸν οἰκον αὐτοῦ Α. ρ.

### XXI (= XX A. p. M.).

1. συνήθροισεν υίὸς 'Αδέρ] υίὸς 'Αδέρ βασιλεύς Συρίας συνήθροισεν Α. p. | περιεκάθισαν] περιεκάθισεν Α. p. 4. εγώ ε:μι] ε. εγ. Α. p. 5. om. λέγων Α. p. (M. liest לַאמר). σου  $3^0$ ] + καὶ τὰ τέκνα σου A. p. | δώσεις ἐμοί] ε. δ. A. p. 10. ἀπέστειλεν] ἀνταπέστειλεν Α. p. | τάδε ποιήσαι μοι δ θεὸς καὶ τάδε προσθείη] τάδε ποιήσαισάν μοι οί θεοί καὶ τάδε προσθείησαν Α. p. 13. τῷ βασιλεί] pr. τῷ 'Αχαάβ A. p. | τὸν ὄχλον] pr. πάντα A. p. | σήμερον εἰς χεῖρας σάς] ε. χ. σ. ση. Α. p. 14. χορῶν] πόλεων Α. p. 15. om. 'Αγαάβ Α. p. | τοὺς ἄργοντας τὰ παιδάρια τῶν χορῶν] τοὺς παίδας τῶν ἀρχόντων τῶν χωρῶν Α. p. | ἐγένετο] ἐγένοντο A. p. 15. έξήχοντα] έπτὰ χιλιάδας A. p. 17. ἄρχοντες παιδάρια] παιδάρια άρχόντων Α. p. | ἀποστέλλουσιν καὶ απαγγέλλουσιν τῷ βασιλεῖ Συρίας] απέστειλεν υίος 'Aδὲρ καί ἀνήγγειλαν αὐτῷ A. p. 18. εἰπεῖν] καὶ εἰπεν A. p. | εἰς  $1^0$ ] pr. εἰ A. p. | om. οὐ γάρ A. p. | συλλαβεῖν  $1^0$ ] συλλάβετε A. p. | εἰς  $2^0$ ] pr. ἢ A. p. | πόλεμον] + ἐξῆλθον A. p. | συλλαβεῖν  $2^0$ ] συλλάβεται(ε) A. p. 19. ἐχ τῆς πόλεως ἄρχοντα τὰ παιδάρια ἄρχοντα] τὰ παιδάρια ἐκ τῆς πόλεως ἀρχόντων Α. (Grabe liest έχ της πόλεως τὰ παιδάρια mit Recht, so auch p.). 20. om. καὶ ἐδευτέρωσεν ἔκαστος τὸν παρ' αὐτοῦ Α. p. [ εππου έππέως] εππων σύν έππευσίν τισιν Α. p. 21. πληγήν μεγάλην εν Συρία] εν Συρία π. μ. Α. p. 23. και είπον] είπαν πρὸς αὐτόν Α. p. 24. ἀντ' αὐτῶν σατράπας] σ. α. αυ. A. p. 25. πεσούσαν] + ἀπὸ σού A. p. | αὐτού] αὐτῶν A. p. 27. αὐτῷ] αὐτῶν Α. p. | παρενέβαλεν] παρενέβαλον Α. p.

29. μιζ ήμέρα] εν ήμέρα μιζ Α. p. 31. είπεν τοις παισίν] είπαν πρός αὐτὸν οί παίδες Α. p. | οίδα] ίδού δη οίδαμεν Α. p. om. ἔτι A. p. 32. ήμων] μου Bame A. p. 35. δή με] μ. δ. A. p. 36. om. καί 20 A. p. 39. παρεπορεύετο δ βασιλεύς]

ο. β. π. Α. p. | ἐξήγαγεν] εἰσήγαγεν Α. p. | om. πρός με  $(2^0)$ Α. p. | τούτον τὸν ἄνδρα] τ. α. του. Α. p. 42. ἐξήνεγκας] έξήγαγες A. p. | σου  $1^0$ | μου  $B^{ab}$  A. p. (= ἐχ τῶν γειρῶν μ.).

### XXII. 4. ἀναβήση] ἀνάβηθι Α. p. είς 'Ρεμμάθ Γαλαὰδ είς πόλεμον]

είς πόλεμον 'Ρεμμάθ Γαλαάδ A. p. 7. οδκ] pr. άρα A. p. | τοῦ χυρίου] + οὐχέτι A. p. 8. είς] ἔτι A. p. 10. αὐτοῦ] αὐτῶν

Ba A. p. 12. om. Συρίας A. M. (wogegen B. und p. es lesen). 13. ἐπί] ἐνί A. p. 16. πεντάκις] ἔτι δίς Ba mg A. p. 17. om.

θεός Α. p. | ξκαστος είς τὸν οίκον αὐτοῦ ἐν εἰρήνη ἀναστρεφέτω] αν. εκ. ε. τ. ο. α. ε. εἰρήνη (A. l. fehlerhaft ειρηνην) A. p. 18. οὐ] pr. ὅτι A. p. 19. δεόν] pr. τὸν χύριον A. p. | om. αὐτοῦ

 $(2^0)$  A. p. 22. πρὸς αὐτὸν χύριος] χ. π. α. A. p. | εἰς τὸ στόμα] εν στόματι Α. p. 25. τη ήμερα] pr. εν Α. p. | χρυφίου] πρυβήγιαι  $B^{ab\ mg}$  A. p. 26. βασιλέα] ἄρχοντα A. p. | τῷ Ἰωάς] πρὸς Ἰ. Α. p. | υίῷ] υίόν Α. p. 27. εἰπόν] + τάδε

λέγει ὁ βασιλεύς Α. p. | ἐσθίειν] ἐσθιέτω Α. p. | om. αὐτόν Α. p. 38. αίμα  $1^0$ ] άρμα Α. p. 41. 'Αχαάβ] + βασιλέως 'Ισραήλ Α. p. 46. 'Ιωσαφάθ  $2^0$ ] τῶν ήμερῶν τῶν βασιλέων Ἰούδα A. p. Für B. conf. XVI, 28 c. 51. ἐκοιμήθη] + 'Ιωσαφάτ A. p. (für B. conf. Cap. XVI, 28 h). 53. του

πατρὸς αὐτοῦ 'Αγαάβ] 'Α. τ. π. αυ. Α. p. 54. om. καὶ ήθέτησεν Μωάβ εν Ίσραηλ μετά τὸ ἀποθανεῖν Άχαάβ Α. p. Angesichts der großen Uebereinstimmung des Textes

in A. und p. 1), die selbst da zu bemerken war, wo der

<sup>1)</sup> Die Randlesarten in B. (Cap. I 2, II 32, (V 11), IX 9, XI 17. 18, (XII 9), XIII 6. 20, XXI (XX) 32. 42, XXII 10. 16. 25), welche mit A. p.

übereinstimmen, lassen darauf schließen, dass den Korrektoren von B. wohl hexaplarische Handschriften vorlagen. Dies wird bestätigt

# Silberstein, über d. Ursprung d. im Codex Alexandrinus u.

12

Text, den M. bietet, dagegensteht, bleiben nach Beachtung alles dessen, was Teil I pag. 22-48 auseinandergesetzt wurde, in A. Varianten, d. h. solche Lesarten, mit denen A. allein gegen M. B. und p. oder übereinstimmend mit M. gegen B. und p. steht, nur in verhältnismässig geringer Zahl übrig, die ihrer Beschaffenheit nach nur von ganz unter-

geordneter Bedeutung sind. Sie mögen hier angeführt werden. Cap. I.

4. ¹) θάλπουσα τὸν βασιλέα] τὸν βασιλέα θάλπουσα א. במלך סבנת — M. 5. παρατρέχειν ἔμπροσθεν] παρατρέχοντας ἐμ. רַצִּים לְפַנֵיוּ.

6. τη δψει] Α. 14. ἔτι λαλούσης σου] ἐ. σου λ. Μ. = עודף מְדַבֶּרָח. 25. έθυσίασεν] έθυμίασεν. ίερέα] άρχιερέα.

37. οῦτως] Α. 38. Δαυείδ] Α. 48. μου 2°] Α. 49. και εξανέστησαν] και εξέστησαν και εξανέστησαν.

(M. = i רַהָּקְרָדוּ וַיָּקְמוּ: p. = ואתחזיעו; S. = ודחלו.Field, Hexapla pag. 594 Anm. 53. 53. δ βασιλεύς Σαλωμών] Σαλ. δ. β.

Cap. II.

5. ἐποίησέν μοι] μοι ἐπ.

7. Α., με.

17. είς γυναίχα] είς.

gabe bei den Propheten angeführt werden.

durch die vielen Randbemerkungen in B. οι ώβαλισμένοι (στίχοι) οὐ κείνται παρ' έβραίοις u. s. w., wie sie im 6. Bande von Cozza's Aus-

<sup>1)</sup> Vor der Klammer ] steht die Lesart aus B., nach derselben die aus A. Wo nicht das Gegenteil angemerkt ist, stimmt B. mit p. und M. überein.

ıticanus d. S. Königsb. d. alexandr. Uebers. überl. Textgestalt. 13

20. αὐτη] ¸A.

35 a. φρόνησιν τῷ Σαλωμών] τῷ Σ. φρ.

35 c. èv 2°] A. 35 g. èv] A.

35 h. τοῦ λαοῦ] τῷ λαῷ.

351. Etc  $\Delta \alpha u e l \delta \zeta \gamma v = \zeta \Delta$ .

35 o. סע] pr. פּנ. p. = אנח. 39. דים צפון דים בינה בינים אנח. אנח אנח. אנח.

2. M. =

 ${
m Cap.\,\,III.}$  2. בּמוֹ טִּשְׁחְאַסגָ  ${
m (p.\,\,=\,\,jn)}$  בֿע טֿ.  ${
m M.\,\,=\,\,nn}$ 

πύριος τῷ Σαλωμών] τ. Σ. δ. π.
 ἀνήρ] Α.

18. ή γυνή αδτη] α. η. γ.

19. της γυναικός] Α. η. γ.

23. καί 3°] Α.
28. ἤκουσαν πᾶς Ἰσραήλ] ἤκουσεν π. Ι.

δ] ¸Å.

Cap. IV 21. (V 8.)

 $\eta_{\rho o \nu}$ ן  $\eta_{\gamma o \nu}$ .  $M_{\cdot} = \eta_{\gamma \nu}$ .

Cap. V.

4. άμάρτημα] ἀπάντημα. Μ. = צבף. (p. מטעינותא = μάρτημα conf. P. Smith, Thesaurus pag. 1495.)

6 (20). δσα ἐάν (הלין דאן) δσα ἄν; 9 (23). οδ ἐάν] οδ ἄν.

7 (21). δς έδωκεν] δ δούς.9 (23). ἐκεῖ] Α.

Cap. VI.

7 (3). eixogi] xal.

11 (6). πέντε] εξ.

19 (20). xal elxogi] A.

22 (23). ἐσταθμωμένον (auf μέγεθος sich beziehend = מקרא)] ἐσταθμωμένων (auf πήχεων sich beziehend).

Cap. VIII.

66. Ίσρατηλ λαφ] λαφ Ίσρατηλ.

# Silberstein, über d. Ursprung d. im Codex Alexandrinus u

Cap. IX. 4. xxt 30] A. 5. της βασιλείας] Α.

14

9. αλλοτρίων] έτέρων. 11. εν 40] Α., εδωκεν] φκοδόμησεν. 12. אַפספען אַפסמע. M. = 1ערוֹ M. = 1ערוֹ.

Cap. X.

2. nat 30] A. 10. Eti] A.

βασιλεί] Α. 12. πελεκητά ἐπὶ τῆς γῆς οὐδὲ ἄφθησαν] Α. 13. αὐτή] Α. 14. xad 20] A.

17. χρυσᾶ] Α. 21. xal 30 A. und B., conf. Swete B. II Addenda v. Nestle.

συνκεκλεισμένα (auf σκεύη bezog.)] συγκεκλισμένφ (auf χρυσίφ). 28 (25). ἔχαστος] πρὸς αὐτόν. 29 (26). είς ἄρματα] pr. καί.

Cap. XI.

33 (29). xal 30] A. Χεττιείν] Α.

22. τῷ 'Αδέρ] Α. 27. συνέκλεισεν] pr. καί.

1.  $M\omega\alpha\beta\epsilon(-i. A.)\tau\iota\delta\alpha\varsigma + \kappa\alphai.$ 

32.  $\Delta \alpha u \epsilon i \delta$  τον δουλόν μου] τον  $\delta$ . μ.  $\Delta$ .

38. σοι 2°] A.

Cap. XII.

1. ήρχοντο πᾶς Ἰσραήλ] ήρχετο π. Ι. (Μ. = Ν.)

9. συμβουλεύετε] βουλεύεται. 20. πας] Α. έκάλεσεν] είσηγαγεν.

31. odx] A.

ticanus d. 3. Königsb. d. alexandr. Uebers. überl. Textgestalt. 15

28. και έβουλεύσατο δ βασιλεύς και έπορεύθη] και ορέυθη δ βασιλεύς.

Cap. XIII.

12. ἀνηλθεν] ἀπηλθε.

14. και ἐπορεύθη] Α.

טאס אססט (p. חחרה)] באז אססט פֿתו אססט פֿתו פֿתו פֿתו פֿתו

του θεού 20] Α. 18. πρὸς μέ] μοι.

Cap. XIV.

21. exet] + xal.

Cap. XV.

2. פֿגן אַ אַנותלת (p. liest allein ווחלת).

19. αὐτά] Α.

Βαασά] A. (vielleicht, weil βασιλέα folgt).

25. έτη δύο] δύο έτη.

29. καὶ οὸχ ὑπελίπετο πᾶσαν πνοὴν τοῦ Ἰεροβοὰμ ἔως τοῦ ἐξολεθρεῦσαι αὐτόν] ἔως τοῦ ἐξολοθρ. α. κ. ουχ ὑπελειπ. πν. τ. Ἰ.

30. φ] ως. 34. αὐτοῦ] Α.

Cap. XVI.

2. λαόν] δούλον. 4. αὐτόν] Α. 13. ἐν τοῖς] καὶ τ.

23. Ety] A. 29. xal] A.

Cap. XVII.

15. αὐτὴ καὶ αὐτός] αὐτός καὶ αὐτή.

17. ην] Α. 24. αληθινόν] αλήθεια.

Cap. XVIII.

5. ἐπὶ τὴν Υῆν] εἰς τὸ πεδίον.

τὴν βασιλείαν καὶ τὰς χώρας αὐτῆς] τὰς χώρας αὐτῆς
 τὴν βασιλείαν.

11. σù λέγεις πορεύου] πορεύου σ. λ. ἀνάγγελε] pr. καί.

- 14. λέγε] pr. καί.
  - 19. είς ὄρος (p. למורא)] πρός τὸ ὄρος.
  - $xad 4^0$  A.
  - 37. γνώτω δ λαός] γνώτωσαν ο. λ. Μ. = וַיִּרְעוּ ούτος] A.

41. τῷ 'Αχαάβ] πρὸς 'Αχαάβ.

- Cap. XIX.
- 4. δή] A. 5. καί 5°] A. 10. καί 2°] A.
- 14. την διαθήχην σου καί] Α. 18. προσεχύνησεν] προσχυνήσει.
- 21. xaí 40] A.

Cap. XX (B. XXI).

- 1. xad 50] A.
- χαὶ ἐπολέμησαν] χ. ἐπολέμησεν. Μ. = בילח.
- 7. τὸ ἀργύριόν μου καὶ τὸ χρυσίον μου] τὸ χ. μ. κ. τ. α. 9. ἐν πρώτοις] Α.
- 28. και είπεν] Α: τῷ βασιλεί] πρὸς βασιλέα.
- elnev  $2^0$ ] A.
  - και δώσω] δώσει. 29. οδτοι] αὐτοί.
  - 29. ήμέρα τη έβδόμη] τη έβ. η. 39. δέ] Α.
    - Cap. XXI (XX).
  - 1.  $\operatorname{els} \ \overline{\eta} v ] \ \overline{\eta} v \ \operatorname{els}.$  2. sou  $3^{\circ}$  A. 3.  $\mu$ οι]  $_{\Lambda}$ A. 6. ἀντ' αὐτοῦ] ἀντὶ τούτου.
- 7. συ] A. 18. δτι 2°] A. ἐκεί] A.
- 25. ώς] δς (,p.).

Cap. XXII.

- 6. xaí 40] oti.
- 12. Συρίας] Α. Μ. 13. είς] Α.
- 15. αὐτῷ ὁ βασιλεύς] ο. β. α.
- 17. τὸν πάντα Ἰσραήλ] πάντα τὸν Ἰσραήλ.
- 17. διεσπαρμένους p. = [Γι Γις διεσπαρμένον (auf Topa sich beziehend).

אכיש

מעכא

25. συ] , A. 26. Ίσραήλ] , A. 43. ἐν ὀφθαλμοῖς] ἐνώπιον. 52. ἔτη δύο] δύο ἔτη ¹).

Γάζερ

Βαιθωρών

Βαλλάδ

'Αγχούς

'Αμησά

מַעָּכָה

39

### c) Die Eigennamen.

### Cap. I.

|          | M.          | В.         | A.                   | p. und S.*)  |  |  |
|----------|-------------|------------|----------------------|--------------|--|--|
| 3        | אַבִּישׁנ   | 'Αβεισά    | 'Αβισαγ              | אבישג        |  |  |
|          | הַשוּנִמִית | Ζωμανείτιν | Σωμανιτην            | שילומיתא     |  |  |
| 5        | קנית        | SlayyA'    | 'Ayıð                | חגית         |  |  |
| 8        | יָהוֹיָרָע  | Twòcs      | Imadas               | יוידע        |  |  |
| 9        | וחלת        | Zweletel   | Zwelet               | זואלת = .p   |  |  |
|          | 77          |            |                      | S. = רבתא    |  |  |
| 11       | בתישבע      | Βηρσάβεε   | Βηθσαβεε             | p. – בתשבע,  |  |  |
|          | •           |            |                      | S. == ברתשכע |  |  |
| 28       | • • • •     | • • • •    | Βηρσαβεε             | p.S.= ברתשבע |  |  |
| Cap. II. |             |            |                      |              |  |  |
| 5        | צרויַה      | Σαρουία    | Σαρουια              | צוריא        |  |  |
|          | עַמְשָׁע    | 'Apeccard  | , <del>∀hhe</del> eα | עמסא         |  |  |
| 8        | בַּחַרִים   | Βααδουρείμ | Βαθουρειμ            | בית חורים    |  |  |
| 35i      | ., -        | Маүаф      | Μαγδω                | מגדו         |  |  |

1) Zu bemerken wäre noch, daß Cap. IX 28 gegen M. = won u.
A. B. = καὶ ἤλθον, M. = won und A. B. = καὶ ἤνεγκαν. — p. =

'Αζερ

Βαιδωρωδ

Βαλαλαθ

'Δγχις

Μααχα

rrnn — rrnn liest; Cap. XVI 18 p. übereinstimmend mit M. [κτη (M.) κτη p.] den Singular gegen B. = πορεύονται und A. = εἰσπορεύονται hat; Cap. XX (XXI) 1, M. allein den Singular κτη gegen A. B. = καὶ ἀνέβησαν und p. = τὸτο liest.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Lesart aus S. (Peschittha) wird nur dann besonders angeführt, wenn sie nicht mit der in p. übereinstimmt. Für S. wird die Ausgabe von Lee und der Codex Ambrosianus berücksichtigt; des letzteren Differenzen von Lee werden unter C. angeführt,

Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 14, 1894.

18 Silberstein, über d. Ursprung d. im Codex Alexandrinus u.

| 10    | 21120101          | ,                          |                |                                |
|-------|-------------------|----------------------------|----------------|--------------------------------|
|       | M.                | В.                         | A.             | p. und S.                      |
|       |                   | Ca                         | p. IV.         | _                              |
| 2     | <u>עור</u> יהו    | 'AÇapel                    | 'Δζαριας       | עזריא                          |
| 3     | אָלִיחֹדֶף        | Έλιάφ                      | Έναρεφ         | אליחרף                         |
|       | שישא              | Σαβά                       | Σεισα          | שישא                           |
|       | אַרוילור          | '≜χειλιάδ                  | *Αχιμα         | אחילוד                         |
| 5     | <u>עורי</u> הו    | 'Ορνειά                    | 'Δζαριας       | עזריא                          |
|       | ַנַבוּד<br>זַבוּד | Ζαβούθ                     | Ζαββουθ        | זבור                           |
|       | •                 |                            |                | (C. נכור wohl<br>Fehler)       |
| 6     | אַרוּישָׁר        | 'Axel                      | 'Αχισαρ        | p. = אכנישר<br>S. – אכינשר     |
|       | M. om.            | Έλιάκ                      | Elian          | p. = אליק S. om.               |
|       | "                 | Έλιάβ                      | Έλιαβ          | p. = אליב "                    |
|       | "                 | Σάφ                        | Σαφατ          | p. = אסף "                     |
|       | עַכְרָא           | Έφρα                       | ' <b>Δ</b> βαω | עברא                           |
| 8     | בֶּן־תוּר         | Βαιώρ                      | Βεν υίδς Δρ    | ברה דחור = .p.<br>כר חור = .S. |
| 9     | דֶּקר             | 'Ρηχας                     | Δαχαρ          | דקר                            |
|       | קקץ               | Μαχεμάς 1)                 | Μαχμας         | p. = קמץ<br>S. = מקץ           |
|       | בְּשַעַלְבִּים    | Βηθαλαμεί                  | έν Σαλαβειμ    | p. = בשעלבין<br>S. = בשעלבים   |
|       | בֵית שֶׁמֶשׁ      | Βαιθσάμυς                  | Βεθσαμυς       | בית שמש                        |
|       | אַילון            | Έλώμ                       | Αιαλωμ         | אילון                          |
|       | בַּית־חָנָן       | Βαιθλαμάν 1)               | Βηθαναν        | בית חנן                        |
| 10    | תֶּמֶר            | *Ecw8                      | Еод            | p. חרם wohl                    |
|       |                   |                            |                | fehlerhaft für                 |
|       |                   | D                          | έν "Αραβωθ     | = S.                           |
| שובוו | בָּאַרָבּות לו י  | Βηρνεμαλουσα               | αύτου Σοχλω    | נרכות דילה                     |
|       |                   | ? μηνχά                    | και πάσα ή     | סכות וכלה                      |
| JË    | וְכָל־אָרֶץ חֵנ   | xal<br>Promografy          | γη 'Οφερ       | ארעא דרופר                     |
|       | ~~**              | Ρησφαραχείν<br>άνά Δάν καὶ | υίου 'Αβιναδαβ | n Wate                         |
|       | בּראַכינָרָכ      | were such that             |                | p. == זכרה<br>דאכינדב          |

<sup>1)</sup> conf. Add. (Nestle) pag. 879.

canus d. 3. Königsb. d. alexandr. Uebers. überl. Textgestalt. 19

M. В. A. p. und S. מים בלרנפת האו מים מים שמים מים πάσαν Νεφαδδωρ ÷ כלה נפתדור άνὴρ Ταβληθεί Ταφατα מפת מפת

S. = בר אכינדב בנפתדור מפת

בענא Baxxá Βαανα בענא אַחִילוּד 'Αχειμάχ Έλουδ אחילוד

Πολαμάχ θααναχ תענד תענך Mexedó Μεμαγεδαω מָנָדוּ מגדו

Δάν Σαν שאו ישן Σεσαθάν Έσλιανθαν P. = צרתם

צַרִתָּנָה צרתן =. S. יַורעָאל Eopás Τεζραελ איזרעאיל

(C. איזרעיל) בַית שָאַן Βαισαφούτ Bedoav(sic vid A)

בית ישן אַבֵל מִחוּלָר Έβελμαωλά 'Αβελμαουλα אכל מחולא מֵעֶבֶר לְיָקִמְ Μαέβερ Λουκάμ Μεμβραδει p. = עברא

דנקמעם cf. T. I pag. 28 ax Maav S. = לעברא דנקמעם

בָּרָמת נִּלְעַר Έρεμάθ έν Ταμωθ Γαλαάθ Γαλααδ δ Αὐωθ חות יאיר σχοίνισμα

Έρεταβάμ Ίαρειρ υχου בַּרְסְנַשֶּׁה אַ בַּנְלָעָר לוּ רֶ (v.ov i. A fehlerh.) conf. Add. (N.) ἐν τῷ Βασάν Μαγασση Γαλααδ

אַרנב אַשֶּר τουτω σχοινισμα חבלא ארגוב הי وولا Έργαβ ή ἐν τῷ S.=חבל יאיר בר

אַחִינָרָב

מַחַגַיִּמָא

'Αχειναάβ

Βασαν

ערא 'Αχὲλ Σαδωκ Μααναιμ Μααναιείον גרן במחנים=.s

'Διναδάβ

(C. עדו) 2\*

ברמת גלעד

p. = חבל

דכבסן

דכבישן

אחינרכ

р. = ארא

במחנים

יאיר ברה

דמנשא בארעא דגלעד להנא

מנשא דילה חכל ארגוכ

| 20          | Silberste                | ein, über d. Ursp       | orung d. im Codex                    | Alexandrinus u.             |
|-------------|--------------------------|-------------------------|--------------------------------------|-----------------------------|
|             | M.                       | В.                      | A.                                   | p. und S.                   |
| 15          | אַקיפַעץ                 | 'Αχειμάας               | 'Αχιμαας                             | אחימעץ                      |
|             | בְשִׁמֵת                 | Βασεμμάθ                | Macehag                              | בסמת                        |
| 16          | בַענא                    | Baavá                   | Baavaç                               | בענא                        |
|             | אָשֶר                    | om.                     | `Δσηρ                                | אשיר                        |
|             | וּבְעֶלוּת               | (દેજ વર્ષ) Μααλά        | (xal ev) Maadort                     | ובבעלות<br>(ובעלות .C)      |
| 18 (        | שַרוּחַ (17) M. שַּרוּחַ | Φουασούδ                | Φαρρου                               | פרוח                        |
| 19(N        | יששבר (1.17              | Ίσσαχάρ                 | Ίσσαχαρ                              | איסכר                       |
|             | ָּנֶבֶר י                | om.                     | Γαβερ                                | גבר                         |
| 18          | (М. 19) אָרָי            | *Adai                   | 'Adai                                | אורי                        |
|             | <b>נ</b> ֹלְעַר          | Гав                     | Γαλααδ                               | נל <b>ער</b>                |
|             | סיחון                    | Σηών                    | Σηων                                 | סיחון                       |
| ,           | מֶלֶךְ הָאָמְרִי         | βασιλέως τοῦ<br>"Εσεβών | βασιλέως<br>Έσεβων τοδ<br>"Αμορραιου | מלכא דאמוריא<br>Plural      |
| • •         | וּנְצִיב                 | και νασέφ               | καὶ ἐν ᾿Ασιφ                         | ונאסיב = .p.<br>s. = וקיומא |
| 21 <i>(</i> | M. V 1)                  | om.                     | #11 Amul ac                          |                             |

21 (M. V 1)

37

38

פָּלִשְׁתִים 24 (V 4) nppn

27 (V 11) אָיהָן Γαιθάν

אָוַרָתוּי

הִימָן

כַלְכַּל

ברדע

מחול

17 (V 32) בְּלַים (B. VI 3) אמנ

άλλόφυλοι

θαφα

Γαιδαν

Ημαν

Χαλχαλ

Δαραα

Μαουλ

Βιβλιοι

Βουλ

Cap. V.

Cap. VI.

Έζραηλιτην

פלשתיא

תחפים

המן

כלכל

דרדע

מחול

ף.≔גרון S.=ןאתן

p. = אורוימס S. = מרנחיא

p. = ניבליא

S. = ארנוכלא

p. – איר תרינא S. = 7W

p. = באול תשרי אחרי משרין ארורי—S. תשרי ארורי אחרי

om.

om.

Ζαρείτην

Alváv

Xalxáð

Δαραλά

**ἔ**βαλαν αὐτούς

בול (B. VI 5) Badd

(B. VI 4) Neus Zelou

lönigsb. d. alexandr. Uebers. überl. Textgestalt. 21

B. A. p. und S. Cap. VII. Νεφθαλεί Νεφθαλειμ נפחלי ἀνὴρ άνηρ τίμιος [pag.39 p.=גברא צוריא Τύριος Fehler cf. Teil I S. = נבר ציר Cap. VIII. חמת

גבעון

אופיר

מלו

Ήμάθ Αιμαθ Cap. IX. Γαβαώθ Γαβαων

Melo om. nach X 22 f.15-25 אסור S. om. Ασσουρ

'Ασσούρ Doppelübersetzung cf. Field

Μαδιάν Μεδαν p. מידן S. om. Γάζερ Έσερ חצור Μαγδω om. מנדו om. Γεζερ

נזר Χαναναιον om. כנעניא Βαιθωρων Βαιθωράμ בית חורן om. Βαλαθ בעלות

Τεθερμάθ θερμαθ תדמור (ἐν τῷ) Διβανω בלבנן om. ύπὸ του

'Αμορραίου אמוריא (C. Plural) 'Αμορραιου p. = חריא S. = ... Χετταίου Χετταιου לירויא = .S. (C. = חירויא)

Φερεζαίου Φερεζαιου פרזיא Χαναναίου Χαναναιου p. כנעניא S. om. Εδαίου חויא Evator

Ιεβουσαιου Τεβουσαίου יכוסיא Γεργεσαίου Γεργεσαιου p. נרנוסיא S.om.

'Εμαεσειών Γασιων עצינוגבר Γάβερ Γαβερ

Σωφαρα

Σωφηρά

| 22         | Silberstein, über d. Ursprung d. im Codex Alexandrinus u. |                          |                                                                                        |                                               |  |
|------------|-----------------------------------------------------------|--------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|--|
|            | M.                                                        | В.                       | A.                                                                                     | p. und S.                                     |  |
|            |                                                           | Cap                      | . X.                                                                                   |                                               |  |
| 11         | אופיר                                                     | Σουφείρ                  | Σουφειρ                                                                                | אופיר                                         |  |
| 28<br>(Sw. | וּמְקְוָה<br>מַ <u>חָר</u> ִי (32                         | καὶ ἐκ Θεκοῦς<br>ἔμποροι | Θεκουεεμ <sup>*</sup> ποροι<br>Fehler cf. T. I p.<br>39, daher bald<br>darauf Θεκουεεμ | ומן תקוע יף<br>הגרא<br>S. = M. ואנרא<br>דחגרא |  |
|            |                                                           | Can                      | ΧI                                                                                     |                                               |  |

١ Cap. Al. και Τδουμαιας 1 Σύρας και P. וארומיתא סורייתא צַרְנִית Ίδουμαίας Συριας וצידניתא om. καί 'Αμορραιας

S.=M. וארומיתא καὶ 'Αμορραίας S. om. Vers 5 fehlt. Dagegen V. 7 'Ασταρτη 5 עשתבת Αστάρτη

P. ואמוריתא עסתרות om. και όπίσω τών ובתר מלכא P. ואַתַרי מִלְכִם דילהון βασιλέων αὐτών ובתר מלכום S.

7 ולמלד και τφ και τφ Μελχο ולמלכום βασιλεί αὐτῶν θεχεμείνας θεχεμινας

תקמינא = .p. תחפים = .S 19 (20) הַּחְהָפָּגִים 23 23-25 in B. nach 'Ραζων רוון P. ראוון 14 τὸν Ιδουματον הדרון S. Έσρώμ אָלִיַדָע 'Ελιαδᾶε Έλιαδαε אלידע 'Ραεμμααέρ Βαραμεεθ P. בר אמאת אַשֶׁר כָּרַח מֵאָת} 'Αδράζαρ 'Αδαδεξερ S. = M. דעָרקמן

לות הדרעור 26 Έφραθεί Έφραθι אֶפִרָתִי אפרתיא צַרָרה Σαρειρά Σαριδα P. צרירא S.צדרא, (C.צָרוּעָה Σαρουα om. P∙ צרוכא S. צרועא (C. צרובא)

צחλωνείτης שילני Σηλωνίτης שילוניא

29

1

|       | M.                        | В.                   |      | A.                    | p. und S.                                |
|-------|---------------------------|----------------------|------|-----------------------|------------------------------------------|
| 33    | צרניו                     | Σιδωνίων             |      | Σειδωνιων             | צידניא                                   |
|       | לכמוש                     | τφ Χαμώς             |      | τοίς Χαμως            | ל <b>כ</b> מוש                           |
|       |                           | •                    | Cap. | XII.                  |                                          |
| 18    | אַרוָים                   | 'Αράμ                |      | , Ψοωλιόα Ιτ          | אדונירם                                  |
| 20    | ָרָרָלָעָם<br>יָרָרָלָעָם | <b>Τ</b> οβοάμ       |      | Ίεροβοάμ Bab mg       | יורכעם                                   |
|       |                           |                      | Cap. | XIV.                  |                                          |
| 21    | נַעַמָה                   | Μααχάμ               |      | Νααμα                 | נעמא                                     |
|       | עַמנית                    | 'Αμμανείτις          |      | Αμανιτις              | עמוניתא                                  |
| 28    | אֶל־תָא                   | elç tò des           |      | s. τ. <del>8</del> ss | בתאא יף<br>S. לכית (רהמא)<br>Plural      |
|       |                           |                      | Cap. | XV.                   |                                          |
| 10    | מַעַכָּה                  | 'Ανά                 |      | Μααχα                 | מעכא                                     |
| 17    | ַרָבָּה<br>רַבָּמה        | 'Ρααμά               |      | Ραμμαν                | רמתא                                     |
| 18    | (בֶּרָר) שַׂבְרִמן        | Ταβερεμά             |      | Ταβενραημα            | פבארמון .p.<br>מכר אמון .s.              |
|       | טָיִיוּן                  | 'AÇELY               |      | Αζαηλ                 | p. חואיל<br>S. חויון                     |
| 20    | עיון                      | <b>'</b> A(v         |      | Natv                  | עיוו                                     |
| ֶּכֶה | אָבֵל בֵּית־מַּצַ         | 'Αδελμάθ             |      | 'Αβελουχου (sic)      | אכל ביתא P                               |
| •     | · · · ·                   |                      |      | Мааха                 | דמעכא                                    |
|       | כָּנְרוֹת                 | Χεζράθ               |      | Хемерев               | אי בית מ' S. כנרת p.<br>כנרת S.<br>קוריא |
| 21    | רַמָּה                    | Ρααμα                |      | Ραμμα                 | רמתא                                     |
| 22    | אָין נְקִי                | Alvaxslµ             |      | Αννακειμ              | p. אנקים<br>ולית דחסין                   |
| 25    | (u. 31) נְרָכ             | 25 Ναβάθ<br>31 Ναβάτ |      | Ναδαβ                 | נדב                                      |

Ναβαδ wohl Fehler für Ναδαβ

31 Ναβάτ

וְרֶב Ναβάθ

ישָשׁכָר

27

Bελαάν δ υίδς Είσαχαρ 'Αχειά (wohl Doppelübers. zu dem vorhergeh. 'Αχειζής (γολημού)

איסכר

נדב

| 24    | Silberstein, über d. Ursprung d. im Codex Alexandrinus u. |              |                      |                      |  |
|-------|-----------------------------------------------------------|--------------|----------------------|----------------------|--|
|       | M.                                                        | В.           | A.                   | p. und S.            |  |
|       |                                                           | Cap.         | XVI.                 |                      |  |
| 1     | יַהוא                                                     | Elou         | Είησο                | יהו                  |  |
| 1 (7) | בולני                                                     | 'Avavel      | 'Avavia<br>7 'Avavia | חנן                  |  |
| 6     | אַלה                                                      | 'Hladv       | 'H)a                 | אלא                  |  |
| 9     | אָרְצָא                                                   | <b>'D</b> od | *Apoa                | P- NOTA<br>S. Netyn  |  |
| 15    | ثخصا                                                      | Γαβαών       | Γαβαθων              | נבעתא ק<br>S. נת     |  |
| 18    | אָל־אַרָמון                                               | elc ävrpov   | sic ävtpa(v)         | למערתא פ<br>לנוסא S. |  |
| 21    | نتخزر                                                     | Gatriet      | θαμπ                 | המני .פ<br>הבני .S   |  |
| 24    | שׁמָרון                                                   | Σεμερών      | Ehreban              | ף. אמרון<br>S. שמרץ  |  |
|       | ען (2°) אָעֶר (2°)                                        | Σάμηρ        | Σεμηρ                | שמיר                 |  |
|       |                                                           | Σαεμηρών     | Σομηραν              | שמרק                 |  |
| 31    | אַרוּבַעַל                                                | Ίεθεβάαλ     | Ίαβααλ               | איתכעל               |  |
| 84    | חִיאָל בֶּית                                              | 'Αχειήλ ό    | 'Αχιηλ δ             | p. ארויאיל הו        |  |

Βαιδιλιτης

Ίερειχω

Σεγουβ

Ναυη

Σεφθα

Καρμηλιον

Καρμηλον

(conf. Teil I

pag. 41)

Ίαπωβ

Cap. XVII.

Cap. XVIII.

האלי

יריחה

עניב ק") שניב Zeγούβ

בַרְמֶּל

9

20

(42

36

כון

Σάρεπτα Κροπτα

. . . **Κάρμηλον** 

אוייסים 'Iopania

Βαιθηλείτης

Ίερειχώ

Ναυή

Καρμήλιον

בתאיליא

אחב בית S. לוטתא

איריחו

שכוב

צרפת

p. - כרמליא

S. = כרמלא

p. = איסריל

S. = איסראיל C. איסריל

(כרמלא

נון

לאיזרעיל = conf. T. I pag. 41 | C. = לאיזרעיל Cap. XIX. רארם = P. = בחמרא p. = בחמרא S. = בחמרא בחמרא (C. = אומרא (C. = אוה) בחמרא והון Elob Huov (Grabe l. יהון

יהון בולא (Grabe l. ויהון ביהוא ביהון ביהוא (Grabe l. ויהוא ביהוא ביהוא (Grabe l. ויהוא ביהוא ביהוא (Grabe l. ביהוא ביהוא ביהוא (Grabe l. ביהוא ביהוא ביהוא (Grabe l. ביהוא ביהוא (Grabe l. ביהוא ביהוא (Grabe l. ביהוא ביהוא ביהוא (Grabe l. ביהוא ב

Cap. XX (B. XXI).

איסראיל (Fehler, infolge des vorhergeh. Συριας (Fehler, infolge des vorhergeh. Συριας cf. T. I pag. 41)

איסריל (Fehler, infolge des vorhergeh. Συριας cf. T. I pag. 41)

איסריל (Fehler, infolge des vorhergeh. Δαμασκφ (Fehler, infolge des vorhergeh. Συριας cf. T. I pag. 41)

καστικά (Fehler, infolge des vorhergeh. Συριας cf. T. I pag. 41)

καστικά (Fehler, infolge des vorhergeh. Συριας cf. T. I pag. 41)

καστικά (Fehler, infolge des vorhergeh. Συριας cf. T. I pag. 41)

καστικά (Fehler, infolge des vorhergeh. Συριας cf. T. I pag. 41)

καστικά (Fehler, infolge des vorhergeh. Συριας cf. T. I pag. 41)

καστικά (Fehler, infolge des vorhergeh. Συριας cf. T. I pag. 41)

καστικά (Fehler, infolge des vorhergeh. Συριας cf. T. I pag. 41)

καστικά (Fehler, infolge des vorhergeh. Συριας cf. T. I pag. 41)

καστικά (Fehler, infolge des vorhergeh. Συριας cf. T. I pag. 41)

καστικά (Fehler, infolge des vorhergeh. Συριας cf. T. I pag. 41)

καστικά (Fehler, infolge des vorhergeh. Συριας cf. T. I pag. 41)

καστικά (Fehler, infolge des vorhergeh. Συριας cf. T. I pag. 41)

καστικά (Fehler, infolge des vorhergeh. Συριας cf. T. I pag. 41)

καστικά (Fehler, infolge des vorhergeh. Συριας cf. T. I pag. 41)

καστικά (Fehler, infolge des vorhergeh. στικά (Fehler, i

(Fehl.durch vorhergeh. Δαμασκω entst. cf. Teil I pag. 41) Cap. XXI (B. XX). Ναβουθαί Ναβουθα Α\* μετικ Cap. XXII.

Isμαα für Isμλα (IEΜΛΑ) cf. T. I וֹמְלָה 'Ismac ימלא [p. 42 כָ<u>נע</u>נה Χαανά Χανανα p. = כנעניא S. = כנעניתא רַמת Peppado **Τ**αμμαδ רמת צדקיהו Σεδεχιού Σεδεχιας צדקיא ממן Σεμήρ 'Αμμων אמון

C. = עצינו גבר

Das Resultat vorstehender Collation der Eigennamen springt in die Augen. B. zeigt eine freiere, von M. abweichende, also ältere Gestalt als A., dessen Eigennamen M. und p. ganz nahestehen. p. ist meist durch S. beeinflust und als Zeuge hier nicht so zuverlässig wie sonst, obwohl in den Fällen, wo p. durch S. nicht beeinflusst ist, meist A. mit p. übereinstimmt. A. ist uns nun hier für die Ueberlieferung der Hexapla massgebender.

### d) Ergebnis.

Fassen wir nun das Ergebnis der bisher für III Regum geführten Untersuchung kurz zusammen, so dürfen wir zuvörderst fast mit absoluter Gewissheit behaupten, dass der Ursprung der Textgestalt des Alexandrinus auf die Recension des Origenes zurückzuführen ist. Für den Text des Vaticanus, der eine ältere, von Origenes vollständig unabhängige Gestalt zeigt, sind wir wohl berechtigt, die von Hort-Cornill für Ezechiel aufgestellte Hypothese, B. sei cum grano salis die Vorlage des Origenes, auch für III Regum anzunehmen, obgleich das Resultat der in Teil II b, c geführten Untersuchung zu Bedenken uns Veranlassung Wie kann B., so läst sich fragen (eine Frage, welche Herr Prof. Dr. Nestle uns gegenüber geäußert hat), die Vorlage für Origenes sein, wenn sein Text an so vielen Stellen von dem Text des Origenes (und zwar dem von hexaplarischen Zeichen freien Text) abweicht? Zweifel erregende Frage läfst sich jedoch beseitigen, wenn uns das Recht zusteht, in ausgedehntem Maße mit Field, Cornill und anderen anzunehmen, das Origenes stillschweigend geändert hat. Da es jedoch noch einer genauen Untersuchung bedarf, ob und in wie weit Origenes dies gethan hat, so dürfen wir vorläusig an unserer Hypothese, B. sei für III Regum die Vorlage des Origenes gewesen, nur unter steter Betonung der von Cornill auch für Ezechiel ausgesprochenen Worte »cum grano salis« festhalten.



### icanus d. 3. Königsb. d. alexandr. Uebers. überl. Textgestalt.

### Anhang.

Die syrische Hexapla, welche uns bei vorstehender tersuchung so gute Dienste geleistet hat, ist für uns ch in mehrfacher Beziehung von Interesse. Sie bietet s eine für den Ursprung und die Abfassung der Ueberzung bedeutsame Unterschrift und zwei zu Cap. XII, 3 d XIV, 21 hinzugefügte wichtige Randbemerkungen, ren ausführliche Angabe hier nicht nötig ist, da Field 3 Unterschrift in seinem Vorwort zu III Regum und die indbemerkungen an den betreffenden Stellen bereits anführt hat. Noch nirgends ist aber darauf hingewiesen orden, dass in dieser syrischen Uebersetzung zwei von r gewöhnlichen verschiedene Kapiteleinteilungen iden, die eine am Rande und die andere im Texte. Mitteilung dieser doppelten Kapiteleinteilung dürfte elleicht einmal von Wert und Bedeutung sein und soll er erfolgen.

I. Kapiteleinteilung im Texte von p. Kapitel 1 entspricht in unseren Texten 1, 1-1, 4 2 1,5-1,53 ,, ,, " ,, ,, 3 2, 1-2, 11 ,, ,, ,, ,,  $2, 12-2, 35^{k}$ 4 ,, ,, " ,, "  $2,35^{1}-3,4$ 5 ,, ,, ,, ,, ,, 3, 5-5, 156 ,, •• ,, 7 5, 16 ,, ,, ,, ,, 8 fehlt ,, 9 entspricht in unseren Texten 9,1 ,, 11 11, 1—12, 1 ,, ,, ,, ,, " 12, 2-12, 24 12 ,, ,, ,, " " 13 12, 25-16, 28 " ,, ,, 16, 29-16, 34 14 ,, ,, ,, 15 17, 1—19, 1 ,, ,, " ,, ,, 19, 2-19, 18 16 ,, ,, ,, " ,, 19, 19-19, 21 17 ,, ,, " " " 18 20, 1 ,, ,, ,, "

Kapitel 1 entspricht in unserem Texte 1, 1-1, 4 2 1,5-1,53 ,, ,, " ,, ,, 3 2, 1-2, 11 " ,, " " " 4 2, 12 " " " " " 5 2, 13-2, 22 ,, ,, ,, " " 6 2, 23-2, 27 ,, " " " " 7 2, 28-2, 350 " " " ,, ,, 8 2,36-2,38 " " " " ,, 9 2, 39-2, 40 " " " " " 10 2,41-3,2 " " " " " 11 3, 3-3, 15 ,, " " " [12] 3, 16-3, 23 " ,, " ,, " 13 3, 24-4, 1 " " " " " 14 4, 2-4, 6 ,, " " " " 15 4, 7-5, 1 " " " " " 16 5, 2-5, 6 " ,, ,, " " 5, 7-5, 8 17 ,, ,, " " " 18 5, 9-5, 14 " " " ,, ,, 19 5, 15 " ,, " 20 5, 16—5, 25 " ,, " ,, ,,

"

,,

"

,,

"

,,

"

,,

"

"

"

"

,,

"

,,

,,

,,

,,

;;

,,

45 entspricht in unserem Texte 9, 1

24 entspricht in unserem Texte 6, 11-6, 13

5, 26

6, 14-6, 35

6, 36-7, 1

7, 2-7, 12

9, 2-9, 9

9, 10-9, 13

9, 14-9, 22

9, 23-10, 1

10, 2-[10, 10

7, 13

"

,,

"

,,

"

,,

"

"

"

"

21

25

26

27

28 "

46

47

48

49

[50]

22, 23 fehlt

,,

"

,,

,,

"

"

"

,,

29-44 fehlt

"

,,

"

,,

,,

"

,,

"

"

"

anus d. 3. Königsb. d. alexandr. Uebers. überl. Textgestalt.

29

upitel [51] entspricht in unserem Texte [10, 11—10, 12] [52][10, 13]—10, 15 ,, " " " 53 10, 16—10, 17 " ,, " ,, " 54 10, 18-10, 20 ,, " " " " 55 10, 21—10, 22 " " " " " [56]10, 23-10, 25 ,, " " " " 57 10, 26—10, 29 ,, " " " ,, 58 11, 1—11, 6 " " " " " 59 11,7-11,10 " " " " ,, 60 11, 11-11, 13 " " " " ,, 61 11, 14-11, 25 " ,, " " ,, 62 11, 26—11, 28 " ,, " " " 63 11, 29 " " ,, " 64-65 fehlt ,, 66 entspricht in unserem Texte 12, 20—12, 24 ,, 67 12, 25—12, 33 " ,, ,, " " 68 13, 1-13, 10 " " " " " 69 13, 11—13, 19 ,, " " " " 70 13, 20—13, 32 " ,, " ,, " 13, 33-13, 34 71 " " " " ,, 72 14, 1-14, 4 " " " " 73 14, 5-14, 9 ,, " " " ,, 74 14, 10-14, 20 " " " " " 75 14, 21-14, 24 " " " " " 76 14, 25-14, 31 ,, ,, " ,, " [77] 15, 1—15, 8 " ,, " " " 78 15, 9—15, 24 " " ,, " " 79 **15**, 25—15, 32 ,, ,, ,, ,, ,, 80 15, 33-15, 34 " " " ,, " 81 16, 1-16, 7 " " " " " 82 16,8

"

;;

,,

84 entspricht in unserem Texte 16, 21—16, 22

"

,,

,,

99

,,

83 fehlt

85

[86]

"

,,

"

,,

"

,,

16, 23—16, 28

16, 29—16, 34

Kapitel 87 entspricht in unserem Texte 17,1 17, 2—17, 7 88

30

,,

92

97, 98 fehlt

89 17,8 90 fehlt 91 entspricht in unserem Texte 18, 1-18, 46

19, 1 " " 93 fehlt " 94 entspricht in unserem Texte 20, 23

" 95 fehlt 96 entspricht in unserem Texte 21,1

99 entspricht in unserem Texte 21, 27 100 21, 28 101 fehlt

102 entspricht in unserem Texte 22, 29 103, 104 fehlt 105 entspricht in unserem Texte 22, 52.

Im Anschluss an das Vorstehende möge hier die Anmerkung gestattet sein, dass - worauf noch Swete's Ausgabe keine Rücksicht nimmt — auch in A. u. B. eine alte Capiteleinteilung sich findet; in A. wenigstens von der bei 3 Reg. 8, 15 (ος ελαλησεν) beginnenden

28 sten Lage ab (= Bl. 207 der modernen Zählung). Und zwar beginnen nach dieser c. 22 bei 8, 23; c. 23 bei 8, 26; c. 24 bei

bei 11, 4; c. 31 bei 11, 14; c. 34 bei 12, 3; c. 35 bei 12, 16; c. 37 bei 12, 20; c. 40 bei 13, 11; c. 41 bei 14, 21; c. 46 bei 16, 28 (xal έβασιλ.); c. 49 bei 20 (21) 17. Die übrigen Zahlen fehlen.

8, 53 (τότε); c. 25 bei 8, 62; c. 26 bei 9, 2; c. 29 bei 10, 23 (26); c. 30

Bei 17, 13 beginnt eine zweite Einteilung mit 2, die sich aber nur bis 3 bei 17, 22 (και άνεβ.) und 4 bei 4 Reg. 3, 20 fortsetzt.

3 Reg. die Capitel 130-199 hat, eine zweite, mit jedem Buch neu

Auch in B. findet sich eine doppelte Einteilung, eine alle 4 Königsbücher zusammenfassende von 250 Sektionen, in welcher

beginnende, die 3 Reg. in 60 Abschnitte zerlegt. Keine ist also mit der in p. identisch.

Ueber die Stichenzählung in B. sehe man Nestle im Corre-

spondenzblatt für die Gelehrten u. Realschulen Württembergs 1884 Heft 11. 12., über die in p. mit dem Buch Ruth aufhörende Stichometrie Lagarde, Mitteilungen 4, 205.

E. Nestle. Ulm. 3. 11. 93.

# Der Sprachgebrauch des Buches der Klagelieder.

Von Max Löhr, a. o. Prof. in Breslau 1).

Um die Frage nach der Echtheit der von der Tradition dem Jeremias zugeschriebenen klagelieder zu entscheiden, ist der Sprachgebrauch (Wortschatz) dieser Lieder bereits vielfach mehr oder weniger genau untersucht und sals Argument verwerthet worden.

Bei der Abfassung von meines Commentares (Göttingen 1891) erstem Theile, welcher die Einleitungsfragen behandelt, hatte ich eine ausführliche Untersuchung des Sprachgebrauchs angestellt, dieselbe aber, da mir ihr Resultat nicht besonders ausschlaggebend erschien, bei der Drucklegung meines Buches zurückbehalten und mich damit begnügt, die sprachliche Beziehung der Klagelieder zum Weissagungsbuche im Commentar beiläufig zu erledigen.

Inzwischen ist von C. v. Orelli, Theol. Lit. Blatt, XIII, Nr. 22 und von Johs. Dyserinck, Theol. Tijdschrift, 1892, Juli, die Nothwendigkeit einer vollständigen Darlegung des Sprachgebrauchs unsrer Lieder betont worden; daher habe ich mich, mit der Bearbeitung unsres Buches für den Nowack'schen Handcommentar beschäftigt, entschlossen, mein Material, wiederum durchgesehen und nach neuen Gesichtspunkten geordnet, zu veröffentlichen.

<sup>1)</sup> Eingegangen am 26. Mai 1893. B. St.

### I.

### Aπαξ λεγόμενα und singuläre Formen.

### Erstes Capitel.

### Zweites Capitel.

אָמְרָה v. 17. שְּמָרָה v. 22. קיִהָּשָּ v. 20. קּיִרָם v. 14. קיִערכ v. 18. שְּקָרו v. 18. הַעִּיב v. 18. הַעִּיב v. 18. הַעָּיב v. 19. הַעִּיב עּב עַבְּיב עַּבְּיב עַבְּיב עַב עַבְּיב עַבְּיבְּיב עַבְּיבְיבָּיב עַבְּיבְּיבְּיב עַבְּיבְיבְּבָּיב עַבְיבְּיב עַבְּיב עַבְּיב עַבְּיבַּבְּיבְּיב עַבְ

### Drittes Capitel.

ענְתַרִּלְה v. 65. פְּאָלָה v. 65. פְּאָלָה v. 16. מְנְנָח־לֵכ v. 16. עְנָהָה v. 45. יְהָנְה v. 45. עַנְהָה v. 45. עַנְהָה v. 45. עַנְהָה v. 11. פַּשָּׁא v. 47.

### Viertes Capitel.

אָרָם, als Qal nur v. 7. לְאַרָוְר v. 3. Außerdem nur noch Job 30, 21. סָלָּא v. 2, in der Schreibung סלה und als Qal Job 28, 16. 19. און v. 7. עַפָּר v. 8. עַפָּרָי v. 17. בּחַמְנָיה v. 10. לְּקְּוֹדוֹר v. 8.

### Fünftes Capitel.

עָחון v. 13.

<sup>ਾ)</sup> Vgl. ਜ਼ਰ੍ਹਾਂ Ps. 128, 3. ਜ਼ਰ੍ਹਾਂ Prov. 31, 27. (ਸਾਜ਼ਰ੍ਹ Hos. 14, 1.) ਸਮੁਸ਼ Jsa. 41, 23.

²) ਜਹ੍ਹਵ੍ਹ Jsa. 48, 13, mit anderer Bedeutung.

<sup>\*)</sup> Nur noch als Qal non Ps. 119, 20.

<sup>4)</sup> Nur noch von als Piel von app Ez. 26, 4.



### des Buches der Klagelieder.

### II.

## Die Wörter der Klagelieder, welche sich auch im Weissagungsbuche<sup>1</sup>) finden.

Erstes Capitel.

אַבִּיר, v. 15 (nur im Plur. in d. Bdtg. Helden; Jer. 8, 16. 7, 3? 50, 11? in d. Bdtg. Hengst. 46, 15? fragliche esart). אָרֶב, v. 2. 19 (Jer. 20, 4. 6, Part. Qal in d. dtg. Freund eines Einzelnen. Jer. 22, 20. 22; 30, 14 etztere Stelle fehlt bei Buxtorf-Baer], Part. Piel in d. dtg. Freund Jerusalems). אַחַרִיח, v. 9 (Jer. 12, 4; 17, 11; 1, 17). אויב , v. 2. 5. 9. 16. 21. אלמנה , v. 1. אויב , v. 13. בָּבָ mit בְּ, v. 2. בָּדֶר , v. 1 (Jer. 15, 17; 49, 31?). בּוֹא , v. 10. . עבר א. עבר עביה עביה עבים, v. 15. 18. ביחור עביה, v. 16. ביחור ביחור עביה, v. 16. יבַּר, v. 6. בָּקש, v. 11. 19. בְּחוֹלָה, v. 15. 18. בָּקש, v. 16. 19. בָּקש, v. 16. 19. בָּקש, v. 16. 19. בְּרָהְיל, v. 9 (Jer. 48, 26. 42? geg. Jahve). , v. 1. 3. 10. בְּלָה , v. 3 (Jer. 1, 3; 52, 27?). דְּוָה , v. 13. ַדְּ, v. 22 (Jer. 8, 18). דְּמָעָה, v. 2. דֶּרֶך, v. 12. דָרָד, v. 15 Jer. 25, 30; 48, 33? 51, 33? in d. Bdtg. keltern). יָהַלַן, v. 6. 18. נָהְפַּרָ, v. 20. זְלֵל v. 11 (Jer. 5, 19 opp. zu יָקר). יָקר, v. 19. מְחוּץ, v. 20 (Jer. 9, 20; 21, 4; 37, 21. Daneben בַּחוּץ, 6, 11). תָּטָא, v. 8. חַרוּן אַף, v. 8. י. 12. די, v. 14. 17. סיי, v. 7. 13. יַכל , v. 14. ערט, v. 4. 15 (Jer. 8, 7; 46, 17? in d. Bdtg. festgesetzte 'בְּיִר, v. 9. יְּיַבֶּר, v. 1. 3. מֶרָאוֹב, v. 12. 18 (Jer. ווּ, 45, 3? 51, 8?). בְּהָן, v. 4. 19. הַהָּן, v. 6. 14. הָּכְשַׁיח, v. 14 (Jer. nur 18, 15 als Hifil. Als Qal öfter). , v. 20. 22. לָּחֶם, v. 11. לִּיְלָה, v. 2. מָנֶח, v. 20. עָנִם . 16. מָעָים , v. 20. מָצָא , v. 3. 6. מָרָה, v. 4. מָרָה, v. 18. 20 (Jer. 4, 17; 5, 23 mit anderer Constr.). יְמֵל, v. 7. , v. 11. 16. 19. השות, v. 3 (Jer. 39, 5; 42, 16; 52, 8?). ָרָהַ, v. 11. 13. 14. <u>עב</u>ר , v. 12. עַיִן, v. 16. עָיִר, v. 1. 19.

<sup>1)</sup> Bei Wörtern, die nur ein- oder zweimal im Weissagungsbuche orkommen, resp. nur an unechten Stellen, ist dieses besonders emerkt. Ebenso abweichende Bedeutung.

על, v. 14. עלה, v. 14. עולל, v. 5 (Jer. 6, 11; 9, 20 nur im Sing. daneben עולל, 7). עולל, v. 22, עולל, v. 12 (Jer. עולל nur 6, 9; Hitpael 38, 19). עם, v. 1. 7. 11. עָעָם, v. 13. אָעָשָה, v. 21. קּי, v. 18. קּיָנים, v. 5. 6. 22. סְרֵשׁ, v. 10. 13. 17. טְּשֶׁעָם, v. 5. 14. 22 (Jer. 5, 6). עַרִיק, v. 18. עָרָה, v. 17. עַנָּאר, v. 14. עָרָים, v. 5. 7. 17. סְקָרֶע, v. 7 (Jer. 46, 26?). אָקָרָט, v. 10 (Jer. 17, 12 mit סְקוֹם verbunden 51, 51?). אָקָר, v. 10 (Jer. nur in anderer Bdtg.). קום, v. 14. קרא, v. 15. 19. 21. קום, v. 15. רָאָר, v. 7. 8. 9. 10. 11. לראש, v. 5 (Jer. 13, 21). די, v. 3. 5. ב, v. 1. 22 (Jer. 51, 13?). רֶבֶל, v. 13. יְרֶבָף, v. 3. 6. קרוֹם, v. 13 (Jer. 17, 12; 49, 16? 51, 53?; סְרוֹם, 25, 30). רָחַק, v. 16. בְּעָה, v. 20. 21. עַּחַק, v. 7 (Jer. 15, 17; 30, 19; 31, 4). שר , v. 6. שש , v. 21 (Jer. 32, 41). ער, v. 5. 18. שְׁבֶר, v. 15. שוֹב, v. 8. 11. 13. 16. 19. שולים, v. 9 (Jer. 13, 22; 26). שולי, v. 20. שולים, v. 5 (Jer. 12, 1. Derivate 22, 21; 49, 31?). חשל, v. 13. עַמע, v. 18. 21. שַעַע, v. 4.

### Zweites Capitel.

עבל, v. 8 (Jer. bietet nicht das Hifil; אָבַר, v. 9. dieses außer v. 8 nur noch Ez. 31, 15). אֹהֶל , v. 4. אָכַל, v. 20. אָבָ, v. 12. אָמָלַל, v. 8 (Jer. 14, 2; 15, 9). אָמֶר, v. 12. 15. 16. אָרָ, v. 1. 6. 22 (Jer. bietet nicht קאָםוּ (בַּאַפּוּ, v. 20. אַרָמוּ, v. 5. 7. אָרָץ, v. 15. — v. 1. 9. 10. 11. 21. אויב , v. 3. 4. 5. 7. 16. 17. 22. אויב , v. 3. 4. בְּחוּר, v. 21. בָּלָש, v. 2. 5. 8. 16. 21 (Jer. nur Qal 51, 34?). קַּעָר, v. 7. בַּח, v. 1. 2. 5. 13. 15. 18. בָּעָר, v. 3. בְצֵע, v. 17 (Jer. nur Qal 6, 13; 8, 10 in anderer Bdtg.). מבער, v. 2. 5 (Jer. 48, 18? Sonst mit dem Vorsatz von עיר. v. 9 (Jer. 49, 31; 51, 30?). בְּרִיחַ, v. 10. 13. 21. נְרוּל, v. 13. נֶרֶע, v. 3 (Jer. nur Nifal 3, 23; 48, 25?). עור . v. 9. קנור, v. 22 (Jer. nur in anderer Bdtg.). גּלָה, v. 14. ן, v. 6. דָנָן, v. 12 (Jer. 31, 12). דָּמָה, v. 13 (Jer. nur Qal 6, 2). דָּבַר, v. 10. 18. דְּבָעָה, v. 18. דָּבַר, v. 4. 1, v. 4. 21 (Jer. nur Part. Qal 4, 31; 18, 21; Inf. 15, 3).

, v. 2. 17. מְוַבֵּחַ, v. 7. יְבָר, v. 1. וְלָבָר, v. 17 (Jer. 28; 51, 12?). <u>וע</u>ם, v. 6. <u>וקן,</u> v. 10. 21. קונר, v. 10. יח, v. 7. 8. 18. חוצה, v. 19. 21. חוון, v. 9 (Jer. 14, 14; יחלל, v. 2. , 16). חֵיק, v. 12 (Jer. 32, 18). סלל, ע. 12. סְ, v. 2. 17. 21. חֶׁמֶם, v. 6 (Jer. 13, 22; 22, 3). חֶרֶב, v. 21. קבף, v. 21. טְבַע, v. 9 (Jer. 38, 6. 22). Ţ, v. 8. יום, v. 7. 16. 22. יחה, v. 8. חמה, v. 4. v. 7. 8. , v. 13. יְנְמֶץ, v. 3. 4 (Jer. 22, 24). יוּגָק, v. 11 (Jer. 7). מוּצֵר, v. 6. 7. 22. Vgl. c. I. יוַרָּד, v. 10. 18. י, v. 6. 21. לֶב , v. 11. 22. קב, v. 15. 19. לֶב, v. 18. לְיָלָה, v. 18. 19. קלָד, v. 2. 6. 9. סָעִים, v. 11. ק, v. 9. 16. נְבֶּיא, v. 9. 14. 21. נְבֶּיא, v. 9. 14. 21. הָנְיַע, v. 2 (Jer. bietet das Hifil nur 1, 9). דָּנְיַע, v. 15. ), v. 18. , v. 13. נְמַל, v. 21. נַעַר, v. 21. נָמָל, v. 21. נָמָר, v. 21. į, v. 19. עב, v. 4. אָשֶׁב, v. 14 (Jer. nur im Sing. עשא, v. 19. נְחַן, v. 7. 18. סָבִיב, v. 22. 3. , 33 ff.). ָּהָס, v. 7 (Jer. *nur* Pual 13, 19). סָּסַק, v. 15 (Jer. 31, 19: , 26? in anderer Bdtg.). עָבֶר, v. 15. עָבֶר, v. 2 (Jer. 29 ; 48, 30 ?). הַעִיד, v. 13. עון, v. 14. עון, v. 4. 11. 18. , v. 12. 15. אָלָה, v. 10. עוללל; v. 19. 20. Vgl c. I. ע, v. 19. Vgl. c. I. עם, v. 11. עָשֶלה, v. 17. הְסָאָרֶת, v. 1. סָ, v. 16. סָלים , v. 16. סָלים, v. 22 (Jer. 42, 17; 44, 14). , עָר, v. 17. אָנַק, v. 18. עָר, v. 4. קָּר, v. 3. פָּרָי, v. 20. קדם, v. 17. Vgl. c. I. מְקָרָשׁ, v. 7. 21. Vgl. c. I. v. 8 (Jer. 31, 39). קוָה, v. 16. קול, v. 7. קום, v. 19. 2, v. 22. קריה, v. 11. קרי, v. 3. 17 (Jer. 48, 25?). ק, v. 4. ראָש, v. 16. 20. ראָש, v. 10. 19. עבה, v. 5. , v. 1. 11. 12. רָנַן, v. 19. בעָב, v. 19. ָרָקָא, v. 13. קש, v. 15 (Jer. 49, 25). אָשָׁר, v. 6 (Jer. 25, 38). שָּ, v. 17 (Jer. 20, 15; 31, 13). שְׁלָּ, v. 10. שֶׁר, v. 2. 9. שָׁבֶּר, v. 22. שָׁבֵּר, v. 14. שֶׁבֶּר, v. 9 (Jer. 43, 13; 52, 17?). ສ, v. 11. 13. ກລຸສຸ, v. 6 (Jer. 17, 21—27?).

עָּרָ, v. 22. הּשְׁבֶּלּ, v. 14. קשַבֶּע, v. 9 (Jer. 45, 13; 52, 17?). אָרָ, v. 11. 13. עַבְרָת, v. 6 (Jer. 17, 21—27?). הְשְׁרָוּת, v. 8. שְׁבֶּרַת, v. 21 (Jer. 3, 25). הָשְׁרָוּת, v. 6 r. bietet nur Qal, Nifal u. Hifil). הְשְׁלִיךְּר, v. 1. הָשְׁלִיךָּר, v. 1.

ĺ

אַבֶּד, v. 18.

עשר, v. 16. אַער, v. 9. אָשָרָי, v. 4. 11. 12. 19 (Jer. nur Qal, nicht Hitpael). אָשָרַיל, v. 15. 16.

### Drittes Capitel.

אָבֶן, v. 53. באָרָ, v. 36. 39.

7134, v. 2.

אָן, v. 56. אַרָּיב, v. 46. 52. אָרָש, v. 33. אַרָּיב, v. 23. אַמַר, v. 18. 24. 37. 54. 57. אָמָר, v. 43. 66. אַמָּר, v. 16 (Jer. 6, 26). ארֶב , v. 10 (Jer. 51, 11?). אַרִי, **ע.** 10. עשקה, v. 13. בָּרָד, v. 28. אַשְׁקָּה, v. 13. אָרֵץ, v. 34. בור, v. 53. 55. בָּוָה, v. 5. בָּן, v. 13. 33. בַּת, v. 48. 51. ער, v. 4. בקר, v. 23 (Jer. לבקר, 21, 12. Thr. 3, 23 נְבֶּרָת v. 1. 27. 35. 39. עָּאָל. v. 1. 27. 35. 39. , v. 64 (Jer. 51, 6). דֶרֵא, v. 34 (Jer. nur Pual 44, 10?). . ע. 49 (Jer. 6, 2). דָמָה, v. 28. דָרַדָּ, v. 12. דָרַדָּ, v. 9. 11. 40. דָרַשׁ , v. 25. הָלַדְּ, v. 2. הָפַדָּ, v. 3. הָרַשׁ , v. 43. רַבר, v. 24. אָנַק, v. 8. חָלֶק, v. 23. חָלֶק, v. 24. אָקרָש, v. 43. תְּנָם, v. 52 (Jer. 22, 13). חַקָּה, v. 22. 32. ען, v. 12. , v. 40. מוב , v. 40. מָחַשֶּׁבָה , v. 60. 61. מָחַשֶּׁבָה, v. 60. 61. מוב , v. 17. 25. 26. 27. 38. יד, 3. 64. יד, v. 53 (Jer. 50, 14?). יד, v. 3. 14. 57. 62. יוב, v. 7. 38. יוב, v. 12. יוב, v. 57. יָרַר, v. 48. יָשַׁרַ, v. 6. 28. 63. הָּכְבִּיד, v. 7 (Jer. 30, 19). , v. 13. קליוח, v. 22. קליוח, v. 41. בַּף, v. 21. 33. 65. , v. 30. לְחֵיר, v. 15. 19 (Jer. 9, 14; 23, 15). עב⊂, v. 41. סטרה, v. 12 (Jer. 32, 2 in anderer Bdtg.). סים, v. 48. 54. קרה, v. 42. Vgl. c. I. גנַר, v. 49 (Jer. nur Hifil 18, 21). , v. 7 (Jer. in *anderer* Bdtg.). גְּמָה, v. 35. הָבָּה, v. 30. , v. 27. נְעוּרִים, v. 17. 20. 24. 25. 51. 58. נְעוּרִים, v. 18 (Jer. in anderer Bdtg.). נְקָמָה, v. 60. נְקָאָר, v. 27. 41. לָחִיבָה, v. 9. נְחַן, v. 29. 30. 65. מַסְהָרִים , v. 42. מְסְהָּרִים , v. 10. עבר, v. 44. עבר, v. 1. Vgl. c. II. ענה, v. 9 (Jer. nur



### des Buches der Klagelieder.

### Viertes Capitel.

יבהן, v. 13. 16. בָּלָה, v. 17. בָּלָה, v. 14. לָבוּשׁ, v. 14 (Jer. 10, 9). לֶבֶר, v. 4. לְבַר, v. 20. לָשַוּן, v. 4. לֶבֶר, v. 18. , v. 12. גביא, v. 13. גבל, v. 2 (Jer. 13, 12; 48, 12?). עָנַע, v. 14. יְבָר, v. 8 (Jer. 19, 4). נוּע, v. 14. 15 (Jer. 14, 10). גָשְׁנֶר v. 19 (Jer. 14, 3). סוּר, v. 15. עַבַר, v. 21. עון, v. 6. 13. 22. עור, v. 8. Vgl. c. III. עור, v. 14 (Jer. 31, 8). עוַרָה v. 17 (Jer. 37, 7). עַיַן, v. 17. עוֹלַל, v. 4.  $Vgl. \ c. \ I. עָב, v. 3. 6. 10. עַץ, v. 8. עָצָם, v. 7. 8. עַצָּט, v. 7. 8. עַצָּט, v. 7. 8. עַקָּה, v. 2. עַרָּים, v. 16. עָקָיה, v. 22. עַרָּים, v. 4. עַרָּים, v. 13.$ עור, v. 18. Vgl. c. III. אַל, v. 20 (Jer. 6, 4; 48, 45?). אָסָא, v. 4 (Jer. 48, 18?). צַעַר v. 18 (Jer. 10, 23). עסה, v. 17. צר, v. 12. קל, v. 1. בל, v. 19. צר, v. 18. ער א. א. א. א. א. ערב, v. 15. ערב, v. 18. Vgl. c. III. קרב, v. 13. ערב, v. 1. רות , v. 6. דָעָב, v. 19. רָעָב, v. 9. דָרָאָב, v. 9. דָרָאָב, v. 9. רות, v. 20. עָּרֵי, v. 9 (Jer. 4, 17; 18, 14). שָׁלַח, v. 21. שִּׁרַש, v. 21. Vgl. c. I. שָׁלֵּג , v. 4. שֶׁבֶּר , v. 10. שְׁבֵּר , v. 21. שֶׁלֵּג , v. 7 (Jer. 18, 14). שָׁמֶר v. 5. שְׁמֶרָם, v. 19. שַׁעֵּר, v. 12. עסף, v. 1. 11. 13. ישסף, v. 12 (Jer. 10, 12? 51, 15?). סְהָח, v. 22. חַבְּין, v. 3 (Jer. 51, 34?).

### Fünftes Capitel.

אָב, v. 3. 7. אָלָם, v. 15. אַלְמָנָה, v. 3. אָבל, v. 3. אָשָה, v. 10. הַבִּיא v. 9. בָּחוּר, v. 9. אָשָה, v. 13. 14. עַיִת, v. 2. , v. 11. אָרָבֶּר, v. 9. קּוְה, v. 17. Vgl. c. I. דּוֹר, v. 19. קפַר, v. 2. 15. הַר, v. 18. זְכַר, v. 1. זָקן, v. 12. 14. יָן, v. 2. אָסָח, v. 7. קחול, v. 15 (Jer. 31, 4. 13 in anderer  ${
m Bdtg.}$ ). אָרְיִּר (אַ, v. 3. הֶרֶב (אַ, v. 9. הֶרְפָּה, v. 1. אָנָגַע, v. 5. יָר, v. 6. 8. 12. יום v. 20. 21. יָשֵׁר, v. 18. יָחום, v. 3. , v. 18. בָּסֶף, v. 18. בָּסֶף, v. 13. בָּלָם, v. 15. 17. עָרָם, v. 6. 9. מַוִם, v. 4. קשַל, v. 8. <u>נע</u>ר, v. 2. עַרָב, v. 13. נַבַּח , v. 16. נָבָּח, v. 9. נַצַּח, v. 16. נָבָּח, v. 13. נָבָּר, v. 6. עבר, v. 8. עור, v. 7. עור, v. 9. Vgl. c. III. עובר, v. 20. עַטְרָה, v. 16. עולָם, v. 17. עולָם, v. 11. עולָם, v. 18. עַטְרָה, v. 4. 13. קנים , v. 9. 12. <u>קצ</u>ף , v. 5. <u>קר</u>ם , v. 21. <u>קצף</u> , v. 22. רָאָב, v. 1. ראש , v. 16. דְרַף, v. 5. רָעָב, v. 9. שֶבַע, v. 6.

עַר , v. 12. שור , v. 15. Vgl. c. II. שְׁרַבְּע, v. 15. שור , v. 21. עַּקְּבָּע, v. 20. שְׁרֶבְּע, v. 17. עַּעַרָּע, v. 14. שְׁרָבָּע, v. 4. פַּלָּה, v. 12.

#### III.

# Die Wörter der Klagelieder<sup>1</sup>), welche sich im Weissagungsbuche nicht finden.

# Erstes Capitel.

עַרָּר, v. 4. אַרֶל, v. 6 (Jer. nur אָרֶל, v. 1 (Jer. 48, 17? als Klage; 8, 8 als Ausruf. Sonst אָרֶל, 12, 9 (12, 48, 51, 41? als Klage). אַרֶל, v. 11. 19 (Jer. אַרָל, 12, 9 oder אָרֶל, v. 22. אַרָל, v. 19. הַאָר, v. 15 (Jer. בָּרָרָר, v. 22. בַּרָר, v. 19. הַרָּר, v. 15 (Jer. בָּרָר, v. 19. הַרָּר, v. 16, 20. 18; 16, 20. 18; 17, 1. 3; 31, 34). מְרָתָר, v. 7 (Jer. הַתְּרָה, v. 9 (Jer. bietet von diesem Stamme nur das Verb.). אָרָה, v. 9 (Jer. bietet von diesem Stamme nur das Verb.). אָרָה, v. 4. 5. 12 (Jer. nur יְנִרן עָרָר, v. 11. 12. הַרָּרָה, v. 2. בַּרָר, v. 11. 12. הַרָּרָה, v. 2. בַּרָר, v. 11. 12. הַרָּרָה, v. 3 (Jer. הַרָרָה, v. 11. 12. קַרְרָה, v. 3 (Jer. Part. Qal nur 47, 4?). עָרָרָה, v. 3. 7. 9. הַרְּרָה, v. 19, אָרָר, v. 19, מַרְרָר, עַרָר, v. 19, מַרְרָר, יִרְרָה יִבְּרָר, יִרְרָר, יִרְרְרָר, יִרְרְרָר, יִרְרְרָר, יִרְרְרָר, יִרְרְרָר, יִרְרְרָר, יִרְרְרָר, יִרְרְרָר, יִרְרְר

## Zweites Capitel.

עַנְיָה וְאַנִיְה (אַגנִיְה , v. 16 (Ps. 17, 8). פָּת־עֵינְר , v. 1. הְאָנִיְה וְאַנִיְה , v. 1. הְרָב, v. 1. הְחָבָּר v. 1. הְחָב, v. 14. הָרָם, v. 4. הָחַמַהִּרעַיוְ, v. 11. הְחַבָּר v. 3. הְחַבָּר v. 16. יִּחָב, v. 15. קֹבָר , v. 11. אָבָר יוּ אָר , v. 12. הַרָם, v. 19. הַרִּים , v. 11. 12. 19. יְנָפֵע v. 20. הָרִים , v. 12. הַרִּים , v. 14. קבר v. 14. (Jer. nur אָשֶׁמְרָה , v. 14. (Jer. nur אָשֶׁמְרָה , v. 14. אָשֶׁמְרָה , v. 14. (Jer. nur אָבֶּר , v. 14. אַשְּמְרָה , v. 14.

<sup>1)</sup> Die ἄπαξ λεγόμενα sind hier nicht wieder aufgezählt.

עובה, v. 9.

## Drittes Capitel.

עניר (אַכָּלָה (אַסָר (אַבָּרָה (אַסָר (אַבָּרָה (אַסָר (אַבָּרָה (אַבּרָה (אַבָּרָה (אַבּרָה (אַבּרָה (אַבָּרָה (אַבָּרָה (אַבּרָה (אַבּרָה (אַבָּרָה (אַבָּר (אַבָּרָה (אַבָּרָה (אַבָּר (אַבָּרָה (אַבָּרָה (אַבָּרָה (אַבָּרָה (אַבּרָה (אַבּרָר (אַבּרָה (אַבּרָר (אַבּרָר (אַבּרָר (אַבּרָר (אַבּרָר (אַבּרָר (אַבּרָר (אַבּריה (אַבּריר (

## Viertes Capitel.

# Fünftes Capitel.

עַר דּר . 20. קרר וַדר , v. 11 (Jer. אָרַדְּ, v. 19 ער דּר

(וְרֵהְ v. 18 (Jer. bietet das Piel nicht). נְּהְפַּךְ, v. 2 (Jer. dafür קַּחֲשֵׁךְ, v. 10. חָּהֵשׁ , v. 21. חָּהַשׁ , v. 10. חָהָשׁ , v. 10. נְּכְּמַר, v. 10. נְּכָּמָר, v. 10. נְּכָּמָר, v. 10. נְּכָּמָר, v. 11. נְּכָּמָר, v. 14. הַּנְמָר, v. 5. בְּכָּרִים, v. 2 (Jer. nur בְּכָּרִים, v. 11. בְּכָּרִים, v. 7. הַּנָת, v. 11. פָּרַת, v. 12. שִּּעָלִים, v. 13. פָּרַת, v. 12.

ענה, v. 11. פָּרַק, v. 8. שוּעֵלִים, v. 18. הָּלָה, v. 12. הַנוּר, v. 10.

Das dem Sprachschatze eines Literaturproduktes zu entnehmende Argument kann immer nur Nebenargument

entnehmende Argument kann immer nur Nebenargument sein, d. h. zur Unterstützung von, dem Inhalte entnommenen, Argumenten dienen. Das aber dürfte hier reichlich der Fall sein. Denn eine Durchsicht der unter II und III gegebenen Verzeichnisse lehrt: der gemeinsame Wortschatz (unter II) ist zwar viermal so groß als die Zahl der (unter III angegebenen) nur in den Liedern sich findenden Wörter; dafür aber sind letztere, ohne Ausnahme, von wesentlicher Bedeutung, während der gemeinsame Gebrauch von Wörtern wie אַלָּ , בַּוּא , אָלַ , נַיִּת , בַּוּא , אַנַ ... a. m. zum Erweise der gleichen Autorschaft ohne Werth ist.

# IV.

Wir untersuchen nunmehr die einzelnen Lieder auf ihre lexikalischen Beziehungen zur übrigen Literatur A. T.'s.

# Erstes Capitel.

a. Beziehungen zu Ezechiel:

אָרָה, v. 2. 19. Das Part. Piel zur Bezeichnung der politischen Bundesgenossen des Reiches Juda findet sich

ausschließlich bei Ez. 16, 33. 36. 37; 23, 5. 9. 22. קונה, ענה, v. 8. 17. In der übertragenen Bedeutung

= Unflath Ez. 7, 19. 20. Außerdem Zach. 13, 1. Esdr. 9, 11. Paralip.  $\beta$  29, 5, welche 3 Stellen jünger sind als

unser Lied. קרש רְשֶׁר, v. 13. Diese Wendung findet sich am häufigsten im A. T. bei Ez. 12, 13; 17, 20; 32, 3.

קרעה, v. 6. Dieses Wort braucht Ez. viermal, 34, 14 bis. 18 bis, während מרעיה nur einmal vorkommt 34, 31.

b. Beziehungen zu den Psalmen:

a) Ausschlieſslich in der Psalmen-Literatur begegnen: בָּקַשׁ , v. 11. 19. Die beiden Wendungen בָּקַשׁ אַכֶּל inden sich nur noch, jene Ps. 37, 25 (und Neh.

5, 18), diese Ps. 104, 21. אין mit אין, wider einen Menschen, v. 9, begegnet nur noch Ps. 35, 26; 38, 17; 55, 13. Vgl. auch Holzinger,

ZATW. 1889, S. 100 f. קלה, v. 15 erscheint als Qal Ps. 119, 118.

סְעָרִים, v. 3 begegnet nur noch im Sing. Ps. 118, 5, im Plur. Ps. 116, 3.

β) Vornehmlich in den Psalmen finden sich:

ענקה, v. 22. Dieses Wort, der jüngsten Literatur-Periode angehörend, vgl. Giesebrecht ZATW. 1881, S. 188. 227. 232; Holzinger, a. a. O., S. 95 f., begegnet Ps. 6,7; 31, 11; 38, 10; 102, 6.

סָרָאוֹב, v. 12. 18 findet sich Ps. 32, 10; 38, 18; 69, 27. עבש, verbunden mit גבש, v. 11. 12. Ebenso Ps. 22, 18;

80, 15; 142, 5.

יאין עוור ל", v. 7. So noch Ps. 30, 11; 54, 6; 72, 12. עהל, v. 10. Im Sinne unsrer Stelle in Ps. 22, 26; 35, 18; 40, 10; 89, 6; 107, 32; 149, 1. Vgl. Holzinger

a. a. O., S. 105 f. ממרום, v. 13. Diese Wendung Ps. 9, 16; 10, 9;

25, 15; 31, 5; 35, 7. 8; 57, 7; 140, 6. ww, v. 21 begegnet Ps. 19, 6; 35, 9; 40, 17; 68, 4;

70, 5; 119, 4. 162.

Nicht unerwähnt sollen bleiben

ענע, v. 19. Ps. 88, 16; 104, 29. . דְּכִּשְׁיל , v. 14.

Ps. 64, 9. ער־לי, v. 20. Ps. 31, 10; 69, 18. ער־לי, v. 8. 11. 13. 16. 19. Ps. 19, 8; 35, 17. אַעלה, v. 5. Ps. 122, 7.

c. Beziehungen zu dem Deuteronomium: ראש, v. 5. Dt. 28, 13. 44.

בְּבֵּוֹת, v. 20. Dt. 32, 25.

Besonders bedeutsam erscheinen uns bei diesem CapiteI die

d. Beziehungen zum sog. Deutero-Isaias:

Diese Wendung erscheint nur יַבר אַ<u>חַר</u>יקה, v. 9. noch Isa. 47, 7, in dem Triumphliede über Babel, das gleichzeitig eine formelle (Metrum) und inhaltliche (Personification der Stadt, ihr Sitzen an der Erde, Wittwenschaft, Kinderlosigkeit u. a. m.) Verwandtschaft mit unserm Liede zeigt.

ערר גַת, v. 15. Die Bedeutung dieses Bildes (ein des Buches der Klagelieder.

Strafgericht halten) setzt der Dichter als seinen Lesern bekannt voraus. Es findet sich im A. T. nur noch Isa. 63, 1 ff. und Joel 4, 13. Es konnte also unserm »Dichter« und seinen Lesern nur bekannt sein aus Isa. 63.

עַרַתְּקְיִם, v. 7. 10. 11. Dieses Wort begegnet Joel 4, 5. Paralip.  $\beta$  36, 19, beide Stellen jünger als unser Lied; außerdem Isa. 64, 10. Da Isa. 64, 8b—11 eine auffallende Verwandschaft überhaupt mit unserm Liede zeigt, so ist es wahrscheinlich, daß der Ausdruck aus Isa. 64 entlehnt ist.

קיבֶי בֶּרֶבּ, v. 7. Der Ausdruck ist specifisch deuteroisajanisch, vgl. Duhm, Commentar S. 248.

Erwähnt sei noch הונה, v. 4. 5. 12. Außer Job 19, 2 nur noch Isa. 51, 23.

קרש יָד, v. 10. 17. Diese Wendung nur noch Isa. 65, 2; 25, 11 (einem ganz jungen Stück) und Ps. 143, 6. Dagegen vierzehnmal im A. T., vom Jahwisten bis zu Esdras (darunter Jer. 4, 31) die Wendung קרש בַּף.

Dürfen wir unsern Verfasser, der durch die Schwerfälligkeit im Gebrauch des Metrums und durch die ungeordnete Folge seiner Gedanken, vgl. darüber meinen Commentar, S. XIX, als ein reproducierender Schriftsteller sich ausweist, nach dem unter IV, d Angeführten, als von Isa. 40—66 abhängig bezeichnen, so müssen wir die Entstehung unsres Liedes etwa setzen in das Jahr 530 v. Chr.

## Fünftes Capitel.

- a. Beziehungen zu Ezechiel liegen nicht vor.
- b. Beziehungen zu den Psalmen:

אָרֶדְ יָמִים, v. 20. Diese Wendung in den Psalmen 21, 5; 23, 6; 91, 16; 93, 5.

קלל, v. 18. Diese Conjugation findet sich fast ausschliefslich in den Psalmen 38, 7; 81, 4; 85, 14; 86, 11; 89, 11; 104, 3. 10. 26; 115, 7; 131, 1; 142, 4.

ולעסות, v. 10. Nur noch Ps. 11, 6; 119, 53.

קהֵשׁ, v. 21. In den Psalmen 51, 12; 104, 30. הְהֵשׁׁכוּ עֵינֵינוּ, v. 17. Nur noch Ps. 69, 24.

קיינו, v. 17. Nur noch Ps. 69, 24. אָרָשְׁכוּ אֵינִינוּ, v. 8. Genau in unserm Sinne Ps. 7, 3; 136, 24 (fehlt bei Buxtorf Baer).

- c. Beziehung zum Priestercodex liegt vor:
- קְּרֵר, v. 11. Diese Wendung ist entnomm 19, 32.

d. Beziehungen zum sog. Deutero-Isaias: גְּהְפַּוּ, v. 2. In der Bedeutung unsrer Stelle nur noch Isa. 60, 5. Jer. braucht dafür בַּבָּן, 6, 12.

סחיר, v. 3. Ebenso noch Isa. 45, 13; 55, 1.

אָרֶי, v. 5. Fast ausschließlich bei Deutero-Isaias: 40, 28. 30. 31; 43, 22. 23. 24; 47, 12. 15; 49, 4; 57, 10; 62, 8; 65, 23.

סְבֵּל, v. 7. Isa. 46, 4. 7; 53, 4. 11. קאַף, v. 22. Isa. 47, 6; 54, 9; 57, 16. 17; 64, 4. 8.

Beziehungen wohl nur die zum Heiligkeits-Gesetz bezeichnet werden. Von den übrigen gewinnen die zum zweiten Isaias darum ein gewisses Gewicht, weil das fünfte Capitel mit dem ersten einige Verwandschaft zeigt (vgl. meinen Commentar, S. XIX). Darum dürfen wir vielleicht auch

Als ausschlaggebend kann unter den aufgeführten

mit dem ersten einige Verwandschaft zeigt (vgl. meinen Commentar, S. XIX). Darum dürfen wir vielleicht auch für das fünfte Capitel etwa 530 als Entstehungszeit ansetzen.

### Zweites Capitel.

- a. Beziehung zum sog. Deutero-Isaias:
- קקה und הְשְׁוָה v. 13 finden sich nebeneinander gestellt nur noch Isa. 46, 5; auch nur hier findet sich das Hifil im Kanon.
  - b. Beziehungen zu den Psalmen:

בְּחַדְעֵינְךְ v. 18. Nur noch Ps. 17, 8 בַּחַדְעִינְרָ. אָישׁוּן בַּחַדְעָין, v. 3. Neben Jer. 48, 25? nur noch Ps. 75, 11.

קנורים, v. 22. Das Wort begegnet in den Psalmen 55, 16; 119, 54. Vgl. Giesebrecht, a. a. O., S. 232. קרַך קּלָּדְן, v. 4. Diese an sich häufige Wendung erscheint, von Gott gebraucht, Dt. 32, 23 und Ps. 7, 13.

קובו, v. 7 begegnet von Gott gebraucht ausschließlich in den Psalmen.

רולל לאָרֶץ, v. 2. Nur noch Ps. 89, 40.

קרַק אַן, v. 16, erscheint besonders häufig in den Psalmen 35, 16; 37, 12; 112, 10.

רְבֶּטְ, v. 21, ein in den Psalmen häufiges Wort 11, 9; 25, 34; 37, 14; 51, 40.

אָבֶע, v. 9, erscheint als Qal nur noch Ps. 9, 16; 69, 3. 15.

עקב, v. 2 ist ein den Psalmen sehr geläufiger Ausdruck, 23, 2; 65, 13; 74, 20; 83, 13.

אָאָר, v. 7. Nur hier und Ps. 89, 40. הַנְיַעַ ראִשׁ , v. 15. In den Psalmen häufig , 22, 8; 109, 25 i. ö.

קשָא כַּף, v. 19. Nur noch Ps. 63, 5; 119, 48. אַטָּן, v. 11. 12. 19, erscheint fast ausschließlich in

עַפַר, v. 11. 12. 19, erscheint fast ausschleislich den Psalmen.
קצה קה קנה ענה, v. 16. Nur noch Ps. 22, 14; 35, 21.

רְבָּה, v. 22. Als Piel nur noch Ps. 44, 13. אַשְקְרָה, v. 19 erscheint in den Psalmen 63, 7; 90, 4;

Dazu kommen Wörter und Wendungen, die unser Capitel mit dem Psalter gemein hat, die aber nicht gerade als besonders charakterische Beziehungen bezeichnet werden können, wie von v. 2, 5, 8, 16, 21, Ps. 21, 10: 35, 25:

מוג desonders charakterische beziehungen bezeichnet werden können, wie בְּלֵע, v. 2. 5. 8. 16. 21. Ps. 21, 10; 35, 25; 55, 10. בְּלֵע, v. 17. Ps. 17, 3; 31, 14; 37, 12.

עובל ויונק א. 21. Ps. 78, 64. עובל ויונק v. 11. Ps. 8, 3. ניונק v. 3. In bildlicher Bedtg. Ps. 16, 8; 74, 11; 109, 31; 110, 5; 121, 5. עובר v. 4. Ps. 79, 6.

c. Beziehungen zu dem Deuteronomium: קַּחַרִראָּן, v. 3. Von Gott gesagt nur noch Dt. 29, 23.

יוָבְּי אָן אָן, v. 5. Von Gott gesagt nur noch Dt. 29, קרוך קשָׁח, v. 4. Von Gott gesagt Dt. 32, 23.

ንዚን, v. 6. Von Gott gesetzt nur noch Dt. 32, 19.
Besonders wichtig sind bei dem zweiten Capitel die
d. Beziehungen zu Ezechiel, auf welche Nägelsbach,
(in Lange's Bibelwerk, A. T., 15. Theil: Jer. u. d. Klage-

(in Lange's Bibelwerk, A. 1., 15. Then: Jer. u. d. Klagelieder) bereits hingewiesen hat, und die hier sämmllich zusammengetragen sind.

אָבֶל, v. 8. Im Hifil nur hier und Ez. 31, 15. יְהָרֶע טְאָרֶץ, v. 2. Nur noch Ez. 13, 14, an einer Stelle, die auch sonst von unserm »Dichter« benutzt scheint. Vgl. unten אוה שוא und במל

scheint. Vgl. unten חמל und חמל und ... קובר שקים, v. 10. Ez. braucht statt des sonst üblichen unsere Wendung 7, 18; 27, 31.

קוָה שָּוֹא, v. 14, ist eine specifisch ezechielische Wendung 13, 6. 8. 9. 23. 34 (sogar mit לָּדְ, wie an unserer Stelle). 22, 28. Ferner כָּלִּחָוון שוּא, 12, 24. בַּחַוָּה־שוּא, 13, 7. כָּלִּחָוון שוּא, 21, 28.

אָרֶל, v. 12 findet sich zwar im ganzen A. T., aber am häufigsten bei Ez., drei und dreißig mal.

לא חְמֵל v. 2. 17. 21. Ebenfalls am häufigsten bei Ez. Derselbe braucht es 5, 11; 7, 4. 9; 8, 18; 9, 5. 10. Nur Einmal לְחֵב 24, 14.

יפָּרְעַה יפָּר, v. 15, ist ein specifisch ezechielischer Ausdruck, 16, 14; 23, 12; 27, 3. 4. 11. 24; 28, 12; 38, 4.

אָרֵק, v. 15.16. Außer Soph. 2, 15 nur noch Ez. 27, 36. לְּחָרָ, v. 14, ist ein specifisch ezechielischer Ausdruck.

13, 10. 11. 14. 15 und besonders 22, 28 (vgl. Nägelsbach, a. a. O., S. 24).

Außerdem sind anzuführen:

ענירים, v. 22. Ez. 20, 38. בלח, v. 19. Ez. 14, 3 (bis) 7; 46, 9; 47, 20. הֶעֶלֶה עָסָר, v. 10. Ez. 27, 30. הָעֶלֶה עָסָר, v. 4. Ez. 7, 8; 9, 8; 14, 9; 20, 8. 13. 33 f.; 22, 22; 30, 15; 36, 18.

Nach dem Vorstehenden muß eine Abhängigkeit unseres Liedes von Ezechiel als Thatsache bezeichnet werden, und bemerkenswerth ist die Reihe von sprachlichen



#### des Buches der Klagelieder.

ziehungen zum 27. Capitel, dem Klagelied auf Tyrusmit dürfen wir unser Lied als etwa um 570 entstanden sehen.

## Viertes Capitel.

a. Beziehung zum sog. Deutero-Isaias:

ענאַלוּ בַּרָם, v. 14 erscheint wörtlich wieder גנאַלוּ בַרָם, Isa. 59, 3.

b. Beziehungen zu den Psalmen:

קשׁב mit לְּ, v. 2. Nur noch Ps. 106, 31.

קל־ישְבֵי הַבֵּל, v. 12. Eine den Psalmen eigenthümliche endung 24, 1; 33, 8; 98, 7.

עַלְכֵי אָּרֶץ, v. 12. Ebenfalls in den Psalmen häufig 3; 76, 13; 89, 28; 148, 11.

קשׁיחַ, v. 20. Ps. 18, 51; 28, 8: 84, 10.

שוש, v. 21 mit אין zusammengestellt nur noch i. 40, 17; 70, 5.

יתְה, v. 20. Nur noch Ps. 107, 20.

Dazu kommen wieder Beziehungen von geringerem erth:

תּשְּׁשַהוּה, v. 5. Zu diesem Plur. vgl. Regn. α 2,8. Ps. 113,7. לל, v. 4. Ps. 22, 16; 137, 6. דָּבֶק לי, v. 4. Ps. 22, 16; 137, 6. דָּבֶק לי, v. 11. Ps. 137, 7. הָתְעָרָה, עִינֵ

c. Beziehungen zu dem Deuteronomium:

קבלינה עינינו אל, v. 17. Dt. 28, 32.

, v. 8. Dt. 32, 27.

קנים und קינים, v. 16. Dt. 28, 50.

עמים, v. 19. Dt. 28, 49.

עבית שבי, v. 9. Dt. 32, 13.

Weniger zahlreich und gewichtig als man bei der istigen Verwandschaft zwischen Cap. II und IV erwarten lte, sind diesmal die

d. Beziehungen zu Ezechiel:

Als specifisch ezechielische Wendungen kommen in tracht:

קלֵר הֶּרֶב, v. 9. Vgl. cap. II zu diesem Ausdruck; ferner נָבֶשׁ בְּעֵץ, v. 8. Ez. 17, 24; 21, 1.

קלה חַסָה, v. 11. Ez. 5, 13; 6, 12; 13, 15. Vgl. auch 7, 8; 20, 8, 21.

קא קץ, v. 18. Ez. 7, 2. 6.

נוכה, v. 7. Ez. 41, 12; 42 passim. יוּעם, v. 1. Ak Qal Ez. 28, 3; 31, 8. Doch können diese beiden Stellen wegen des verderbten Textes nicht in Betracht kommen Endlich:

דבק לשון, v. 4. Ez. 3, 26. הְנוּכוֹת שָוַדַי, v. 9. Ez. 36, 30. Auf die angeführten Beziehungen kann eine Abhängigkeit von Ezechiel nicht gegründet werden. Indes liegt auch hier die Sache so wie bei dem fünften Capitel. Die Verwandtschaft zwischen cap. II und IV (vgl. Commentar, S. XIX) verleiht den vorstehenden Beziehungen Gewicht, so dass wir auch für cap. IV als Zeit der Abfassung etwa das Jahr 570 ansehen dürfen.

## Drittes Capitel.

a. Beziehungen zu Ezechiel: ארי, v. 10. Ez. (aber nur) 22, 25.

עור, v. 54. Ez. 37, 11.

נורח, v. 9. Ez. 40, 42.

b. Beziehungen zum sog. Deutero-Isaias:

דומם, v. 26. Nur noch Isa. 47, 5. Hab. 2, 19. י, v. 7. Eine ähnliche Wendung Isa. 47, 6.

Ps. 106, 45.

קרוד, v. 19. Nur noch Isa. 58, 7.

נחו לחי, v. 30. Nur noch Isa. 50, 6.

קרב חַסְדיו, v. 32. Ebenso Isa. 63, 7.

עבר (שבר, v. 47. Die Wendung, welche sich allerdings nur hier findet, ist verwandt Isa. 59, 7: שׁר (שָׁבֶר.

אַשִּיב אָל לֵכ, v. 21. Nur noch Isa. 44, 19; 46, 8. Dt. 4, 39.

c. Beziehungen zum Pentateuch:

אַל כַשְׁמֵים, v. 41. Nur noch Dt. 3, 24.

לענה, v. 15. 19 mit ראש verbunden, Dt. 29, 17. אָקשות משקים, v. 35, eine im Dt. häufige Wendung

16, 19; 24, 17; 27, 19. נשה v. 17. Das Qal nur noch Dt. 32, 18. , v. 39. Nur noch Num. 11, 1. עור und בשר neben einander Lev. 8, 17. Num. 19, 5. d. Beziehungen zu den Psalmen:

קּגֵראָיש, v. 33. Nur noch Ps. 4, 3; 49, 3; 62, 10. Jer. 32, 19 בָּגֶראָּדָם. עמול, v. 64. Unsere Wendung begegnet Ps. 28, 4;

94, 2. Jer. 51, 6? שלם נמול. קחַשַׁכִּים, v. 6. Nur noch Ps. 74, 20; 88, 7; 143, 3. יום אַקרָאַן, v. 57. Eine in den Psalmen sehr häufige

Wendung, Ps. 56, 10; 102, 3; 116, 2. דְּמְעָה mit י<u>ר</u>ד, v. 48. Ps. 119, 136.

עָשָא כַּף, v. 41. Nur noch Ps. 63, 5; 119, 48. מחי עולם, v. 6. Nur noch Ps. 143, 3.

, v. 14. 63. Nur noch Ps. 69, 13; Job 30, 9. , v. 49. Ps. 77, 3.

L

הָקִיף, v. 5. Ps. 17, 9; 88, 18. עמות, v. 4. Ps. 34, 21; 51, 10. קּצָה קָה, v. 46. Ps. 22, 14; 35, 21.

עמו מים, v. 54. Aehnlich Ps. 42, 8; 69, 2. 3. שוח, v. 20. Nur noch Ps. 44, 26. Vgl. auch 42, 5. 7.

שָׁוַע, v. 8. Ps. 88, 14. 15. קשָׁקִיף מְשָׁמַיִם, v. 51. Ps. 14, 2; 53, 3; 102, 20 u. ö.

חַחְחָח, v. 55. Nur noch Ps. 88, 7. Außerdem finden sich in unserm Capitel eine Reihe in den Psalmen sehr häufiger Wörter: אָמונָה, v. 23.

אָסִיר, v. 34. חֵלֶק, v. 34. וְנַח, v. 17 (Ps. 88, 15). חֵלֶק, v. 24 (Ps. 16, 5; 73, 26; 119, 57; 142, 6). חֶמֶר, v. 22. 32. , v. 10. עוָת, v. 36 (119, 78; 146, 9). ענה, v. 33. עָנִי, v. 1. 19. הַרְוָה, v. 8. 44. עָמַת, v. 53. הָרָוָה, v. 15.

רְנְחָה, v. 56. רַנְחָב, v. 22. Auffallend sind unter den angeführten Beziehungen die zum zweiten Isaias und unter denen zu den Psalmen

speciell die zum 88. Psalm, einem Klagelied der im Exil Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 14. 1894.

# 50 Löhr, der Sprachgebrauch des Buches der Klagelieder.

befindlichen Gemeinde. Doch sind diese Beziehungen nicht wesentlich genug, um darauf eine Abhängigkeit zu gründen. Das dritte Capitel wird, wie wir aus Inhalt und Form schließen, mit dem cap. I und V etwa gleichalterig, möglicherweise etwas jünger sein.

Ich habe hiermit das Material vorgelegt, aber Schlüsse daraus nur mit größter Vorsicht gezogen, in der Absicht, die Grenze zwischen Thatsache und Vermuthung auch in dieser kleinen Specialfrage andern und mir selbst recht gegenwärtig zu halten 1).

1) Wie leicht durch den Zufall sprachliche Uebereinstimmungen sich finden, ohne dass sonst irgend welche Beziehung besteht, dafür

aus unserm vorliegenden Material ein Beispiel: die Berührungen unseres Buches mit Ps. 119: סים, 1, 16. Ps. 119, 20. סים, 1, 15. v. 118. שיף, 1, 21. v. 4. 162. מין דער, II, 22. v. 54. יון איף, II, 19. v. 148. יים, III, 58. v. 154. יון דער, III, 24. v. 57. יים, III, 48. v. 136. יים איף, III, 41. v. 48. יים, III, 36. v. 78. יים, III, 48. v. 136. יים, דער, V, 10. v. 53. Im Ganzen 13 Parallelen.

#### Sind Thr. IV und V makkabäisch?

Eine Prüfung der von S. A. Fries zu Upsala aufgestellten Behauptung. Von Prof. Max Löhr, Breslau <sup>1</sup>).

Unter den mannigfachen Versuchen, welche gemacht worden sind, das Problem von der Entstehung des Buches der Klagelieder zu lösen, ist der jüngste und durch die Neuheit seiner Behauptungen eigenartigste der im vorletzten Bande unsrer Zeitschrift S. 116 ff. niedergelegte von S. A. Fries zu Upsala.

Zunächst bilden nach Fries' Urtheil cap. I—III ein sicher auf die Katastrophe von 586 bezügliches Ganzes, dessen Verfasserschaft er geneigt ist, dem Propheten Jeremia zuzuschreiben. cap. I und II sind ein Klagelied (so!) über den Untergang Jerusalems und des Volkes, cap. III ein solches über das Schicksal des Verfassers. Mit diesen drei Liedern (so!) — es soll wohl Capiteln heißen — ist der Stoff erschöpft.

Außerdem meint Fries, die *Möglichkeit* einer Erklärung von cap. IV und V aus den Verhältnissen der Makkabäerzeit dargelegt zu haben und überläßt es weiterer Prüfung, diese Möglichkeit zur Thatsache zu erheben.

Niemand wird Fries darin widersprechen, dass der Untergang des Südreichs durch die Babylonier im Jahre 586 der gemeinsame Hintergrund der drei ersten Capitel unsres Buches ist, aber seine Geneigtheit in Jeremias ihren Versasser zu sehen, dürste nur von wenigen getheilt werden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Eingegangen am 11. August 1893. B. St.

Der alten — sie erscheint schon beim Chronisten, Paralip.  $\beta$  35, 25; mein Commentar, Göttingen 1891, S. 20 ff. — Tradition von des Jeremias Autorschaft, die bei dem prophetischen Geiste unsrer Lieder nicht unmotiviert erscheint, stehn doch gewichtige Bedenken gegen-Denn während sich noch recht wohl nachweisen über. läst, wie jene Tradition entstanden ist, - indem man irrthümlicherweise IV, 20 auf den König Josias bezog bleiben bei Annahme jeremianischer Abfassung Thatsachen wie die folgenden unerklärt: Erstens, dass das Buch nicht den geringsten Hinweis auf Jeremias als Verfasser bietet; dass es vielmehr den Hagiographen ohne jede einleitende Notiz — man denke an die Prophetenbücher — über seinen Autor zugewiesen ist. Dann dass es von andrer Hand als das Weissagungsbuch ins Griechische übersetzt, also unabhängig von dem Letzteren muß umgelaufen sein. Dazu kommt, dass einzelne Stellen, wie z. B. II, 9 c (vgl. m. Comm., S. 24), ferner dass die Sprache (vgl. m. Untersuchg., ZATW. 1894, S. 31 ff.) der jeremianischen Autorschaft durchaus widersprechen. Das wichtigste Argument aber gegen Fries ist wohl in diesem Falle die literarische Abhängigkeit der cap. I-III von anderen Theilen des Auch für diesen Punkt verweise ich auf meine soeben angeführte Untersuchung S. 41 ff.

Noch weniger darf Fries auf Zustimmung rechnen bei seiner Eintheilung des Buches, daß er nämlich cap. I—III als ein zusammengehöriges Ganze ansieht. Es sind ja bei dieser Frage alle möglichen Versuche gemacht worden (vgl. m. Comm., S. 28 f.), soviel aber ist doch jetzt als gesichertes Resultat derselben anzusehen, daß man cap. III nimmer mit I und II wegen ihrer sachlichen Verschiedenheit auf dieselbe Linie stellen darf, und daß auch cap. I und II nicht als Kinder Eines Vaters gelten können, weil ersteres dispositionslos, das andere wohl disponiert ist, dieses auch durch einen dichterischen Schwung

er Gedanken sich auszeichnet, der jenem fehlt, und endlich eide eine verschiedene Buchstabenfolge aufweisen.

Dieses Argument zwar sucht Fries zu entkräften, idem er folgende Hypothese aufstellt: In cap. I hat urprünglich die p-Strophe v. 17 vor der y-Strophe v. 16 Denn v. 17. 16 geben »auch einen guten estanden. Der Abschreiber hat unter der Macht der Geinn«. vohnheit y vor D gestellt, doch schon sogleich seinen Irrhum bemerkt und darum in cap. II und III besser aufepasst und dem eigenwilligen Dichter das 5 vor y nach-Es löst diese Vermuthung ebenso wenig wie eschrieben. früheren das Räthsel. Denn der Gedankengang ist ei der überlieferten Reihenfolge der Verse ebenso holperig vie bei der Fries'schen Umstellung: v. 12-19 redet die Stadt, v. 17 ist eine Aussage des Dichters über die Stadt, lie den Zusammenhang überall, früher oder später, unterricht. Darum fehlt eigentlich schon jeder Grund zu 'ries' Umstellung. Ausserdem, wann soll das Fries'sche Abschreiberversehen passiert sein? Die griechische Ueberetzung hat bereits die Reihenfolge y-p für das erste ied. Also war zu ihrer Zeit der Fehler schon begangen. Also hatte der Dichter der Makkabäerzeit durchaus die Wahl zwischen beiden Buchstabenfolgen. Ebenso unnatürlich wie die eben behandelte Hypothese ist Fries' nhaltsangabe der ersten drei Lieder: Was soll es heißen: cap. I betrachtet das Unglück mehr im Allgemeinen, nehr wie es faktisch war, ohne von der Ursache zu sprechen ? - Ist die Ursache des Unglücks nicht deutlich genannt v. 5<sup>b</sup>. 8<sup>a</sup>. 12<sup>b</sup> c. 13 ff.? — Ist das Unglück nicht specialisiert bis ins Einzelste, v. 4-6. 10. 11? - Der Unterschied zwischen cap. I und II liegt vielmehr darin, dass II, 2. Hälfte der Dichter als Prophet zur Stadt redet, vgl. m. Comm., S. 17 f. Fries ist in die Eigenart unsrer Lieder garnicht eingedrungen, sonst hätte er merken müssen, dass sie eine Schematisierung, wie er sie giebt, garnicht

vertragen. Mit seinem Urtheil über cap. III ist er vollends in die Irre gegangen, vgl. Smend, ZATW., VIII, S. 62, Anm. 3 und m. kurzgefast. Comm., S. XIX.

Viel wichtiger als diese Ansichten Fries' zurückzuweisen ist nun eine Prüfung seiner Behauptung, dass cap. IV und V aus den Verhältnissen der Makkabäerzeit zu erklären seien.

Einig sind wir mit ihm darin, dass cap. IV und V

nicht von Jeremias stammen. Als Hauptargument macht Fries geltend IV, 20, das günstige Urtheil über den König Zedekias. Nun aber schließt er weiter: da der Scribent IV, 13 über Propheten und Priester von denselben Gedanken beseelt ist wie Jeremia, kann er in keiner günstigeren Stimmung gegen Zedekia gewesen sein, da dieser mit Propheten und Priestern gemeinschaftliche Sache machte. Also kann kein Zeitgenosse des Jeremias das 4. Capitel geschrieben haben. Also ist es nicht möglich, cap. IV auf die Begebenheiten von 586 v. Chr. zu deuten. Also kann es nur auf 168 bezogen werden. Cap. IV gehört also der Makkabder-Zeit an!

Dieses mit stürmender Hand gewonnene Resultat wird durch eine nicht weniger eilige Exegese mehrerer Stellen noch unterstützt.

Ich bleibe demgegenüber bei der Behauptung, dass der unbekannte Dichter cap. IV im Blick auf die Ereignisse von 586 gedichtet habe und werde jetzt Fries zu widerlegen versuchen.

Da der Verfasser über Priester und Propheten dasselbe Urtheil hat wie Jeremias, so kann er nach Fries auch über Zedekias kein andres Urtheil haben als der Prophet. Ist es für Fries undenkbar, das Jemand aus der Umgebung des unglücklichen Königs — wir sind nach der Katastrophe — über Priester und Propheten als Unheilstifter geurtheilt, den schwachen König aber als das Opser der Machinationen jener beklagt habe? Zufällig

ennen wir eine Familie aus den Hofkreisen, deren Mitieder dem Jeremias freundschaftlich gesinnt sind und eichzeitig vom Könige als Vertrauensmänner verwendet erden, also ihm nahe gestanden haben müssen. Es ist e Familie des Schaphan, auf welche B. Stade in seiner esch. d. Volk. Israel, I, S. 650 ff. längst aufmerksam macht hat: Schaphan und sein Sohn Achikam erscheinen zi Gelegenheit der Auffindung des Ur-Deuteronomiums als en prophetischen Ideen zugethan. Von den Söhnen dieses chaphan ist es Jer. 26, 24 Achikam, der den Propheten gen den fanatischen Volkshaufen schützt. Elasa, in ensten des Königs nach Babel gesandt, überbringt der rtigen Exulanten-Gemeinde einen Brief mit einem Orakel s Jeremias, 29, 3 ff. In Gemarja's Zelle im Tempel rf Baruch des Jeremias Weissagungsbuch verlesen, 36, 10 ff. ıdlich ist es offenbar Gedaljah, der sich für den gengenen Gottesmann verwendet, 40, 2 ff. Es erscheinen se Männer dem Herrscherhause zugethan, daneben dem opheten und seinen Ideen zwar gewogen, aber doch thrscheinlich außer Stande, ihnen irgend welchen Einss zu verschaffen. Solcher Männer kann es recht woh ch mehrere gegeben haben. Warum könnte nicht von 1em von ihnen das Lied stammen? — Zumal der Dichter , 17-20 sich als zum Gefolge des Königs gehörig zu zeichnen scheint. Somit ist es doch trotz v. 13 und 20 sres Liedes sehr wohl möglich, dasselbe auf die Vornge von 586 zu beziehen.

Von den Stellen, welche Fries zur Unterstützung iner Makkabäer-Hypothese beibringt, ist keine einzige sschlaggebend:

Denn wie kann man ernstlich IV, 1ª Klage über »die erdunklung des Tempelgoldes und die Verwandlung des stbaren Erzes« mit Mach. a I, 22 der Nachricht, das untiochus Epiphanes alles Goldblech, das sich an den

heiligen Gefäsen im Tempel und auch am Tempelgebäude selbst befand, abschälen« ließ, in Parallele stellen?

Aehnliche Vergleichungen sind: Thr. IV,  $1^b$ . — Mach.  $\alpha$  IV, 38. v. 5—8. — I, 26. v. 15. — I, 37 f. 3, 51. v. 19. — II,  $28^{-1}$ ).

Dazu kommt, dass Fries manche Stellen völlig misversteht: v. 1 כתם und זהב sowie אבניקדש sind bildlich Das ist in meinem Commentar, den Fries zu verstehn. gekannt hat (vgl. s. Abh., S. 120 Anm.), ausführlich nachgewiesen. Ebenso verfehlt ist es in v. 7 und 8 eine Beschreibung der Kleidung der Nasiräer zu finden. Es wird vielmehr die infolge der drückenden Hungersnoth elende Erscheinung der sonst stattlichen, durch ihr blühendes Aussehen auffallenden Fürsten geschildert. Von v. 12 sagt Fries, er »drücke keineswegs aus, was man von Jerusalems Befestigung zu Jeremias' Zeit dachte. Tiglat-Pileser noch Necho noch Nebukadnezar scheinen solche Gedanken gehabt zu haben.« Gewiss nicht! Merkt aber Fries garnicht, dass hier ein Patriot von seinem Vaterlande redet? — Derselbe, der II, 15 Jerusalem eine Stadt von vollendeter Schönheit, die Freude der ganzen Welt nennt? — Oder will Fries diese Aussage auch wieder wörtlich verstehn?

Die Pflichtvergessenheit der Priester und ihre entsprechende Beurtheilung von Seiten des Volkes macht Fries vorsichtigerweise nicht zu einem unbedingten Argument für die makkabäische Abfassung. Schamlose Priester hat es zu allen Zeiten gegeben; über solche klagt Regn. α 2, 12 ff. und Mal. 2, 9 gleicherweise. Ebenso aber auch Jeremias; Fries selbst citiert 11, 11 ff., 26, 8 ff. Dazu kommt etwa 29, 21 ff., das von zweier Propheten, der Priester Parteigenossen, schändlichem Treiben handelt.

<sup>1)</sup> Ich bitte dringend, die Stellen zu vergleichen; es ist in mancher Hinsicht interessant; sie abzudrucken fehlt der Raum.

Ebenso anerkennt Fries als das Naheliegendste, die in IV, 17 erwartete Hülfe auf Aegypten zu beziehen unter Vergleichung von Jer. 37, 5—11. — Vers 21 f. redet von der Rivalität Edoms und Israels. Stücke wie Isa. 34. Jer. 25, 15—17; 49, 7—22. Ez. 25, 35. Ps. 137 reden von derselben Sache und weisen mit unsrer Stelle in dieselbe Zeit: kurz nach dem Exil. Denn v. 22a: nicht wird er dich, Tochter Zion, wieder verbannen, passt dieser Ausdruck in die Makkabäerzeit?

Die Wörter נכיא und נכיא haben für unsre Widerlegung keine Bedeutung. bezeichnet im A. T. ebenso gut den König wie den Hohenpriester oder das Volk Israel, und unter נכיא hat man zu allen Zeiten etwas anderes verstanden. Das lehrt die Geschichte des Prophetenthums. Man muß diese Wörter dem Zusammenhange und der Zeit entsprechend verstehn, in die man das ganze Stück verweist. Das gilt in unserm Falle besonders von המשרח.

Wir möchten bei den Ausführungen Fries' über cap. V wirklich fragen, ob das Capitel hat makkabäisch sein müssen, weil nun einmal cap. IV makkabäisch war? Seine beiden Argumente für die makkabäische Abfassung entnimmt er den Versen 6 und 4. Nach seiner Meinung könne das אשור in v. 6 unmöglich Babel bezeichnen, wie in Jer. 2, 18. Mich. 7, 12, sondern müsse gleichbedeutend sein mit »Perserherrschaft«, Esdr. 6, 22. Der (übrigens seinem Hebräisch nach recht bedenkliche) Satz bedeute dann: Man hatte sich der Herrschaft Aegypten (so!) und Persiens unterworfen, um in Ruhe und Frieden zu leben. Persien hier und nicht Babel. Warum? - Weil Fries das Capitel für makkabäisch hält! — Vers 4 soll nach Fries besagen, dass das Volk von solchen unerhörten Lasten gedrückt war, dass es ihnen erschien, als ob sie für jeden Wassertropfen und für jedes Stück Holz hätten bezahlen müssen. Wenn ich recht verstehe, so sagt der Vers, daß sie thatsächlich bezahlen müssen für Wasser und Holz. Der ganze Zusammenhang sagt: Fremde herrschen über uns, *Fremde ziehen Nutzen aus dem Lande*: wir selbst, wir Israeliten, fühlen uns in der Heimath wie Fremdlinge.

Wir glauben hiermit, die makkabäische Abfassung unsrer Lieder, soweit sie auf Fries' Argumente sich stützt, als unmöglich erwiesen zu haben.

Es liegt mir zum Schlufs daran, noch mit kurzen Worten zu sagen, weshalb eine solche Annahme überhaupt unmöglich ist.

Fries hat, um seine Makkabäer-Hypothese zu begründen, einfach einzelne Stellen unsrer Lieder mit einzelnen Stellen aus den Makkabäer-Büchern in Beziehung gesetzt. Dass diese Stellen durchweg zu einander passen wie die Faust aufs Auge, so zu sagen, ist ja eine Sache für sich. Fries' ist ein methodischer. Zweisellos werden sich in irgend einem Liede, das den Untergang einer bestimmten Stadt durch Feindeshand beklagt, Stellen finden, die auch auf ein anderes ähnliches Ereignis der Geschichte passen. Dass sich also dieser und jener Vers, wie Fries sich ausdrückt, durch die Begebenheiten von 170-167 »erklären« lässt, damit ist wenig oder nichts gewonnen. Es hätte Fries in Erster Linie darauf ankommen müssen, die charakteristischen Merkmale der makkabäischen Zeit in den zwei Capiteln aufzuweisen, die Gesetzestreue der jüdischen Gemeinde einerseits, die Gotteslästerung und Religionsverfolgung von Seiten der Feinde andrerseits. Dann wäre seine Vermuthung ihm sofort als irrthümlich erschienen. Denn wo ist in unsern Liedern nur das Geringste der angeführten Merkmale? - Fries vergleiche doch einmal Ps. 74 Dort der Nothschrei einer und cap. IV mit einander. ecclesia pressa, dass Jahwe gelästert, sein Tempel entweiht ist, und das sie, die gesetzestreue, voll Märtyrermuth, das Alles erleben muss. Hier dagegen klagt ein untergehendes

Volk, und wird von seinen Besten, unter denen wir doch



len Dichter suchen müssen, darüber belehrt, dass dieses schwere Geschick nur die unerlässliche, göttliche Strafe für sein langjähriges Sündenleben sei. Der Unterschied rwischen beiden Situationen ist so deutlich merkbar, dass bis jetzt Niemand — allerdings zu Fries' Erstaunen, vgl. Abh., S. 113 — auf den Gedanken verfallen ist, irgend eines unsrer Capitel als aus der makkabäischen Zeit tammend anzusehen.

Dass einzelne Psalmen mit Glück makkabäisch genannt vorden sind, wird Niemand leugnen. Dass dieser Versuch uch auf andre Stücke der alttestamentl. Poesie ausgedehnt verde, ist an sich nicht zu beanstanden. Einen solchen ersuch bei dem Buche der Klagelieder wenigstens angeregt nd auch indirekt als aussichtslos nachgewiesen zu haben, t das Verdienst von Fries' Arbeit.

# Die Unterschiedlosigkeit zwischen Pathah und Segol.

Von Dr. M. Gaster, Oberrabbiner der Spanischen u. Portugiesischen Gemeinden Englands.

In der sehr interessanten Arbeit über Hajjug's Bruchstück (diese Zeitschrift 1893) bemerkt Dr. Peritz (p. 178) indem er von der Hs. der kgl. Bibliothek zu Berlin spricht: »Dass die Vocalisierung der hebräischen Wörter eine ganz nachlässige und willkürliche ist und von einem unkundigen Copisten herzurühren scheint, der auch Pathah und Segol in der Aussprache wenig oder gar nicht unterschied.«

Die Sache verhält sich aber durchaus nicht so einfach, wie es auf den ersten Anblick aussieht. Es ist mehr als zweifelhaft ob wir es wirklich mit einem »un kundigen Copisten« zu thun haben.

Die Aussprache der hebräischen Vocale und Consonanten ist ein Tema, das mich schon seit Jahren beschäftigt und ich glaube behaupten zu können, dass diese Frage bisher noch kaum aufgeworfen, viel weniger beantwortet worden ist.

Ich habe Gelegenheit mit Juden von allen Ländern Asiens und Afrika's zu verkehren und ihre Aussprache des Hebräischen genau zu beobachten. Es zeigen sich denn bedeutende Differenzen in der Aussprache, trotzdem sie alle die sogenannte sephardische Aussprache haben. Die Karäer in der Krim und Odessa lesen auch die Buch-



#### zwischen Pathah und Segol.

taben und Vocale etwas verschieden, von der Aussprache Ler Sephardim. Die Juden in Indien unterscheiden sehr cenau zwischen Gimmel rafeh und hazak, ebenso zwischen Daleth rafeh und hazak und alle anderen Buchstaben des כנרכפר. Teth und Tau wird genau unterschieden, ebenso Kaph und Koph ⊃ und p, welch letzterer Buchstabe von Maroccaner aus Marakisch (Inner Marocco) so guttural gesprochen wird, dass es fast gar nicht mehr gehört wird and beinahe als h verklingt. 'Ain und Alef werden von diesen letzteren auch genau unterschieden, dagegen nicht Schin von Sin. Sie wissen, dass ein Unterschied zwischen beiden existirt, sind sich aber in concreten Fällen dessen nicht bewusst und lesen Sabbath und scham Dy. Von anderen Eigentümlichkeiten sehe ich ab, da ich hier keine eingehende Behandlung des Gegenstandes beabsichtige. Die Karaiten sprechen Tzade als Tschade und haben noch andere sonderbare Aussprache der Buchstaben, die unabhangig vom Türkisch-Tatarischen ist, welches ihre gewöhnliche Umgangssprache ist. Noch viel seltsamer gestalten sich die Verhältnisse in Jemen, wo die Consonanten streng arabisch ausgesprochen werden, mit Unterscheidung von rafeh und hazak und Dagesch forte. Außerdem sind in Jemen beide Aussprachen der Vocale heimisch. wird Sephardi, in der Umgegend Aschkenazi gesprochen - wenn ich mich dieser Ausdrücke bedienen darf, um damit die beiden in Europa bekannten Vocalsysteme zu bezeichnen. So weit, in wie ferne wir es mit moderner Aussprache zu thun haben. Dass das Schewa heutzutage systematisch falsch gelesen wird, geht unzweideutig aus den Schriften aller alten Grammatiker hervor, von den Dikduke ha-te amim bis zu Kimhi. Schon Transscriptionen wie Solomon und Gomorrah für שלמה und עמונה deuten darauf hin.

Misslich gestaltet es sich daher, wenn man die Frage lösen will: wie wurden hebräische Texte im Mittelalter und im Altertume und in verschiedenen Ländern gelesen? Sobald es sich um die Bibel als solche handelt, stehen wir vollständig ratlos da; der Text und die Vocalseichen sind fixirt und bleiben es so durch die Jahrhunderte. Seltene Ausnahmen machen Texte, die zum Profan Gebrauche geschrieben wurden. So z. B. eine alte Hs. (XV. Jhdt.), die in Persien geschrieben wurde (in meinem Besitze) und andere ähnliche.

Eine geringe Hülfe bietet uns das sogenannte superlineare System der Vocalisation. Da aber dieses, meiner Anschauung nach, für den hebräischen Text jüngeren Ursprunges ist als dasselbe für das Targum, so verliert es einigermaßen von seinem Werte. In jenem zeigt sich der Einfluß des anderen Systems, wo die Vocale meist unter den Buchstaben zu stehen kommen; und es ist zum Teile von diesem abhängig so weit es sich um den hebräischen Text handelt.

Ich habe daher mich erstens nach punctirten nicht biblischen Texten umgesehen, und habe mein besonders Augenmerk auf alte Gebetbücher gerichtet. Darin spiegelt sich am reinsten — so weit man es eben verfolgen kann - die eigentümliche Färbung der Aussprache ab. bücher sind aber leider nicht sehr alt. Aber auch so liefern sie reiche Ausbeute. Auf diese Weise ist es mir gelungen, festzustellen, dass bis zum XIII. Jhdt. und noch später in Central- und Ost-Europa von einer Verschiedenheit der Aussprache von den Sephardim nichts zu ent-Pathah und Kamez wechseln mit einander decken ist. ab, ebenso Schewa und Zere etc. Gebetbücher aus Korfu geben dem Schewa fast immer den vollen Vocalton des ĕ oder ē. Auch biblische Stücke werden in ähnlicher Weise in den Gebetbüchern behandelt.

Außerdem sind die *Fehler und Irrtümer* der Copisten eine Fundgrube für den Forscher. Wo ein Fehler systematisch wiederkehrt, ist es kein Fehler mehr, der von Unsenheit herrührt, sondern der Grund liegt tiefer. Benmte Vocalseichen hatten eine verschiedene Bedeutung den Verfasser und eine andere für den Copisten, der somit verwechselte. Wir erhalten dadurch einen igerzeig für die Aussprache derselben und werden sonählich in den Stand gesetzt die Töne und Tonseichen wauer zu bestimmen.

Es ist gewiss nicht gewagt, zu behaupten, dass die cale, jedenfalls in jener Gegend und um jene Zeit wo 1 wann das superlineare System der Vocalbezeichnung kam, nicht den vollen klaren Laut hatten, den ihnen derne Grammatiker zuschreiben. Es waren vielinehr bestimmte dunkle Laute, wie noch heute die arabischen d, wo drei Zeichen die volle Stufenleiter der Laute sdrücken. Genau so muss es sich mit Pathah, Segol, tef-Kametz und H. Zere etc. verhalten haben. In jenem stem fehlen uns nämlich alle Composita und für Segol ht regelmä/sig Pathah. Dieses muß demnach ungefähr e a im englischen man gelautet haben, wo sowohl e auch a, letzteres schwächer, gehört wird. In allen rgum Hss., welche jenes System der Vocalzeichen haben, rd man vergebens nach einem Zeichen für Segol suchen. Hss. aus Jemen, in welchen jenes System durch das Europa gebräuchliche ersetzt worden ist, also das superear in infralinear umschrieben worden ist, steht auch pelmässig Pathah für Segol. ist die regelmässige hreibung für משה in zahlreichen Hss. aus Jemen in inem Besitze.

Nur wenn man diese Zwitteraussprache für Pathah d Segol annimmt, erklärt sich sonderbare Anomalie der golatformen, die manchem Grammatiker eine schwere inde bereitet haben. Der Uebergang von Segol in Pathah nur scheinbar. Es ist eine emphatischere Aussprache selben Lautes, worin auf die zweite (a)-Hälfte größerer chdruck gelegt wurde.

deutlichem a, wird¹) regelrecht מֵלְכִּר. Ebenso wird der a-Laut verlängert, sobald der Nachdruck des ganzen Satzes darauf fällt und aus: מָן ausgesprochen מָלָּוּן am Ende des

Satzes.

Der Copist der Hs. der kgl. Bibliothek ist demnach unzweifelhaft in Jemen heimisch; das ergibt sich mir aus dieser einfachen Thatsache, daß er Pathah mit Segol verwechselt. Er transscribiert ferner von einem Originale, welches mit jener Superlinear-Vocalisation versehen war und deshalb auch in älterer Zeit in Jemen geschrieben sein wird.

Weit entfernt daher, ein unwissender Copist zu sein, ist es ein dialectisch geschulter und diese Hs. ein Element mehr in der Reihe von ähnlichen für die Geschichte der Sprache wichtigen Hss.

Ich zweisle nicht daran, das eine erneuerte, noch der oben skizzirten Richtung angelegte Untersuchung, von überraschenden Resultaten auch für die hebräische Grammatik sein wird. Das einzige Beispiel der Segolatformen zeigt, von welcher Bedeutung eine solche Untersuchung sein kann.

<sup>1)</sup> Die in dem Worte »wird« der Erscheinung gegebene Formulierung ist nicht ohne Bedenken.

B. St.

# Die syrische Uebersetzung der Proverbien

textkritisch und in ihrem Verhältnisse zu dem masoretischen Text den LXX und dem Targum untersucht

von Hermann Pinkuss, Dr. phil.

## Einleitung.

Ueber den Nutzen der Peschittho für die Kritik des Alten Testaments besteht heute bei Niemand mehr ein Zweifel, auch nicht darüber, dass ihr trotz ihrer Mängel neben der vielgeschätzten und vielbenutzten griechischen Uebersetzung eine hervorragende Stellung in der Reihe der alten Bibelübersetzungen wegen ihres Alters und ihrer wörtlichen Uebertragungsweise zukommt. Die Aufmerksamkeit, die man ihr in neuerer Zeit zuwendet, bekundet sich teils in Specialarbeiten über sie selbst 1), teils in ihrer

¹) Die hierher gehörige Litteratur verzeichnet Nestle, im Artikel »Syrische Bibelübersetzungen« in Herzog und Plitts Real-Encyklopädie f. prot. Th., und Stenij, Edv., de syriaca libri Jobi interpretatione, quae Peschîta vocatur. P. I, Helsingfors 1887. Hinzuzufügen sind noch: Sebök, M., Die syrische Uebersetzung der 12 kleinen Propheten und ihr Verhältnis zu dem massoretischen Text und den älteren Uebersetzungen etc. Breslau 1887; Oppenheim, B., Die syrische Uebers. des fünften Buches der Psalmen (Ps. 107—150) und ihr Verhältnis zu den älteren Uebersetzungen etc. Leipzig 1891. Rahlfs, A., Beiträge zur Textkritik der Peschita, in dieser Zeitschrift IX, 1889. Mandl, A., Die Peschittha zu Hiob, Leipzig-Budapest 1892.

stärkeren Verwendung bei textkritischen 1) und exegetischen Bearbeitungen des A. T.'s.

Bevor aber ihr wahrer Wert und ihre Verwendbarkeit für kritische und exegetische Zwecke mit Sicherheit festgestellt werden kann, sind eine Anzahl von Untersuchungen zu erledigen: zunächst die Fragen nach der Beschaffenheit ihres Textes, nach ihrer Entstehungszeit, der Religion ihrer Uebersetzer und der Methode ihrer Uebertragung, dann aber nach ihrem Verhältnis zu dem masoretischen Text und den übrigen alten Uebersetzungen. Das hat schon Roediger in der Halleschen Literatur-Zeitung 1832, 4 ausgesprochen, und auch Baethgen?) weist mit Recht darauf hin, dass bei der Spärlichkeit und Dunkelheit der alten Nachrichten über das Alter der Pesch. »der einzige Weg, um zu einem selbstständigen Urteil, und wenn auch nur relativer Klarheit zu kommen, der ist, die einzelnen Bücher genau auf ihre Anlage, ihr Verhältnis zu unserem hebräischen Text und den übrigen alten Uebersetzungen, sowie auf etwaige Eigentümlichkeiten in der Manier des Uebertragens zu untersuchen und aus diesen Einzeluntersuchungen ein Gesamtresultat zu ziehen«.

Von diesen Voraussetzungen ausgehend, welche Baethgen selbst in seiner mustergiltigen Arbeit »Der textkritische Wert der alten Uebersetzungen zu den Psalmen« in den JPT VIII, 405 ff. und 593 ff. befolgt, soll auch die Untersuchung der in mehrfacher Beziehung interessanten syrischen Uebersetzung der Proverbien geführt werden.

Dieselbe ist aber nicht zu trennen von einer eingehen-

¹) Cornill, Das Buch des Propheten Ezechiel, Leipzig 1886, S. 140—145; Ryssel, V., Untersuchungen über die Textgestalt und Echtheit des Buches Micha. Leipzig 1887. Baumgartner, Ant. J., Étude critique sur l'état du texte du livre des Proverbes etc. Leipzig 1890.

<sup>3)</sup> Untersuchungen über die Psalmen nach der Peschita. Kiel 1878.

n Darstellung des Verhältnisses von S zu G¹), dem S r, wie kaum in einem anderen Buche des A. T.'s, die almen ausgenommen, folgt, und vor allem zum Targum. durchaus notwendige genaue Darstellung des Verhältses von S zu G ist, außer von Baethgen für die Psalmen, her nicht unternommen worden. Und doch hängt von en Ergebnissen sehr wesentlich das Urteil über die lbstständigkeit, und folglich auch den Wert von S ab.

Wer nun die in unseren gewöhnlichen Ausgaben vorgenden Texte der in Betracht kommenden drei Verss. nutzt, wird nimmermehr zu auch nur einigermaßen itstehenden Resultaten gelangen. Zu welchen fehlerhaften hlüssen falsche Texte geleitet haben, wird sich im Verif der Arbeit oft genug, besonders bei dem Vergleiche u. T (= Targum) zeigen. Es handelte sich demnach nächst darum, mit den uns zu Gebote stehenden Hülfstteln einen möglichst korrekten Text der Verss. festzu-Das bewahrt uns vor der Gefahr, einfache Verrbnisse als Textvarianten anzusehen. Dann erst kann r Vergleich der Verss. untereinander, und von S mit m masoretischen Texte (M) folgen. Dem letzteren indess is noch eine Untersuchung der Methode vorangehen, elche S bei seiner Uebertragung anwendet, da man sonst cht in Versuchung gerät, auf eine von M abweichende rlage zu schließen, wo S aus dem einen oder anderen unde nicht wörtlich übersetzte, oder übersetzen wollte.

Den Textzustand G.'s, der uns insofern interessirt, wir nachzuforschen haben, in welcher Gestalt G dem rer vorlag, hat, wie bekannt, der Meister der LXX-itik, Lagarde, in den »Anmerkungen zur griechischen bersetzung der Proverbien« Leipzig 1863, in vollendeter eise dargestellt\*). Es bleibt also die Textesbeschaffen-

<sup>1)</sup> So bezeichne ich von jetzt ab Peschittho und LXX.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Interessant wäre zu untersuchen, inwieweit etwa Lucian zu ner LXX-Revision die Pesch. in den Prov. benutzt hat. Vgl. zu diese Zeitschrift XII, 1892, 2 S. 218 ff.

heit von S und T zu untersuchen. Daraus ergiebt sich folgende Einteilung der vorliegenden Arbeit:

- I. Prolegomena.
  - a) Kollation der verschiedenen Ausgaben von S.
  - b) Kollation des cod. 1106 u. der Ausgg. von T.
  - c) Untersuchung des Verhältnisses von S zu G.
     d) Untersuchung des Verhältnisses von T zu S.
  - II. Darstellung der Methode des Uebersetzers, des Wertes der Uebers. etc.

III. Vergleich von S mit M.

Wärmsten Dank schulde ich Herrn Prof. Th. Nöldeke, der mir auf eine briefliche Anfrage über eine Anzahl von Stellen bereitwillige Auskunft erteilte. Ich habe an den betreffenden Stellen auf seine Bemerkungen, deren Veröffentlichung er mir gestattete, hingewiesen.

Als diese Arbeit bis auf die Proll. im Brouillon vollendet war, machte mich mein Kollege Herr Dr. Silberstein auf die Arbeit Baumgartners (vgl. oben) und Nestle's Recension derselben im LCBl. 1891, 33 aufmerksam. Nestle, ein gewiß maßgebender Recensent, bedauert es, dass der cod. Ambrosianus von Bau. nicht benutzt worden ist, und weist ihm in dem cap. 23, das er grade herausgegriffen hat, das Fehlen einer ganzen Anzahl von Varianten nach, die auch aus Lee zu entnehmen waren. — Ich habe die Arbeit, so weit sie S und T betrifft, flüchtig mit der meinigen verglichen und gefunden, dass durchweg eine Menge von Varianten unberücksichtigt geblieben ist, und daß sie auch sonst nicht geringe Ungenauigkeiten verrät. Ich habe das bei einer Anzahl von Stellen angemerkt: cf. 4, 6; 5, 2; 7, 21; 11, 31; 31, 1. Unvorsichtig ist Bau. in der Annahme abweichender LA., die S vor sich gehabt haben soll: 5, 3; 6, 10; 19, 1; 30, 17. Lagarde's Andeutungen versteht er nicht: 3, 28; 28, 4. Zu 2, 18 a und 19 kennt er Lagarde überhaupt nicht. Für Flüchtigkeit zeugen auch: 3, 21; 5, 20; 6, 3. 7; 7, 18; 21, 9; 22, 3;

27, 13; 30, 1; 31, 19 (hier macht Bau. zum dritten Mal Benselben Fehler). Mit der Quellenangabe nimmt er es nicht grade genau: die Verbesserungen in T zu 6, 22; 11, 29; 20, 25; 29, 19 sind ihm sicher nur aus Levy's >Chaldäischem Lexicon« bekannt. Doch nennt er ihn 23, 14 und sonst öfters zitiert er die LA. von >certaines éditions «. Diese >cert. édit. « sind aber merkwürdigerweise gewöhnlich die LA des cod. 1106 (vgl. I, b), welche Bau. nur durch Levy bekannt sein können. Da Levy »Ms.« hinzufügt, hätte Bau. in der Einleitung zum 2. Bd. bei Levy lesen können, was gemeint ist. Auch Deutsch, der auf die Citate in Midrasch und Talmud verweist, nennt er 22, 11; 24, 11; 25, 4; 28, 19 und sonst, nicht mehr. Dass aber Bau. im Talmud nicht grade sehr zu Hause ist, zeigt das eine Citat »Sopherim (Talm. Bab.) fol. 21b, 22a auf S. 272. Danach wird schwerlich jemand die Stelle finden.

Ganz unbegreiflich aber ist mir Folgendes: Bau. sagt S. 268: (bei dem Vergleich von S und T) Les travaux de Dathe et d'autres ont démontré avec évidence que la priorité doit être attribuée à la Peschità.« Trotzdem aber führt er das ganze Buch hindurch T vor S an! Wie soll man seine Bemerkungen verstehen, z. B. zu 1, 13 und 6, 25: P combine la traduction de la LXX . . . avec celle Oder 6, 2: P traduit exactement le T(!) etc. 8, 23: P traduit tout à fait d'après la LXX et non pas après T (!). 8, 25: P omet קדים de T au ler m. et remplace נמכעון par ... Solcher Beispiele ließen sich noch eine große Menge anführen. Nestle schließt seine Recension mit den Worten: »Und erledigt ist die textkritische Behandlung der Provv. mit dieser Arbeit keineswegs, vielmehr muß sie für jede der hier bearbeiteten Verss. noch einmal gemacht werden. - Das mag durch die vorliegende Arbeit für S und T wenigstens geschehen.

# Verzeichnis der Abkürzungen 1).

M = masoretischer Text (Textausgabe von S. Baer).

S = Syrer.

a = cod. Ambrosianus. g = Pariser Polyglotte.

1 = Londoner Polyglotte.

 $l^1 = Lee.$ 

u = Urumiaer Ausgabe.

P = Pococke.

U = Ussher.

T = Targum.Tc = Codex 1106.

Tp = Text der Lond. Polygl.

Tl = Lagardes Text.

v = Bibl. ven. 1517.

r = Biblia regia. G = Grieche (LXX; Swete, Cambridge 1891).

p = Syro-Hexaplaris.

A = Aquila.

 $\Sigma = \text{Symmachos}.$ 

 $\Theta$  = Theodotion.

E = Quinta.

V = Vulgata.

y = Araber in der Lond. Polygl. in der lateinischen

Uebersetzung.

BH = Bar Hebraeus. Bau. = Baumgartner.

Del. = Delitzsch, das salomon. Spruchbuch. Leipzig 1873.

Hitzig = Hitzig, die Sprüche Salomos. Zürich 1858.

Lag. = Lagarde, Anmerkungen zur griech. Uebers.

Levy = Levy, chaldaisches Wörterbuch, Leipzig 1867.

Pr = Proverbia.

<sup>1)</sup> Ich folge dabei den von Lagarde in der Recension von Cornills Ezechiel angegebenen Siglen (G. G. A. 1886, 437 ff.).

PS = Payne Smith, Thesaurus Syriacus.

JPT = Jahrbücher für protestantische Theologie.

LCBl = Literarisches Centralblatt, hrsgbn. v. Zarncke.

ZATW = Zeitschrift f. alttestamentl. Wissenschaft, hrsgbn. von Stade.

Jäger und Vogel kenne ich nur aus den Anführungen bei Lagarde, da ihre »Observationes« mir nicht zugänglich waren.

I.

# Prolegomena.

a) Der Text der Peschittho.

Für eine kritische Herstellung des syrischen Textes der Pr. besitzen wir folgende Hilfsmittel:

- 1. Translatio Syra Pescitto V<sup>is</sup> T<sup>i</sup> ex codice Ambrosiano seculi fere VI photolithographice edita curante et adnotante Sac. Obl. Antonio Maria Ceriani. Mediolani 1876—1883. (a).
- 2. Die Pariser Polyglotte von Guy Michel le Jai. Paris 1645. Der syrische Text ist von Gabriel Sionita besorgt, vokalisiert und übersetzt. (g).
  - 3. Die Londoner Polyglotte von Walton. London 1657. (1).
- 4. Die von Thorndike im VI. Bd. der Lond. Polygl. verglichenen Codices:
  - a) cod. Ussher, umfast das A. T. ohne die Psalmen;
     nach Rahlfs<sup>1</sup>) aus den Jahren 1626—28. (U).
  - b) cod. Pococke, den dieser aus dem Orient selbst mitgebracht hat. Er umfast ebenfalls das A. T. ohne die Psalmen. Ohne Zeitangabe. (P).
- 5. Vetus Testamentum Syriace von S. Lee im Auftrage der englischen Bibelgesellschaft herausgegeben. London  $1824. (l^1).$

<sup>1)</sup> cf. ZATW, IX, S. 192 ff. Auch auf diese Abhandlung machte mich Herr Dr. Silberstein aufmerksam.

- 6. Vetus testamentum syriace et neosyriace. Urmiae 1852 (u).
- 7. Die von Alfr. Rahlfs unter dem Titel des Gregorius Abulfarag, genannt Bar Ebraya, Anmerkungen zu den salomonischen Schriften, Leipzig 1887 herausgegebenen Scholien des Barhebraeus (BH).
- 8. The homilies of Aphraates ed. Wright, London 1869, wo die Varianten mit Hülfe des beigegebenen Index leicht zu finden sind. Ich habe nun a, l, l<sup>1</sup> und u sorgfältig mit g kollationiert.

Der Text in g ist äußerlich gut erhalten; nur 9, 13b ist ausgefallen, und 16, 23 📥 wahrscheinlich nach 16, 21 hinaufgeraten. مسيد 23, 28 ist Druckfehler st. محسيد. Wohl versprach Walton, indem er Gabr. Sionita tadelte, einen nach Mss. verbesserten und von Irrtümern gereinigten Text von S zu liefern. Aber wie wenig er sein Versprechen gehalten hat, haben schon Kirsch 1) und Lee 2) gezeigt. Auch in den Pr stimmt 1 mit g überein, nur blieb 16, 2! das erste weg, freilich, ohne dass es 16,23 hinzugesetzt wurde. Hinzugekommen sind folgende (von Lee später verbesserte) Druckfehler: 4, 1 معصف ; 16, 21 معصف ; 17, 21 مَدْ st. أَسْدُا . — In Thorndikes Verzeichnis sind zunächst folgende Fehler: 1, 1 l. 1, 2; 3, 9: 4, 9; 27, 2: 28, 2; 30, 28: 29. Hier bemerkt Th.: مازم in margine Uss. Greg. 8): 🍑 🤫 🧓 . Aber so steht auch in allen Ausgg. Dass diese Variantensammlung ungenau ist, hat schon Lee 4) für Gen. 1-8 nachgewiesen, für die Psalmen hat es Rahlfs bestätigt. — Lee giebt nun auf dem Titelblatte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pentateuchus Syriacus. 1787. Vorrede p. VIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Winer und Engelhardt, Neues kritisches Journal der theolog. Literatur. I. Sulzbach S. 156.

<sup>)</sup> Ueber diese Randnoten aus BH in U. cf. Rahlfs, l. l. S. 199.

<sup>4)</sup> Classical Journal, vol. 23, 249; übers. u. verbessert bei Winer u. Engelh., I, 159—161, cf. Rahlfs, S. 179.

Ich lasse nun die Varianten von a, u, P, U und BH gegen g folgen. Wo es klar ist, von welchem Worte g. s¹) die anderen abweichen, lasse ich dieses Wort weg. Die LA a.s lasse ich gewöhnlich unbezeichnet; treffen mehrere Zeugen bei einer Variante zusammen, so steht a zuerst.

Ueberschrift: a المنه معمد المعمد ال

<sup>4)</sup> Mit dem ja l¹ bis auf die erwähnten Druckfehler übereinstimmt.

<sup>\*)</sup> So lautet in a die Ueberschrift der meisten Bücher cf. Jos., Jud., Sam. I, Reg. I, Sap. Sal., etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Palmsonntag. BH Chr. 522. 530. Ephr. 3, 209 (PS).

<sup>9</sup> Sonntag »in albis«, »Quasimodogeniti«, der erste nach Ostern.

عصور (عشمر a u. و عصور عنوب 4 بسمير a u. و عصود عنوب عنوب ال 16 U من المدة, sed ad marg. ex Greg. مناوا مدة (bei a u. 6 ماهنما [عاند] ه مدينها 4 محسمك. 9 إمرا الله عنه عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عمرا 11 مركز u. 19 انجب u. 19 انجب u. 19 انجب u. 19 مركز 11 مركز 11 مركز 11 مركز 11 عدامتا 11 إمميل 2 يا a u. 4 المان u. 8 معامديا 2 معامديا 12 صحمصا BH; ebenso ad marg. Uss. 13 صحمصا u. 14 معما a u. 15 إمتى u. 17 بمتى P. 23 معما 14 معما أ (Thornd. bemerkt: forte بمدرهما secundum hebraeum.) 25 po1] pau (Th: forte p?). 26 con). u won; BH l. in seiner Vorlage auch من und bemerkt dazu: >٥٥٠ اخري بهاء وه المردالة أزع المال بدامن مامده صواه Soll hier in g eine vereinzelte Korrektur nach BH vorliegen, wie sie Rahlfs in seiner Abhandlung für die Psalmen öfters nachgewiesen hat? 30 منحم نصد ( ه u. 35 المسكر) a u. غند المحمد محمد المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق المعلق ubi ן tantum vocalem exprimit (Th.). 15 [ عديد عبا ] U P اس انا علم : U P العمار 22 مرحده 16 BH معده العمار عنه العمار العمار عنه العمار العما 8 المصبات a, u. 9 مند الله الله u. 13 المدت المدت a u (cf. 14, 32. 19, 9). 21 مند المدا الله Nach v. 21 a: مندا ابندم 23 مونده (م عنده 12 معنده 28 معنده 28 معنده كرا (م منده كرا) منده كرا المنده كرا المنده كرا المنده كرا ا u. 29a مصدرا 5 a und u. مصدرا 5 a und u. a U P. 10 ورسّما a U P. 10 ودوست و يسمر a U P. برسّما a u.

<sup>1)</sup> a scheint ein derartiges | prosthetic. (cf. Bernstein, lexic. syr. S. 486) zu lieben, vgl. 13, 4. 14, 18. 19, 18 und Hi 4, 3 ( عرب الأولى عنه الأولى عن

<sup>2)</sup> Im Variantenverzeichnis steht Acado] P Acado. Doch wird wohl auch in Poacado stehen, da Th.'s Bemerkung sonst keinen Sinn giebt.

<sup>\*)</sup> Vorlesung für den 6. Januar, Epiphania, cf. B. O. II, 164 (PS 486).



#### der Proverbien.

الا محتصد a u. معنما U P محد. 13 a u + المحدد الا عدد المحدد 14 محدد الا محدد المحدد الله المحدد الله المحدد المح عدر a u. 31 حربتما 42 (cf. 12, 1). عدر a u. 31 يحار J P. 32 محمد a u. XI, 3 عدم المداع ( أنعا 1 عدم المداع ال ολολοίο, [αλαλίπος 10 Ρ. 10 αμαλοίος 11 . ακαλοπος 0. عمده BH [معندا 22 ] BH عمده BH عمده vgl. Rahlfs z. St. ZATW IX, S. 168). منه a u. 29 هند a u. 29 هند a u. 205 a, U, P, BH. XII, 5 (опавоно) сопавоно U P. 15 намбо) بشدا cf. 5, 19). أوحا أوحا P. XIII, 4 بعمال معمق متن J P. [8 مرمدمت BH. 11 مرمدمت a u BH; مرمدمت . المنامة BH. 16 من P. 13 الكتام BH. 16 مناها P. 12 الكتام BH. 16 مناها P. 12 a u. 22<sup>b</sup> مرمذبحر a u. 22<sup>b</sup> مرمذبحر a u. 24 [بغ] ان مدير U. XIV, 10 مدير a + عمكرم يا Hinter v. 25 steht in a : المحرب المحمد الم . هم المتما [متما 31] معمد المعمد الم .a u معصدا 26 22 محمد a u. إحمد a u. 35 إحمد a u. XV, 2 عمد a u. كمنا +ب. 4 فأبه a u. منا ك في U. 9 إمتاها. 16 ميل u. 30 منبعي [ P. 33 محمد [ XVI, 2 معمد ] 30 منبعي [ مصدمالا 11 يديم 10 موجدا + [تعرم 10 معدمالا 11 العرم المعام المعام المعام المعام المعام المعام المعام المعام nach dem leeren Raum in a scheint nur 😕 zu fehlen, so dals also a امدم كما l. Ebenso u. مديا u. 21 g محمد المعمر كما إ بداني a u. 24 حصد محمد و المحمد عدة عدم المحمد عدم المحمد . معرمعر [وزمعر 30 . معتكسة معتلا إلق معا 35 عست. اسم (اسم 17 مامل 14 مامل 14 مامل 14 XVII, 7 الماما 10 محمد المعلم المام XVII, 7 المام a u. 26 اسمه 14 أسمه ا P באבי 16 אבם U P אבר BH. 19 באבים BH. ואבן BH. 20 مختما P. XIX, 1 مختمن و المحكم و عدم عكما [محكما و 20 محكما المحكما و 20 محكما المحكما و 20 محكما المحكما و العه. 5 ابسه P. 7 جسمانه 9 احمار، a u. عدممر a u. 18 ازب a u. 19 مصور a u. 21 إزب الما 10 مصور a u. 21 إدب a u. 22 معا a; عبده a u. 25 عما 3 يدا ( XX, 3 عمر) ه. a لسصه 16 مع a u. 11 إبط a u. 11 معسر 10 °U. أبطعمم

17 مصمصدا 18 a u BH. عنوب U P. 19 lautet اهم عند المحدد المارة ( U P المحمدة 10 p ) U. 11 محمدة a u. 12 محمدة المارة المحمدة المارة المحمدة ا [كام معمود 17 U P. 20 بمبيا 17 u. 22 معمودا 17 المعمود 17 المعمود 17 المعمود التعام 17 التع a + رضا ; القسم u. 9 حضه U. 10 مصر ي u. 11 احمد أحمد الم به اس 24 a u (cf. 11, 5). الم عدي 14 a u . 16 عدي 14 P. خمسممنز BH [خصممز BH. 22 (خگ BU. 20 أمو سرا [افسرا 18 (cf. 14, 31). 25 من a. 26 من a u. 28 منحوه عند و ابكسطه a u. 28 منحوه عند عند عند المناطقة عند المنا P + 2. XXIII, 1 <math>y U. 4 صهمدا صهمدا 6 المنا U. 9 رمعر + 17 معرد + 11 رمعدر 11 معرد + 17 ومعدر 11 معرد + 17 معرد المعرد الم 19 منبور 21 عبركما u. (von BH als nestorian. LA zitiert). 22 المصدة a u. 23 المصدة المراه ي ويون المدينة a u. 29 المحدة P عدد U. 31 عدد a u BH; 9سه a; هخواه، 10 عبر a u; هخوه a bH. a bH. aر ا (بكمدا 18 منسمدا 25 منها 18 p. . 20 إبكمدا 18 منها 18 وكمدا 18 بكمدا 1 الاحمد U P. 31 الاحمد Am Ende von cap. 24 steht نسهر 8 محمد تعمل با XXV, 5 محمد تعمل بمحت . 8 a u; منصحط 12 P. 9 بسعار u. `12 ماستوسدا ; a u 13 محمر والما a u (BH cod. Sachau 134, bei Rahlfs  $s^1 =$ a u. BH bemerkt : محمرة معدم ، محمرة علم علم المحمرة علم المحمرة المحمرة المحمرة المحمرة المحمرة المحمرة المحم واحد 20 بدوا [بيلا 19 µ 17 no محمدا 4 P. المحمد 4 u P. محمدا u; مممن U; وهزم a u. 6 مح beidemal معفده [u المعنية. XXVII, 4 إمعنية.

6 إبنسطا a+ هجما a+ التبa+ هجما a+ هجما a+ التبa+

درمع مع طزمده[. تسهمرّنه عمك مع طمعه : BH (د معدد.

שבשבים ע, שבשבין ע. 16 שביין ע (BH l. שביין שבין שבין שבין אור בין אור בין

Auf den kirchlichen Gebrauch der Vorlage von a weisen die Lektionsangaben I, 1. VIII, 21. XIV, 25 hin.

Ich habe geglaubt, die Coll. von a und u mit g so ausführlich geben zu müssen, da nach den Untersuchungen von Cornill 1) und Rahlfs 2) über a resp. u erst recht eine eingehende Prüfung des Verhältnisses von a zu M und zu u für mich nötig war.

Mit Freude war die photolithographische Veröffentlichung einer so alten Handschrift begrüßt worden. Um so bedauerlicher wäre es gewesen, wenn sich die Behauptung Cornills bewahrheitet hätte, »daß a nach dem massoretischen Texte, wenn auch nicht grade systematisch überarbeitet, so doch in ausgedehnter Weise korrigiert und geändert ist, wodurch sein Werth für die Herstellung des ursprünglichen Textes von S und damit zugleich für die alttestamentliche Textkritik so ziemlich auf Null reduziert wird. « Dieses von der ganzen Autorität eines Mannes

<sup>1)</sup> Ezechiel, S. 140—45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) l. c. S. 180-192.

wie Cornill getragene Urteil wird auch ohne Weiteres von Ryssel, »Untersuchungen über die Textgestalt etc.« (cf. S. 1) S. 173, Anm. 1 angenommen.

Mit großem Fleiß und mit Gründlichkeit hat nun Rahlfs es sich angelegen sein lassen, die Ehre der auf diese Weise herabgewürdigten Handschrift wiederherzustellen. Er zeigte, daß fast alle der von C. als nach M verbessert bezeichneten Stellen teils richtiger, teils innersyrische Verschiedenheiten, teils belanglose Abweichungen sind, wie sie zwischen zwei Mss. sich stets finden, die aber durchaus nicht ein so scharfes Urteil rechtfertigen. Er erhebt ganz richtig S. 183 gegen C. den Vorwurf, daß er die Varianten a.s nur gezählt, nicht auch gewogen habe.

Ich habe zu seinen Ausführungen noch Folgendes hinzuzufügen: C. schreibt S. 140: »Schon die Bemerkungen eines so in jeder Beziehung kompetenten Beurteilers wie Nestle in der Theol. Liter. Zeitg. 1876 Nr. 13. 1878 Nr. 10. 1881 Nr. 1 ließen mich wenig Gutes erwarten. «

Nestle äußert sich aber durchaus anerkennend über az. B. Jhrg. 1878, S. 228: Ich habe große Stücke des neuen Textes mit dem bisherigen, am besten in Lees Ausgabe vorliegenden genau kollationirt und dabei gefunden, daß die Zahl derjenigen Stellen, an welchen A die richtige Lesart bietet, weit größer ist als die, an welchen das Umgekehrte stattfindet. Gewöhnlich handelt es sich bei Differenzen nur um Verschreibungen oder Auslassungen einzelner Buchstaben und Wörter, selten um das Fehlen ganzer Versglieder. Im Buche Hiob bietet A mehrmals die Lesart, die Barhebraeus in seinen Scholien voraussetzt (1). Das klingt doch nicht wie eine Verurteilung as?

Ich würde mich nun Rahlfs' Ausführungen ohne Weiteres anschließen, hätte er nicht der Urumiaer Aus-

<sup>1)</sup> Das Gleiche zeigen die Coll. für die Pr.

gabe, die er S. 185 zum Beweise gegen Cornill verwendet, eine ungeahnte Wichtigkeit für die Textkritik von S zu-Er führt nämlich S. 164 aus: »Was wir geschrieben. sonst erst mühsam suchen müssen, ist uns hier durch die Geschichte gegeben: die Handschriften der Peschita zerfallen in 2 Familien, in die nestorianischen und jakobi-Dass diese beiden Gruppen sich gegenseitig beeinflusst haben sollten, ist bei dem Gegensatze zwischen den Nestorianern und Jakobiten so gut wie ausgeschlossen. Wir können also durch Vergleichung der östlichen und westlichen Gruppe einen gemeinsamen syrischen Peschita-Text herstellen, welcher mindestens so alt ist, wie die Trennung zwischen den Ostsyrern und Westsyrern, also wie das J. 484 oder 489.« u ist nun nach R. ein Vertreter der östlichen Gruppe, und er stellt dann einige bei der Textkritik von S anzuwendende Regeln auf, die er freilich bei seiner Gründlichkeit und Vorsicht als »nicht ganz sichere« bezeichnet. Uns interessiert hier vor allem die dritte dieser Regeln: »Wo a u gegen g (»oder g u gegen a« können wir hier außer Acht lassen) übereinstimmen, obgleich Fälle vorkommen können, wo in zwei Handschriften unabhängig von einander derselbe Fehler gemacht ist, ist es doch von vornherein wahrscheinlich, dass die von einem östlichen und einem westlichen Zeugen beglaubigte Lesart älter ist, als die bloß von einem (event. auch von mehreren) westlichen beglaubigte.« In der That würden, wenn a und u zwei von einander unabhängige Zeugen wären, Rahlfs' Regel ganz richtig sein. Aber sie scheinen es mir nicht zu sein.

Schon bei der Verwendung von u gegen Cornill S. 185 fiel mir auf, dass von 84 Stellen (77 + 7) an 39, also fast bei der Hälfte, u mit a zusammengeht. Ich vermutete, dass 2 Handschriften resp. Ausgaben, die so oft zusammenstimmen, nicht so sicher von einander unabhängig sein können, wie R. es voraussetzt. Das Resultat, zu dem R.

gelangt, ist übrigens schon von Fr. Buhl 1) und Cornill 3), der Buhl folgt, als feststehend angesehen worden. Ich ließ mir nun das Göttinger Exemplar der Urmia-Bibel

kommen<sup>8</sup>) und verglich u mit g (und a). Da fand ich denn meine Vermutung durchaus bestätigt. u bietet gegen g im Ganzen 129 Varianten. An nicht weniger als 84 Stellen, also bei <sup>2</sup>/<sub>8</sub> der Gesamtzahl, stimmt u mit a überein. Ich lasse eine Uebersicht dieser gleichen LA folgen: 1) Wechsel von sing.-plur. (und umgekehrt): 21 Stellen. 2) • + 5, 20. 19, 22. 21, 11. •  $\rangle$  2, 18. 6, 25. 11, 22. 20, 10. 30, 4. 3) 1 Wort +: 23, 11. 27, 21. 29, 4. 1 Wort >: 27, 22. 4) Weglassung des Feminin-Jod bei der 3. P. pl. f. Perf. und 3. P. s. f. Imperf.: 3, 20. 19, 21. 23, 33. 24, 10. 31, 13. 5) Determinirendes Suffix ): 1, 8. 6, 2. 10, 32. 23, 22; dasselbe +: 22, 15. 6) Mascul.-fem.: 26, 2. 31, 29. 7) Imperf.-Particip: 10, 9. 22, 14. 28, 10. 8) Umstellung von Worten: 1, 9. 13, 12. 13. 23. 28. 9),  $+: 6,30^{b}$ . 15, 4.  $\Rightarrow +: 8, 8$ . 14, 26. **□** >: 16, 11. 10) **\** accusat. >: 17, 10. 27, 9. Ferner sind gleich: 20, 27. 9, 5. 1, 22. رسيمة إستمان المناب الم 24. 8, 5. 13. 9, 13. 11, 20. 13, 11. 23b. 14, 32. 16, 2 רוחות مكنا و إهنا و إهنا ع إهنا و المعنا ع المنا ع 25, 12. 13. 31, 23. Mögen nun auch eine ganze Anzahl dieser Uebereinstimmungen nicht besonders beweiskräftig sein, so scheint es mir doch, als ob 2 Ausgg., die an so vielen Stellen, und sogar im Wechsel von sing. und plur., in der Hinzufügung oder Weglassung von e, ja selbst in

<sup>1)</sup> Kanon und Text des A. T. Lpzg. 1891, S. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Einleitung in das A. T. Freiburg i. B. 1891, S. 308.

<sup>\*)</sup> Ich nehme hier gern Veranlassung den Verwaltungen der Königl.- und Universitäts-Bibliothek, sowie der Stadtbibliothek zu Breslau wärmsten Dank zu sagen dafür, daß sie mir sowohl die Benutzung ihrer Werke und Handschriften in liberaler Weise gestatteten, als auch bei der Beschaffung von Büchern auswärtiger Bibliotheken behülflich waren.

der Schreibweise (Nr. 4) zusammengehen, nicht mehr als 2 unabhängige Zeugen zu verwerten sind 1). Ich denke mir also das Verhältnis von a zu u derart, dass beide auf einen gemeinsamen Text zurückgehen, der aber nach der Trennung der Kirchen bei den Ost- und Westsyrern eine Umgestaltung erfahren hat. Ein Vertreter dieses gemeinsamen, bei den Nestorianern umgestalteten Textes mag u sein, und in so weit mögen die ersten beiden von Rahlfs S. 165 aufgestellten Regeln richtig sein, aber ein Zusammengehen von a und u gegen g ist jetzt nicht mehr an und für sich entscheidend, da die Zeugen sich dann nicht wie 2:1, sondern wie 1:1 verhalten. Es ist also auch hier, wie bei Regel 2 seine besondere Untersuchung nötig, auf welcher Seite ein bloßer Fehler, oder eine absichtliche Korrektur vorliegt.«

Kommen wir nun zu Cornill zurück, so ist es leider nicht mehr, wie Rahlfs S. 185 meint, so gut wie sicher, dass wir, wenn a und u = M sind, die alten LA. von S vor uns haben. Der Einwurf R.'s, dass man sonst annehmen müste, dass ein Ostsyrer und ein Westsyrer unabhängig von einander auf den Gedanken gekommen seien, S nach M in gleicher Weise an den betreffenden 32 resp. 39 Stellen, wo im Ezechiel a und u = M sind, zu korrigieren, ist nun nicht mehr stichhaltig. Denn es könnte ja schon die Handschrift, deren Zweige a und u sind, nach M korrigiert worden, und diese Korrekturen dann in a und u übergegangen sein.

Wie wenig trotzdem diese 32 Stellen das vernichtende Urteil Cornills rechtfertigen, glaube ich im Anhange« gezeigt zu haben. Auch hier hat C. gezählt, nicht gewogen. Ebenso wenig kann bei einer Untersuchung des Verhältnisses von a zu M in den Pr. von einer Wertlosigkeit as die Rede sein.

¹) Auch im Buche Hiob stimmen nach Stenij's Collatt. u und a gegen die anderen Zeugen 117 mal zusammen.

Hier hat a wohl Recht. . صاهنسا [عاندا 6, 6 G, dem S hier fast wörtlich folgt, l. هتممه [سيممه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه Innersyrische Verschiedenheit cf. 14, 32. 19, 19. 20, 16 a, aber 27, 13 steht es auch in g nicht. Schwierig ist die Entscheidung bei folgenden Stellen: 19, 1 عمل [حميل المعالية]. Gegen die Annahme einer Korrektur ließe sich höchstens einwenden, dass ein späterer Bearbeiter oder Abschreiber st. Ilam nach 28, 6b gesetzt habe. Ein ähnlicher in a fehlen, ob محدقب und محدق in a fehlen, ob nicht diese Worte erst später als Reminiscenz aus \(\psi\) 37, 23 von einem Abschreiber eingeschoben wurden. Es bleiben noch 3 Stellen: 8, 5<sup>b</sup> رضعه 22, 28 معمد عند المحمد عند المحمد ا und 25, 12 بمعدر [بمعدد Bei diesen ist die Annahme einer Korrektur nicht unwahrscheinlich.

Dagegen bietet a bessere LA an folgenden Stellen: 1, 21. 27. 4, 24. 5, 4. 7, 12. 9, 12. 13 (wo a und u die Lücke in g ausfüllen). 11, 20. 13, 23b. 14, 32. 15, 4. 33. 16, 24. 20, 27. 22, 11 · · · 26, 2. 31, 29.

Die zum Teil durchaus richtigen, zum größten Teil aber unwesentlichen Uebereinstimmungen von a mit M berechtigen gewiß nicht zu der Erklärung, daß a für die Textkritik von S vollständig unbrauchbar sei. a hat wohl stellenweise schlechtere LA, weist aber auch eine ganze Anzahl grammatisch und aus kritischen Gründen besserer und echter LA auf. Es bestätigt sich nur aufs Neue das von Ceriani in der Einleitung zu seiner Ausgabe (S. 8) ausgesprochene Urteil: textus codicis Ambrosiani est ubi optimus mihi videtur, est etiam ubi aliis cedit vel recentioribus vel ipsis editionibus. Und dass das Urteil Cornills dem Werte as in den Augen selbst der kompetentesten Gelehrten nicht geschadet hat, beweisen die Worte Nestle's, den ja C. für sich in Anspruch genommen hat, in der Recension der Bau.'schen Arbeit LCBl 1891, 33: Schon, dass cod. Ambros. nicht benutzt wurde, ist zu bedauern«, und zu 23, 11, wo Bau. sagt: »P omet אחר bemerkt derselbe Gelehrte: »In A steht's.« Das bedeutet doch wohl, dass as LA besser sei, während C. das gewiss als Korrektur und für schlecht erklärt hätte.

Ueber das Verhältnis as zu G vgl. S. 106 ff.

BH weist in den Scholien 9 mal die a und u gemeinsamen LA auf: 8, 22. 13, 11. 20, 17. 27. 23, 31. 25, 13 (Sachau 134). 28, 13. 31, 29. (BH ist = a: 30, 16; 11, 29 ist BH = a U P). Die übrigen Varianten, die sich aus BH ergeben, sind ziemlich belanglos.

Aehnliches gilt von den Citaten des Aphraates, der oft aus dem Gedächtnis zitiert (vgl. Wright, Preface S. 16); wenn er mit unserem Texte übereinstimmt, wie 9, 9<sup>b</sup>. 18, 19. 25, 21. 28, 13, ist dies immerhin ein Beweis, dass uns ein bis in den Ansang des 4. Jahrhunderts hinauf-

reichender Text vorliegt. Ueber 18, 19 und 25, 21 wird weiter noch zu sprechen sein.

Somit wäre ich am Ende der Untersuchung des Textzustandes von S, soweit sie mit den mir zu Gebote stehenden Hülfsmitteln möglich war. Es ergibt sich aus derselben dass folgende LA älter, ursprünglicher und richtiger sind 1, 8 مصدحوا a u BH. 1, 21 مصدحوا a u. ينعة, 27 ,1 a u. 5, 4 منه عليه a u. 5, 4 منه عليه a u. عامدها 5,6 ممتك a u. 8, 22 مكت a u BH. 9, 12 متك عصا عبد الم au. 9,13b+ يخا صمعه اله po au. 9,18 معدي اله عدد اله عدد اله اله اله عدد اله اله عدد اله اله عدد اله ه و ه u. 15,4 مراف a u. 14,32 موسيد a u. 15,4 اصره ع العب العب العب عيا a. 16, 24 مكتما a. 20, 17 محمدا a u BH. 20, 27 منتما a u BH. 22, 11 أمع كم العام ا عبر 23, 31 عمر a u BH. 25, 15 عمر u(?). 26, 2 علم على a u BH. 31, 29 ملم a u. 28, 13 مدسم a u BH. 31, 29 a u BH.

Außerdem sind folgende Korrekturen vorzunehmen: 2, 19 مناب (Lag., Provv. VII). 3, 18 مناب في (6, 19 + المناب في (Lag., Provv. VII). 3, 18 مناب في (10, 20 مناب في المناب في (10, 19 أمنا في المناب في المناب في (10, 19 أمنا في المناب في المناب في (10, 12, 10 مناب في المناب في (10, 12, 13 أمنا في المناب في (10, 13 أمنا في المناب في (10, 13 أمنا في المناب في (10, 13 أمنا في المناب في المناب في (11, 13 أمنا في المناب في (13, 13 أمنا في المناب في المناب في (13, 13 أمنا في المناب في المناب في (13, 13 أمنا في المناب في

# b) Der Text des Targums (T).

Für die kritische Untersuchung des Targumtextes habe ich folgende Hülfsmittel benutzt:

<sup>1)</sup> Ebenso cod. Vat. CLXXXrand cf. Wiseman, Horae syriacae Rom 1828 S. 230.

- 1) Lagarde, P. de, Hagiographa chaldaice Leipzig 1873 (Tl). Diese Ausgabe ist ein verbesserter Abdruck der von Felix Pratensis besorgten Bombergschen Bibel, Venedig 1517. Die von den seinigen abweichenden LA der ed. Ven. giebt Lag. für die Pr. p. IX, Z. 12-XIV, Z. 3. Den Text der 2. Bomberg'schen Bibel vom J. 1526 oder der 3. v. J. 1549 1) hat Buxtorf benutzt, als er T seiner rabbinischen Bibel, Basel 1618/19 beidruckte. Er regelte nicht nur seine Schreibung nach dem biblischen »Chaldäisch«, wie Cornill S. 111 sagt, sondern änderte den Text auch häufig nach M, was er auch selbst in der Vorrede eingesteht: > Voces etiam innumeras in manifesto mendo positas vel ex aliorum locorum collatione correximus, vel ad meliorem saltem lectionem et sensum ex veterum auctoritate revocavimus (zitiert bei Eichhorn, Einleitung Leipz. 1780 I, S. 407). Buxtorfs Text ist in der Londoner Polygl. wiederholt, während die Uebersetzung der Antwerpener Polygl. entnommen ist und nach dem Buxt.'schen Texte geändert wird.
- 2) Den Text der von Arias Montanus besorgten Antwerpener Polyglotte, der Biblia regia (r); der Text des Hagiographen-T.s beruht, wie der des Propheten-T.s, auf Complutens. Mss. aus der Bibliothek des Kardinals Ximenes<sup>\*</sup>). Die Pr., Cant. und Thr. haben aber einen gemischten Text<sup>\*</sup>) aus einem Venediger Druck (welchem?) und Complutens. Mss. (Merx. S. 157). Die Regia strotzt ebenso wie die ed. Ven. (v) von Druckfehlern, wenn auch Montanus am Schlus versichert: ערון על ידי

¹) Vgl. Merx, A., ›Bemerkungen über die Vokalisation der T.e« in den Verhandlungen des Berliner Orientalistencongresses II Berlin 1882, S. 159.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cf. die Vorrede zur Regia (bei Merx S. 153): Hagiographos vero, quos vocant etc. ex eadem Complutensi bibliotheca Bibliis hisce regiis addidimus.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) cf. Rapheleng, Ende des 7. Bd. der Regia.

בנדיכטום אריאש מנטנוס. Eine Collat. des Buxtorf'schen Textes mit r steht im VI. Bd. der Lond. Polygl. Dieselbe ist gerade so ungenau, wie die der syrischen Mss., und man darf aus der geringen Anzahl der dort aufgeführten Varianten durchaus nicht darauf schließen, (wie Cornill S. 112 es thut) >daß wir auch hier einen im Wesentlichen festen Text vor uns haben«; die Coll. müßte denn grade für Ezechiel genauer sein, als für die Pr.

Ich gebe zum Beweise die in cap. X, das ich grade

herausgreife, weggelassenen Varianten von r gegen Tp: 6 חמופיא (v. 11 ist es verzeichnet). ודמעקם 9. ושפטא ; בשפותה 13 מנואתא 12. שפותה 21. **24 ורנתא** שתאסין 25. ארחה דאלהא לתמימי 29. 31 מודעיה; דצדיקי; הפיכו ; ולשני. Also in einem Kapitel fehlen 14 Varianten! Es erscheint auch von vornherein unglaublich, dass die Coll. von 31 cap. T.s bei seinem wahrhaft trostlosen Texteszustande mit vielen lateinischen Erklärungen kaum eine Folioseite ausfüllen sollten. Wie weit die Aenderungen Buxtorf's gehen, zeige ein Vergleich der LA v.s mit denen Buxt.'s in demselben Capitel 1): 6 חמומיא (r); המוון (r). 11 חטופיא (r). 12 סנואחא ( $\mathbf{r}$ ,  $\mathbf{c}^{\,\mathbf{s}}$ )). 13 מואחא ( $\mathbf{r}$ ,  $\mathbf{c}$ ); לפגרי . 14 שניא 15 (r)] B: דעושניה 14 שניא 15 וסימנא – M. וסימנא 20 גביא > v (r). B = M. 22 ניוסיף (r, c). 25 נעביר (c); שתאסין (r). 26 לשוני und 24 ורגתא (r). לעיני umgestellt. 27 חיוסף (r, c). 28 סבריהון (r, c). וסבריא (r, c). 29 ארחה דאלהא ארחה (r) B = M. 30 חקווערון.

31 רצריקי (r) מרעיה (r) הסיכו (r). Bei der Unverläßlichkeit der Coll. in der Lond. Polygl. blieb mir nichts übrig, als selbst r mit Tl (da ja ed. Ven. höchst selten ist) zu vergleichen, selbstverständlich unter Berücksichtigung der von Lag. angegebenen Abweichungen v.s. Da r, wie erwähnt, zum Teil auf v beruht, ist es

<sup>1)</sup> Ich führe nur die LA vs an.

<sup>2)</sup> cod. 1106, cf. weiter unten.

natürlich, dass sich der ganze Wust von Fehlern in r zum

großen Teil wiederholt, (cf. die obige Coll.) und daß r
 mit v an einer sehr großen Anzahl von Stellen übereinstimmt; nach meiner Zählung sind von 419 Varianten rs
 277 = v. r bietet aber auch eine Anzahl ganz guter
 LA, und ich werde mich darauf beschränken, nur diese anzuführen. Bei der Benutzung rs ist große Vorsicht ge-

17, 11 + ברם r, B. 22, 5 + ופוחי r.

boten, da der Text nach M ergänzt oder umgearbeitet ist, ja diese »Verbesserungen« gehen sogar noch über Buxt. hinaus: 2,18+ ולנבריא B, r (Tc und Tl=S). 7,6+ דבירוי, B. 9,6+ שברי r ist aber schon übersetzt!). 11 בישרא [יריעהא 11, 15 + ערב R, r, 13, 19 דבי r.

Glücklicherweise konnte ich noch ein drittes, sehr nützliches Hülfsmittel für den Text von T benutzen: cod. 1106 der Breslauer Stadtbibliothek aus d. J. 1238. Er ist beschrieben von Wollf, Bibl. Hebr. II, 296, ausführlicher von Levy in der Einleitung zum 2. T. seines »chaldäischen« Lexicons unter Nr. IV. Ich lasse seine, und vs Varianten, soweit sie brauchbar erscheinen, gegen Tl¹) hier folgen. Leider fehlt grade in den Pr von cap. 11, 14 hinter אינה bis 17, 8. Unberücksichtigt bleibt der Wechsel von א und ה beim st. emphat., von א, ה, א beim Imperf. und Imper. der Verba ל"ה, von D und to, wenn das Relativ

getrennt oder mit dem Worte verbunden (כ) geschrieben

ist, ebenso מן oder מְ mit D. f.
I, 1 שלמה 2 אמרביינא ; למתביינא [אמרי דסוכלא [אמרי ביונתא ; למתביינא 2 שלמה 1, 1 המלי 6 מילי 6 אוסוכלתנותא 5 הסוכלתנותא 5. בדקותא דיי ריש חכמתא 7 הוסמתא דיי ריש חכמתא ביו פוע 10 ווחנמת 10 ווחנמת 10 ווחנמת 10 ווחנמתא ביו ביו עומתא ביו ביו מוחנת 10 ווחנמתא ביו ביו מוחנת 10 ווחנת 10 ווחנת 10 ווחנת 10 ווחנת 11 ווח

<sup>1)</sup> Ich nenne den cod. hier c, sonst Tc.

מנחיבחהון. 16 לבישא 16, מצדתא 17, מנחיבחהון. דנרפא כל קלה ; ובשקקי 20 . הכין 19 . מטשין ; כמחין ; לדמהון 18. 21 במעלנא. 22 הא אכע (אבע 23 הניני; שבריתא אימתי: אודעינכון 25 (ט = ני) ושטחון 25. אדחך. 27 אודעינכון 28. דלודותכון : גקרוני : גקרוני : גקרוני : אורעיאו 29. : איתרעיאו 29. דחסר ב' 30 אוס. ארחהון דארחהון מdahinter: ומן עילא דתרעירהון 31 וממני ; חקטולינון ; דתהפכנ׳ 32 יסבעון ונשלא . יסבעון 33 יסבעון מומני ; וממלא . יסבעון II, 2 לביונתא ; די אימא 3. לביונתא ; דצילתי r; (ונשלה r). יתקרי 4 יתקרי unpunkt. רח**טירוי** [רצדיקין 8. נבר ;ותתפצה 12 ביונה 11 יבסם ;ארום 10 שפיר ;וכל 9; רעיילין 19. מרביתא דטליותה 17. <sup>16</sup>באורחא 13. חהפוכיתא[ + מחורין ; ניסופין 22 עמדין 21. צדיקי 20. מחורין ; לותה מתעקרון ; III, 2 נונרא (v. 16. 19, 11. 25, 15. 28, 2. 16). לורזא דלכך. לכונשרך 8 .תהוי 7 .דעין יתיה [דעיהי 6 .ביונתך [ביונתא דלבך 5; ביונא 13 .ונתמלאון 10 .לאלהא 9 .תהי ; אסיתא ; ורוחנא. 14 חיגורחיה (r). 16 cf. 2; חיגורחיה ; ובשמאלה (r). 16 cf. 2 vom Punktierer ausgestrichen. 17 אורחא [אורחתא . 18 תהומיא 20 .פס + [בחכמתא 19 ודמתעסקי' [דמתעסקי.  $20^{\rm b}$  מעינך (= S). 21 מעינך (r; 4, 21 auch Tl); מדעתא. 24 אין [אם 24 מדעתא. 10 cf. 24. 31 מרעתא. 31 היטן

ניחסן 31. 24. 24. 25. 24. 25. 24. 25. 24. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25. 25.

14 אריש (cf. Levy s. v. דרישי ק אריש (א תיול 15, 33) אריש (נק. Levy s. v. דרישי ק דוש אין 13, 18; 15, 32) אריש (נק. לא הי לא אין אין 16, 18; 15, 32) אריש (נק. במנה אין אין 16 במנה אין 17 אויל (דמיכל' 19 במנה אין 19. בולא בעל (נילוון 19. באריש (דיין 19. באריש אין וויין 19. בריים (ניתיא 19. באריש אין וויין 19. בריים (ניתיא 19. באריש אין וויין 19. בריים (ניתיא 1

ענתרייך ; ותימורייך 25 (תרצין ; ותימורייך 27, 19. ענתרייך 37, 7 רגבריתא 27, 7 ר. להא v (תמבי v v v) מסמכא מסמכא (ממבי v) מסמכא (ממבי v) מסמכא מסמכא (ממבי v) לקל 13, 17). איז מיא 16 מנו בורך (שמה 15 בישן 15 מיא 16 מיא 16 מנו בורך (ממבי v) מנו בורך (ממבי v) מנו בורך (ממבי v) מנו בורך (ממבי v) מיא 16 מנו בורך (ממבי v) מונו בורך (ממבי v) ממבי ממבי (ממבי v) ממבי ממבי (ממבי v) ממבי (מובי v) מונו (מובי v) מונו (מובי v) ממבי (מובי v) ממבי (מובי v) מונו (מובי v)

+ והו. 23 ובסוניא; איתקלת איתצידתא 2 ערבת. VI, 1 ערבת. 2 איתקלת איתקלת (פוחא ; נישכא 5 בידא דחברך (ברי 3 פרסא. פרסא (פוחא בישכא 5 בידא דחברך אינישכא.

19 אולף; ברחמותא בי ברחמותא אולף. 21 ררשיעא 22. קדמוהי

6 אורחתהון. 7 היך 7. וגרשא. 9. וגרשתהון. ידייך. 11 וחידרכיך (v. 24). ומיה [ורמי unpunktiert. 14 מתהפיך. במור 20 חבר 15. מתהפיך. אצליית 16. מתהפיך. שעיעות לשנא נוכריתא; דתינטריך 24. ותיתער 22. קטור אינון 21. 25 איך; מירגנך; תשרגנך; מנבינותה; בלבך (25, 20. 26, 1.2.) למיחרמרו 30. מא (מן 29. על (עלוי 28. סאים 27. צדיא. 31 המולא. 32 דרעינא. 34 מהיבא. VII, 2 פרים; וחיה; לביונא 3, דעיינך; בבייתא (3, 3). לוחא דלכך: 5 דניטרך רניטרך r). 6 c: (r + אוערתא דבייתא כוותא דבייתא ועירתא רבייתא ובחכירה (4, 19). 10 דוניתא גריקיו דוניתא הוכירה (4, 19). 11 היא ). 12 פינהא . 13 היא ואיתקופה ; הא 13 היא ; ברחמא 18 וכורכמא 17 קרמתא 16 אדבריתך. אול 19. 20 וליומנא וועידא 21. כליבא ; לבית [לות 22. תפאחיה ; בסוני 21. 23 לפוחא . 25 הרתה ', תיתעי בול '. עווו, 1 כול '. עווו, 1 מטול הכנא ', כול ', בול ', הרמי (ר. (v, r)) פריא (ר. (v, r)) פריא (ד. (v, r)) איתה (ד. (v, r)) הלא 7 וריחקא 12. מאחים 11. דצבין (וכולהון 9. דפומי 12. וריחקא 13. + יודיעתא (r). 13 ביונא (דיהוה 13, ביונא ; ניאיותא (r). 14 ביונא ונינברותא. 15 מטולתי [מטול אנא מטולתי | ושליטיני [ושליטי אנא אנא | ושליטיני | ושליטיני אנא אנא | ומולא אור רחמה אנא אנא אין אוריבריין 16 ומולא אור חמה אנא אנא אין אנא אוריבריין אוריברייין אוריבריין אוריבר 19 אובריאון; das 2. א ist von späterer Hand durchgestrichen und durch i ersetzt. רישתא 23 עכדוי 22. סגיעתא 21. 24 אוגרים 28 r. וכד [ועד .לחוגתא 27 איתבנינית 25 לא r. אוגרים (18, 10). 30 הידשון (4, 15; r). אורחתיי 32 האדי (4, 15; r). 34 איסקופותיי dahinter + ומינטר; ומינטר; ספר [ספר ;ומינטר :  $IX,\,1$  מתורהא; חמרא $r,\,2$  ועתדת. תתכניה; נוב ;רמתא; דתקרין; דתקרין; ווצירן; אכלו; ויתו 4 ייתי 5, אילו; אכלו; כורסיא 14 ניסגעון 11 מדעא 9 דנרחמינך; חיכם 8 הוא. 15 דתריצן: מן 16. דתריצן; גנובי 17. מן 16. דתריצן: X, 2 מעתרא; רכשירין 4. דרשיעיא; נפשא 3. ברא 5. ברא 5. בעיניה 10 ליבא 8 נכסא ; ופומהון ; תהוי 6. ליבא 5. בעיניה 10. 12 יוסימנא (ושציא 15 ושופטא 13 מכסיא ; כול ; סנואתא 13; דמסכיני. ונביא 20 .בסוגעה 19 .נטרא 17 לחטואתא 16 סנינא (r). 24 תיתי 24 עבירתא 23 מניעי 21. בצדיקי לישני (מיתי 24 תיתי. 24 מניעי (ז). 24 מניעין (שניא (ניוסיף 27 לככי (לשיני (חומעא 26 ניוסיף 27 מניעין (שניא (ניוסיף 27 מניעין ניוסיף 27 מניעין (לשיני (מיתי ביוסיף 27 מניעין (מיתי ביוסיף 27 מניין (מיתי ביוסיף 27 מניעין (מית ביוסיף 27 מניעין (מית ביוס

יולישני 31 . נקוועדון [יתועדון 30 . ושיצא 29 . וסיבריא; סיבריהון 28;

אביוניה; סיפוותיא 32. XI, 1 צביונא; אביוניה; ביונא אביוניה 3 בישתא . תחרכינון; וניפלפלין. 5 u. 6, die in Tl umgestellt sind, stehen bei c = M. אדקתהון [צדקתא 6 בקתרה 3 נדקתהון [צדקתא 6 בקתרה 1 נדקתא 1 נ צרא ;וסיבוריהון ;סכוייה [סיבריה 7 ... תיתרוץ ;דתמימי unpunkt. 8b ועל רשיעא חלפוי ונכאלא. פ. גכאלא (r). מבריה (ארעיה נכאלא) ועל רשיעא ומוכדנא 10. 11 אכיל קורצין. 12 רעיונא. (Von 14 bis 17,8 Lücke.) אינטרחתהון ד. 20 Schlus + זכשרחתהון ד. 29 נפשי r (v). XIII, 12 לחכים לבא r (v). XIII, 12 למעדרו r(v); מני r(v) = S, מון (מאן r(v) = S). מני r(v) = S30 בקיםא r. XV, ארחהון r. XVI, 6 בקיםא r (v; = S). 17 מסטיא r cf. 17, 9. XVII, 10 בעארא; בשטיותא ; ולא ; דובא 12 בישא 11. לממחי. ריניה 14. 15 מרחקאתי (r); אלקא, לעקא (למה דין 16. מרחקאתי לעקא. ומר 19 חסר. 19 משכיח 20 ומררים. 19 חסר. 12 ומרכים. 24 חיירן; למיתר למתר 26 מככיר 25, דםכאלא; חיירן; צדיקי; תריצא (הוא ; אף 28 .תריצא XVIII, באפר 5. בביונא [בסוכלתנא 24 XVIII, 2 6 מממין; רחכיננא 9 פחא (הוא ליה 7, מממין; מתרפא 9. 10 אמא; ביה; ביה [ונתרים | 12 מתרורם 13. מתרורם | + הקני [תבעי 15 מאן ; בורהניה ; רוחא 14 ... ובהתא ; היא ... ומהביתא 16 הוא 17. מבטלין ; חינרין 18. הוא 17. מוהביתא  ${f v}, {f r}.$  21 מן  ${f v}$  (מן 12 משכח  ${f r}$  משכח  ${f d}$  מין  ${f d}$  מין  ${f r}$  מין  ${f r}$ 23 רבקה מן אחא 24. XIX, 1 הון; מיכלא; ידיעא. 24. ידיעא. 5 מניין 7. ולדבישין. 6. נתפלים: נש; שטיא 3. ברברבני 10. ווי דנעבר ; רונזיה [אורחיה ; נגידות ; שכלוי 11 (r). דאבהתא :r: דאבהר ; דלתותא [ירותותא 14; ברא סיכלא 13. ניבית; דחלתא 23 ./ ליה; משתלם; דניוויף 17 מחמכרא. דמתביין; מתערין; נחית; לממיקני 25. לה 24. .רמיז 26 27 בדונא ;ממריק ; רוגאלא 28. מַאָמָרֵי ידיעתא [מן מאמרי דפומי 27. 29 ומחתא (ומחתא XX, 2 מצטרי ); שאטי אמירי ); מצטרי מצטרי ). ושאיל; ולא 4. דמתהלך 7. מנן ; מרחמניה 6. עמיקיא 5. אף 11. מחובי ; זכיי 9. מבדר 8. לחברא 14. מחובי ; זכיי 9. מבדר 8; והידין cod. doppelt. ולאפי ; לחילוניא 16 . 17 והידין ; הציצא ; רינלא 21 מבר לאלהא; אשלמה 22. ובאחריתה [ובסופא; דמסתרהבא. 23 אורחיה; נש; יי [יהוה 24. מסאתא ומשחתא: 25.

תדירה. 26 ינטרון 28. ובעייא [ובציא 27. לרשיעיא. 29. תדירה;

רסיבי ; שיחנא 30 . דכריסא ; ומחיותי ; אירוי ; דמין XXI, 1 . דכריס; יעילינון ; דבונא 7 . לחטתא ; ביע 4 . תריצין 2 נירכן ; לכל אתר; ; בחוביה 11 מירחים ; לא 10 ובית ; חניניתא 9 צביו [עפח בשיטא 14. הוא + [אף 13. ליה [רשיעיא 12. ובסוכלתנוהי  ${
m unpunkt.}$  15 שיניא; שיניא (ינ= צי). 16 בסיכולא. 17 ובסאמא. בזידנותא 24 <sup>1</sup> ואחיד 22 בדירא 20. (<sup>1</sup> ושלחופי 18. 25 אידוי. 26 מחשך. 27 מוכא . 29 מוכא. 31 אידוי. XXII, אנון 3, ומכספא (ומן דהבא; סונעא). r l. am Schluß: רחלתיה דאלהא [דחלתא דיהוה ; דעותנותא 4. עברו ואתוכיו. 6 אידכיח; ארחתיה; ארחתיה; במסכיניא 7. נסאבא; ארחתיה; מלכא . 14 אינון + [דבסימין 18 . פומא ; עומקתא 14 ככריסך; רריצתא 21 . היך; וניתקנין ; הא 20 אף אנת 19 . היך; וניתקנין. 22 אעניא (מרירותא 24. פורענותא דיין: 23. לעניא 24. אם לית 27. איח איר; אין לא איח; מתחותיך; אין לא איח. XXIII, 1 דייכל; דייכל. ; גפין ; חצר 5 . תחקרב 4 . מכילתא ; לבישלוגוי ; החרגרג 3; באודנוי 9 . דאכלת ; לחמא 8 צידיך 7 . תירגרנ 6. דמאים. 11 ית ). 14 אנת + ביד + 16 ונרווין ונרווין; את הריצותא ונרויין ונרווין אונרווין + 16 ית ונרויין. 20 וביוועתא (r: אסיטין). וביוועתא (r: ובורדעתא). 23 עמיקתא 27. תנטרון 26. יחדון 25. נירוון ינידוץ 24. וביונתא; ונותא (דוורא ;ו stets ohne ולמן stets ohne (למן 29). (מודא <sup>rand</sup>); סוודא [סוודא auch c <sup>rand</sup>). או ומעקבן (מעקבן 30 auch c rand). או ומעקבן (מעקבן 30 וורא א ויחמיון [ויחוורון 33 .והיך חורמ' ; ינכת ; ואחרייתיה 32 .מזנן. ובזונני ; מכוונני [מחונני 35 .בילפא ; שכיב היך בליביה 34 ומני ; ואיוסיף ; ואיוסיף ; ואבעייה חוב ; אובעייה (אבעיה מאתא : XXIV, אובעיה בישאתא ; דריבונא במדברנות ( $(\mathbf{v},\mathbf{r})$ ). (י $(\mathbf{v},\mathbf{r})$ ) ייקרא ; מיתמליא ; דמלכנא. 9 חטהא 10. בחילך 10. חטהא 9. דמלכנא; ירענא [+] אירע [-13] אירע, דין [-14] אירע; יבאש 18 ומנא ; שבעא 16. לא 15. אחיון ; קמייתא ; משכחיר. 18. ויברונוי ; יליטונוי 24. מאן ; ושפוונא 22. דחיל 21. ברשיעי 9; ולא א במארט. 25 האחא ; ולמכסאני 25 Am Anfang ולא; ועחידיה 27 לאיליו ; ינשקו ; שפוותו: ריגלא 28 ועחידיה. וחשרגג ; ריגלא ן וחדרכין 34 . חמית 32 . איתעקור 31 . רעיונא 30 . כן 9! מסכינותן ; מסכינותן (מן XXV, 1 בתבי 1. ציקרא איקרא ; מסכינותן stets סאניה v. 2 und 3 sind in c umgestellt. 4 מאניה  $\mathbf{mpunkt}$ . 5 מן  $\mathbf{p}$ ; נימר 7 בצדקותא ; עונך  $\mathbf{p}$  אמיר  $\mathbf{p}$  אמיר  $\mathbf{p}$ .

<sup>1)</sup> So steht es im cod.

9 אחרנא; דמרמי; ומיטרא 14. חכימא; דומרגדר; במהובהא 15 הישבעיך; הופקנא; דוכשא 16. רשאנא; בננידות; וחיבו unpunkt. (r: וחיתיביה). בייתא ; בייתא 18 ניסבעיך. ביותא מחדה ; בולטיתא ; סמא ;יתרא ; איך ;ביומא 20 מועתא 19 אניש 26 מטרקא; דלמיעכד 24 ישלמין 22 אכליה 21. 27 מקראתא.  $XXVI,\,1$  מקראתא: 2 מקראתא: 3 מקראתא. מלכא. 5 מן [מאן ; שאתי ; דרגלוי 6. חכימא ; אין לא [אילא. איד. 8 מון מאן 3. מון משותא 9. מון מאן 3. איד. 11 היובתיה 11. מון מאן . פקח + ומכלא וון ; דמיחתחת 18; בשחאתיה ; ידיה 15. רכשים (r דיכשים). דיכשים. 20 ישתיק. 21 חינראנא: בישאתא 25. דרלקא; דמסליא 23. לנו ; מרבנן 22. מחרה כהותא 26 סינוותא; סינוותא 27. במורסתא (סינוותא 26. XXVII, 1 ביום 2 נוכריתא ; נפש 7 דרחימא 6. ומן ; נוכריתא ; נוכראה 2: מידעם. 8 מידעם. 10 רחיקא. 10 מידעם. 15 מידעם. 16 הה. היכנא + [לטיש 17. קשייתא , היכנא + היכנא 19. ליבא 17. אונרא: עיניהון דבני נשא . 22 מעבר ; ובאורארך 23. עיניהון דבני נשא. 24 אוחרנא (הוא ). אם אם אם (תחרנא (r אוחרנא). אם אם (v אם אם (אף ער אוחרנא). אם hebr. und T. XXVIII, 2 ניגדון. 5<sup>b</sup> ובעי יי כלהון טכאתא. 6 אורחתא (r). אורחתא; מודליה (ar). אורחתא (מזליה מודליה (r). אורחתא (הוא 10 למאן); מקשי ;לבר 14 .ירוויון [יחרון ; כד 12 .) ושלימי. ודיבא 15 (v, r); מסריח; עמא ). עמא [הונא 16 אינברון ואיכא; אינברון (עד 17 גינברון איכא) ערמה; לנובא ; לנובא 18 ברישתא (בחרא 22 לנובא; ערמה; רבישא. בישא (רחב ; גבר 25 ). רבישא אוואמיר ; לאבוהי 24 רחב. XXIX, 1 מודליה 3 בסונא 2. להון (28, 8). דתביל 26. 2 מסללין ; גבריא 8 .דצדיקי [דמסכיני 7 .הילכאתיה 5 מוקים 4 מנהר 13. רמשמשנוי ; דציית 12. דאשדי 10. יצדון כרכא [כרבא. ולא ; דידע 19. ארעא [אוריהא 18. לנפשיך 17 וצדיקי 16. 22 מנרי ; רונוא: 25 מלומא 26. בינא ; רונוא: דוזריצן 27. XXX, 4 מאן; ומאן ; רוח; מן כריה ). 5 המיםריה [ביה )6 מתסי; זונין ; ריגלתא ( ${
m c^{rand}} = {
m TL}$ ). 9 שמא ; ניחצונה ; לאבא ; דמצריא 17 וחירפי 14. ניצעריה 10 שמא ; ויכלונה. ון (יוארחא; אורחא [ואורחיה 19 לא; דגניזין 18; [18]ממברא לסוברא [יכלא למסברא ; חלתא 21 בליבא ; דילפה 23 בידייא 28. ומכנשין 27. מיכליהון ; שומשני 25. סנואתא.

עסמי ; דאקים ; גורא ; ואברא 31 שפיר ; וארבע ; הלאכתהון 29.

der Proverbien.

מניב (מלכין 3 מארא (מון מלכין 3 מארא (מון מלכין 4 מארא (מון מלכי 4 מון מלכי 4 מון מלכי 4 מון מלכי 4 מונשתהון; ונשתהון 7 לאבילא 6 . רכל ; דלא 5 . מן מלכי 4 . משכח 10 . משכח 11 נידכרון ; מיסכינתההן; רוחק ; ילפי 14 . ראידיה 13 . מב 12 . הסרה ; לא ; בה [עלח ; רוחק ; ילפי 14 . ראידיה 15 . למליותהא ; לביתהא 15 . אראיד משמא 19 . למליותהא ; לביתהא 6 מושר מון מושיטא ; ודרעה ; אידהא 20 . לכבין ; בכינשרא ; ודרעה ; אידהא 20 . לכבין ; בכינשרא ; חבינאות 27 . רחלין 13 . מקמו 28 . חבינאות 27 . וחגכה 25 . הוא [הווה 29 . בניידא 29 . בניידא 29 . מושבחרא 29 . מושבחרא . 31 . תושבחרא . מושבחרא . 31 . תושבחרא . 31 . תושבחרא . 31 . תושבחרא . 31 . .

Wohl wimmelt auch der Codex von Fehlern und Verschreibungen und weist bei einer großen Anzahl derselben starke Uebereinstimmung mit v, und nach dem früher Erwähnten, auch mit r auf (schon die Coll. von cap. X zeigte diese Berührungen). Andererseits aber bietet er eine beträchtliche Menge besserer LA. Vgl.: 1, 20b. 23. 25. 3, 15. **4.** 10. 15. 5, 14. 6, 3. 19. 8, 2. 9. 12. 15. 30. 33. 10, 6. 12. 23. 27b. 32. 11, 3b. 8. 9. 17, 17. 19. 24. 18, 8b. 19, 6b. 11b. 27. 28b. 20, 8. 21. 21, 13b. 22, 9. 23b. 24. 23, 32. 24, 25. 28. 25, 7b. 27, 15. 20b. 24. 28, 14. 22. 30, 31. 31, 7. 28a. 30. Eigentümlich sind ihm die mouillirten Formen, wie 1, 32. מיוספון 1, 32. מיוספון 10, 22. 27. היוכדינה 30, 6. 19, 17. היושים 30, 32, die sich auch oft bei v und r finden. Dann Schreibungen wie צדקורא 1, 3. 2, 9. 25, 5. 31, 9. תריצותא 23, 16. Doch auch תריצתא 22, 21. מצרתא 1, 17. Die Endung ף st. ף bei der 3. P. pl. m. Imperf. Ethpeel steht: 4, 25. 5, 17. 11, 3. 22, 18. y st. u: 10, 26, 20, 27. 25, 2. To hat, was sehr zu seinen Gunsten spricht, weit stärker die syrische Färbung bewahrt ils die Ausgg. Zunächst steht fast durchweg bei ihm אין (ב אין) st. דיך. Vgl. dann: 1, 2, 8, 11, 25, 2, 4, 13. 9. 3, 19. 5, 14. 23. 7, 17. 8, 3. 15. 16. 19, 10. 14. 20, 6. **13. 21,** 13. **25,** 7. **27,** 15. 30, 31. 31, 5. 21.

Zu verbessern sind endlich noch folgende Stellen: , עני עי עי אירון (v, Luz.). 5, 9 נכוריא 5, 21 נלין 6, 18 נכוריא 6, 18 נכוריא 5, 21 נכוריא 5, 21 נכוריא 6, 18 נכוריא 5, 21 נכוריא 5, 21

(Levy). 7, 18 ונעפיק (Levy). 8, 9 רנייך 25 עלק (Pevy). 10, 9 ונעפיק 10, 9 בסברא (Levy). 13, 13 ונסיב לעסבר 10, 9 בסברא (Levy). 13, 13 ונסיב לעסבר (V, r) מב מן דמשרי למעדרו 13, 18 + מב מן דמשרי למעדרו 15, 21 שב מן היצאית 15, 21 שפוותא 15, 15 למסטי 16, 7 שהות (Fleischer). 16, 33 הכימי 16, 7 אינא 16, 16, 33 הכימי (Levy). 19, 7° אינא 21, 8 הב 22, 15 הוב 24, 12 + עד. 24, 26 נעשקון 22, 15 הוב 24, 12 + עד. 24, 26 ועמרא 28, 25 מנישקון 29, 27 מנישקון 19, 7° ועמרא 29, 21, 12 אינא 24, 16 הב 29, 25 מנישקון 19, 19, 24, 26 וועמרא 29, 27 מנישן 20, 21 וועמרא 20, 28, 27 שניגין 20, 28, 27 יענא 10 שניצי (Die näheren Nachweise cf. an den betreffenden Stellen, T. III der Arbeit)

# c) Verhältnis von S zu G.

Von der größten Wichtigkeit für die Beurteilung von S ist eine genaue Untersuchung seines Verhältnisses zu G. Denn der Nachweis einer größeren oder geringeren Abhängigkeit von G wird naturgemäß ausschlaggebend sein für den Wert der Peschittho und ihre Verwendung bei der Textkritik und Exegese. Es sind dabei folgende Fragen in Betracht zu ziehen:

- Finden sich überhaupt Uebereinstimmungen zwischen
   und G? Wenn dies der Fall ist, beruhen dieselben
- 2) darauf, dass S nach einer Textvorlage übertrug, die mehr mit der von G benutzten übereinstimmte, als mit M? Oder
- 3) darauf, daß beide von gleichen Erwägungen geleitet von M abwichen bezw. der in den palästinensischen Schulen üblichen Tradition folgten?
- 4) Sind die Uebereinstimmungen das Werk späterer Ueberarbeiter, oder hat der Uebersetzer selbst G benutzt? In der Lösung dieser Fragen gehen die Ansichten aus-

<sup>1)</sup> Unter den im Mus. Brit. zu London auf bewahrten südarabischen Targ.-Mss. mit babylonischer Punktation aus dem 12. Jhrdt. (cf. Merx, chrestom. targ. p. IX) befindet sich T. zu Pr. nicht (vgl. das Verzeichnis bei Merx p. XV).

#### der Proverbien.

einander: Dathe<sup>1</sup>) und Hirzel<sup>2</sup>) nehmen spätere Interpolationen und ähnliche Textvorlage an. Roediger<sup>5</sup>) meint, daß G beim Pentateuch, den historischen Büchern und den Propheten wohl nicht benutzt sei, dagegen bei den salomonischen Sprüchen, vielleicht auch anderen Hagiographen. Prager4) sagt, dass die Abhängigkeit größtenteils auf gemeinsamer Berücksichtigung der Tradition beruhe. Herbst<sup>5</sup>) ist der Ansicht: "Eine Benutzung von LXX hat nicht stattgefunden." Er giebt aber zu, dass die Psalmen vielfach aus G interpoliert seien. Eichhorn (Einleitg. I, 452) nimmt an, dass S wohl später nach G geändert worden sei, dass er aber auch als Syrer Bekanntschaft mit den LXX und beim Uebersetzen aus dem Hebräischen den von ihnen ausgedrückten Sinn gegenwärtig habe, oder mit ihnen zufälligerweise, oder weil er sie als Vorgänger benutzte, zusammentreffen konnte (S. 456). Credner<sup>6</sup>) nimmt Benutzung durch den Uebers. selbst an. Zu dieser Entscheidung kommt auch Baethgen<sup>7</sup>) in seiner gründlichen und lehrreichen Untersuchung dieser Frage. Wellhausen<sup>8</sup>) endlich sagt: "Bei den Anklängen der P. an LXX, die unzweifelhaft nicht alle erst durch spätere Korrektur eingedrungen sind, ist es in allen Fällen am vorsichtigsten anzunehmen, dass sie auf dem Einsluss der griechischen Uebersetzung und nicht auf einem vom M. T. abweichen-

r) opusc. crit. p. 83 ff. und Psalterium syriacum, Halle 1796, p. XXX.

s) de pentat. vers. syr., quam Pesch. vocant, indole etc. Lpz. 1825, § 25.

<sup>\*)</sup> Art. Peschitto, Ersch' und Grubers RE.

 $<sup>^{6}</sup>$ ) de  $\dot{V}^{is}$   $T^{i}$  versione syr., quam P. vocant, etc. Göttingen 1875, S. 28.

<sup>5)</sup> Hist.-kritische Einleitg., Karlsruhe 1840; I, 196.

<sup>6)</sup> de prophetarum minorum vers. syriaca etc. indole. Göttingen 1827, p. 112.

JPT VIII, 435.

<sup>9)</sup> Bleek-Wellhausen, Einleitg., 6. Aufl. 1893, S. 560.

den und mit der Vorlage der LXX übereinstimmenden hebräischen Lesart beruhen.

Die Wichtigkeit des Gegenstandes mag es rechtfertigen, wenn auch für die Pr. genau nachgewiesen wird, wieviel Septuaginta-Gut S enthält, und welche Art der Abhängigkeit die wahrscheinlichste sei. Ich lasse daher jetzt ein Verzeichnis der Stellen folgen, wo S (u. T.) mit G übereinstimmen:

 $I,\,8$  אין אין אין עוסר א  $A.\,C.$  ברבישים.  $11+\sigma$ ב  $\star$ ב.  $12^{a}\,w.^{1})$ שיים ωσπερ ἄδης ζωντα בישאול דויים. 17 Mit Aenderungen benutzt: οὸ γὰρ ἀδίχως ἐκτείνεται δίκτυα תדבρωτοίζ בא פושב בא ביים ביים οσι 19 כליבצע 19 ביים מסבבן σ πάντων των συντελούντων τὰ ἄνομα τος (Τ). 20° w. σοφία εν εξόδοις ύμνειται (בובה Lag., auch T) במשמון λωρων μοσω. 21° W. έπ' άχρων δὲ τειχέων (ΠΊΔΊΠ st. και ούχ όπηκούσατε <u>ολικο</u> μο (Τ). 27 άφνω אמן מפחד רעה אמן אמן אמן אמן מפחד רעה משאנן מפחד רעה משאנן מפחד העה (T). محمحما فسن المعدن بعدن المحتى الموس عن الماه. II, 11 منات المعدم بعدا المعدم بعدار المعدم المحدد المادة المحدد بعدار المعدد ال 14 בתהסכות G, S, T, sing. בתהסכות G, S, T, Cayling בתהסכות G, S, T, שוב 27° . אַבבע εδρε יפיק 13 . בבאני σώματι טוב ב-27 מבעליו εδ ποιείν (ἐνδεή) במצת (Τ). IV, 14 במצליו ζηλώσης אב(T). 15 פרעהו εν  $\mathring{\phi}$  αν τόπφ στρατοπεδεύσωσιν = 27οο. 23 (ας = 27ο in = 27ο άπόστρεψον أخصر نهجر مح معتال عتما كالمعدد تهوك محكم المحدد ال ירדות (cbenso T). 5- ירדות (chenso T). 5- ירדות (chenso T). סחרב אατάγουσιν מבים. βο. לא חדע βο. אר ונהכות 11 אביסי נפסי אווא אווא אווא אווא אווה אווה אווא אווא ונהכות 11 אביסי ווא אווא אווא אווא אווא אווא אווא υνο. 17b και μηδείς άλλοτριος μετασχέτω σοι μετασχ رمكمد ونعدم ΝΙ, 1 παραδώσεις امكمده (Τ). 3 S

<sup>1)</sup> S wörtlich = G.

βρόχων יקוש עם ומשל (Τ). 7 יקוש או μηδὲ ἀναγκάζοντα ים אום בי אום אים אום ν פום בי אום אום וואס וואס וואס בליתל בליתל מקרש. בא אום בליתל מקר במון א αφρων וואס בליתל בליתל מקר במון א αφρων וואס בליתל בליתל בליתל בי אום בי בים (מוםר 23 הוחבת ומוסר 23 (מבי ובים בים σ, S, T. ενηδε άγρευθης σοις δφθαλμοίς συστο με βο, M ge-בנריו 27 ובנריו Obj.; יְשָׁרף. 28 על־הגחלים έπ' ἀνθράκων دمن با بدما المحادث بالمحادث בערה S stellt die Worte etwas um. αὐτῆς ). VII, 10 b ונצרה 🖒 τοιεῖ νέων ἐξίπτασθαι παρδίας μαστική τοπολ γολεική (Τ). 🗫 + ρέμβεται μαώ (a, u). 20 κια δί' ήμέρων CONTROL RETURN 22 und 23 παπο χεπφωθείς אל מוסר . וע פבון καί δσπερ κύων ובעכם. (פתי) וע פבים אורל וושהיב סבסאסט אורל אורל אורל (T). VIII,  $1 \, S = G$ בבניי מוסט מסט חחן קולה (1, 21) ופון אחף סטו טהמאסט פבניי מו ש. Sie les.: רשע, ותועקתי שפתי רשע ψευδή אבי γ. בגן φευδή שנו γ. בגן φευδή שנו γ. 21 אני δπαρξίν עני 22 בוסרתי (T). 23 w. גוסרתי (נסכתי נסכתי). בסב בימ נוצב ווצו אוויסה עודץ עולד מסד ססה מקדם או אני סטעדעבף און סטעדעבף און מערן 32 בפלה הפרב sing. (T). les. S und G: אַצָּאָי מּצְאָיָם. IX, אונבה האונים האונים לישנים אינים ווצבה אונים ווצבה אונים ווצבה האונים ווצבה אונים ווצבה ούς έαυτης δούλους τους 6<sup>b</sup> Der Chie Text lautet nach Lag.: και όρθη όδφ φρονήσατε שני אין אונים (παιδείαν )). 9 [ה] + άφορμήν [ה] (παιδείαν ). 9 [ה] + άφορμήν (בי 11 בו + 11 בי + 12 ש. + 11 בו + 11 בי + 12 ש. • Susatz (geändert). 13<sup>b</sup> η ούκ ἐπίσταται αἰσχύνην μο μο α, u. 18 w. δτι γηγενείς παρ' αὐτή δλλυνται μους ر المناه . Zusatz. δμμα Α. مناه المناه . και δπερβήση שבים אלים: Χ Ueberschrift ). 🕿 μψη (Τ). 4° w. πενία (ΨΝη) ἄνδρα ταπεινοί μοι οπο ירקב לT, aber + רמייה). 4b plur. 7b ממימפן σβέννυται . 10b w. δ δὲ ἐλέγχων μετὰ παρρησίας εἰρηνοποιεί Δοδορο. 13 W. 14b έγγίζει συντριβή στόμα δε προπετοίς ופי אויל למחתה קרוב = בנב בם Δε μοσιπω μοσο. 18ª καλύπτουσιν έχθραν χείλη δίκαια (l. άδικα) ולא ירודל משע 19ª בבבקבם באבים סעל oùx εκφεύξεται άμαρτία (A) βού μεται β. 21 Beide las. בַּחָמָר oder ਬਹੁਸਤੂ. 23° εν γέλωτι ἄφρων πράσσει κακά 🔑 🌬 ا من المعرف معمدا (T). 24° εν απωλεία ασεβής περιφέρεται يما إلمان عدديد المرابع عدديد المرابع عدديد المرابع عدديد المرابع عدديد المرابع عدديد المرابع المراب βλαβερόν העול בין; רבד ). העול παρανομία μας Ε 7 των άσεβων  $\frac{15^a}{15^a}$  πονηρός κακοποιεί δταν סטעולקן אואס בין און און בין און און פרוע מען און און (T).  $15^{\mathrm{b}}$  G and 16<sup>b</sup> 2 Stichen aus G +, mit kleinen Aenderungen. 19 p υίος = 24 S folgt  $G + τὰ ἀλλότρια (<math>κ^{c}$ \*). 26 יקבהו לאם סהסגפותסודס מטדטע דסוג בשיים יקבהו לאם رمدت (T). 29ª Die 2. Uebers, folgt teilw. G. άφαιρούνται δὲ ἄωροι ψυχαὶ παρανόμων  $30^{b} S = G.$ 

סיי באב בון ארגיעה באסיי ארגיעה ארגיעה באסיי ארגיעה ארגיעה באסיי ארגיעה ארגיע

wie G um.  $28^b$  וררך נחיבה δδοί δὲ μνησικακῶν ביסוף (T). χ (T). χ (T). χ (T). χ (T). χ (Τ). χ (



### der Proverbien.

בב בביף. על־יד μετ' εδσεβείας ובמביאם. 12 S folgt ל (כלב: רוחלת ממשוף מחל (בלב); + βωηθείν הוחלת ממשוף מחל (בלב) T). 13 יחבל אמדמφθαρήσεται (p, 23, 161 rand) נאים. ינובד ד וובן איתן פֿי מֿתשאפוק בון T היבר. 19 בסילים. 19 יסבβῶν סָרֶ׳ מִדְעַ [סור מרע . יִבֹּשׁן (Τ΄). 22 + ἀνήρ בַּבּן (Τ).  $^{13b}$  w. (Eviol  $^{161}$   $^{rand}$ ).  $^{24}$  unt annu êpiher êpiher  $^{6}$  paideiei ובבן ססקמו עוצה אוע, ז הכמות נשים אוע. אוע הפגל ב לין בין בין בין בין אוע אוען אוען אוען אוען אוען אוען און אי השמורם ל (Τ). בישר 2 בישר (Τ). אולת (π καρρων בישר (Τ). אולת νιλάσσει αὐτούς بنا المجات בר 4 plur. (T). 7 w. ובלידעה בשבום אחלם לו משלים אחלם ובלידעה בשבום החלים לן הבים המיצבם המיצבו ים הבים החלים לן שפתידעו χείλη σοφά אביבין ןבמבש. 9 w. (+ בין-יגב).  $2^a \ S = G \ (T)$ . 13 teleutela dè xapá 1200. .7 δ δξύθυμος πράσσει μετά άβουλίας محملا مد بخص و محمد ; محملا השונא , סבון בביבל φρόνιμος איש מומוו πολλά ius G, mit Umstellungen. 24<sup>b</sup> אולח διατριβή בפספס. (T) בון (T) (T). (T) πραύθυμος άνηρ καρδίας ιατρός יסבין סס ובשו הס יסבים. רווי בשרים אורים יסבים. 31 S =  $4^{\rm b}$  w. מאנה באמססיסטסני חמאת plur.  $35^{\rm b}=$ בסבים. XV, 1 תעלה פֿין פֿין פֿין  $6^{\text{b}}$  οί δὲ καρποὶ ἀσεβῶν πολούνται רבים פֿין פֿין פֿין  $7^{\text{b}}$  אָ סטא ἀσφαλείς ן. 10 παιδεία απάπου γνωρίζεται (ύπο των παριόντων ) S) مع المكس المحد عديد المعدد ال 5<sup>b</sup> οί δὲ ἀγαθοὶ ἡσυχάσουσι (Α-ζουσι) διὰ παντός μετασο בבן ב . 16 בו μετά ἀσεβείας (23. 252) ישקים 18 בבב πατασβέσει אבב ΙΙ. רוב και την μέλλουσαν Ι. פלב בפשל במשכח לסדף במשכח חרק 19 .בן הם. עצה (T). 22 S folgt G. + ביתו (T). 27 ביתו πυτόν σωμι; σωρολέμπτης μοσω Δορολ. ΠΙΠΟ ώρων λέμψεις مصم مصم πίστιν (z, 5 codd.) (T). 33b S folgt der von Lag. als echt bezeichneten Uebers.: προπορεύεται δε ταπεινοίς δόξα σλωφωλο υπούρω βή μουρόγ. XVI, 4b φυλάσσεται δε δ άσεβής είς קום (Τ). אונים 11 בגון בנים באון γμέραν κακήν כיים ביים (Τ). משפט Präd. אבני כים סדמא סדמאן הספען משפט אבני בים 26b Durch ἀπώλειαν beeinflust: ובו בה XVII, 1. אבו בה XVII, 1 έν είρηνη محدد. 4° | א παρανόμων , 4b δίπαιος δε οὐ προσέχει χείλεσιν ψευδέσιν μενός το το βροσέχει χείλεσιν ψευδέσιν μενός το βροσέχει χείλεσιν ψευδέσιν μενός το μενός το βροσέχει χείλεσιν ψευδέσιν μενός το βροσέχει μενός το παροξύνει שפחי יחר 7 14, 31. א שפחי אצוא χείλη πιστά א בינים (sing. = M). לנדיב δικαίφ ביים  $9^b$  δς δὲ μισεί κρύπτων διίστησιν φίλους και οίκείους 🚤 (l. معمد) مسمعم μικρο קַחַת גערה לב מבין בּהָכּת . 10 S = G. המבון מבמבון בּוֹבּי לבן סיברן בבן אוססול על איס בין איססון איססון איססול באסן בבין איססול על איססול באסן איססול באסטול באסטול באסטו XVIII, 2<sup>b</sup> S ist beeinflusst durch ἀφροσύνη μεροσύνη (T). 3° בא גם είς βάθος κακών <u>| | בא גם (</u> 19 בא גם (Τ). נושע (T). Zusatz aus G. (T)בבבן אבבר. XIX, 6° יוולו אפרעתביסטטני פיולו אוXX, 6° לובע κακός \_\_\_\_ (Τ). 7° δς δὲ ἐρεθίζει λόγοις (Bib. v. Alc.) αλοχύνη אשה משכלת 14 אשה משכלת άρμόζεται γυνη ανδρί ואל המיתו (T). אמשבון ובאבן בבבון ובאבן בבבון ובאבן בבבון בבבון בבבון בבבון בבבון בבבון בבבון בבבון בבבון בבבו נרל בּ19º גרל מיוֹף בּן (T). בין מויים בֿמי δὰ λοιμεύηται פפבן פבבון (Τ). 22 + πλούσιος בצלחת 24. בצלחת είς κόλπον לץ חכה T). עבם הא προσενέγκη ישיבנה (T). 25 לץ חכה λοιμού μαστιγομένου בבבן כבן נכבמנים δάν δὲ ἐλέγχης קבון γο. 26° משרר ב-26, בפש (T). XX, 1 המה שכר טאָניבן βριστικόν μέθη מצינובן und οίο. 4 Beide les. יוסם של und יחרש (T). 5 + 2 באם  $= \lambda \delta \gamma \circ \zeta + 4$  בילון מיזוף מיזוף έλεήμων μος (T).  $25^{\rm b}$  μετανοείν γίνεται  $10^{\circ}$ בה אסריק 30 בה סטעמעדק בה XXI, 4 בה נבהה (T). 10 אוחה רע ). Sie les. בעיני. בשהם, אמף לבית 12 מבית 12 רשע plur. (Τ). אונו 13° אונו του μὴ ὁπακουσαι

XXII, 2 w. 3° Sie las.: ערום ראה רע מיוסר נוסר. 10 Zusatz. ארצח 13 ארצות φονευταί μ.σ. 15 ἐξήπται. verles. ἐξίπταται ארצות  $16^a$  πολλά ποιεῖ τὰ ἑαυτοῦ κακά (A  $\aleph^{c}$   $^a$ ) σλωμο (T). 22 אבס, ἀποβιάζου הגול 26 w. 27 + γάρ הגול 26 v. πόθεν ἀποτίση τομελι 32 το. Πρι λήμψονται τομεί. ΧΧΙΙΙ,  $1^{\rm b}$  τὰ παρατιθέμενά σοι τομεί χωνι χωνι (T).  $3^{\circ}$  לממעמותיו דעי פֿלפּסעמדעטי בער אַ אַ אַר אַ Sie las. אר דע עין 6 $^{\circ}$  אר דע לְהָעָשִיר (T). אר דע אַר אָר דע לַהָעָשִיר (T) אַר דע לַהָעָעָשִיר darauf v. 31 nach G. 34b και ώσπερ κυβερνήτης εν πολλφ ارس مدامد المامكن الم و معمودا مح $11^{\mathrm{b}}$  S folgt G. بهرٔ [اهرا $^{\mathrm{co}}$  المان $^{\mathrm{co}}$  بهرا و کمیدا אבין  $\sin$ ן וועכו  $\sin$ ן הבין  $\sin$ ן אניסוסג הוא אניסוסג (T).  $\sin$ ובא מתהלך 34 (T). און אי ובא א האסתסף או און דו אין דו און דו און דו און אין וובא און אין וובא און אין אין אין  $\mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{V},\,\mathbf{1}\,+\,$  άδιάχριτοι בסבים (T). 2 העחיקו έξεγράψαντο בבם (T). אנשי φίλοι שמביה (T). 3 w. (T). 7b & είδον در الا در الا در الاحداد عديد وسود وسود عديد الاحداد (T; Tc+ عدود وسود وسود وسود وسود الاحداد الاحدا 12 נום ένώτιον קרשו מתבן; קרשו και σάρδιον πολυτελές ביום ,احردا بمدا بسم قردة قردة 13 מצנה שבים, يصل σάρξ άφρόνων العب منسه سلم (Τ). 13 שחל άποστελλόμενος δὲ δραθώσιν במפן (T). 26 המכו δ κρύπτων μπάνος (T). בבד 3 אורחחא דקושתא : T : אורחחא דכו אוא אלא דכו 28 בבד 3 (אורחחא דקושתא : XXVII, 3 בבד und לכם als Adj. (Τ). 14° τὸ πρωί במל (l. במפנגם). 14 παταρωμένου ουδέν διαφέρειν δόξει 📢, οπ 🗢 🛶 Ιοπ 🗓. 16 ש. יְםַנְי יָקָרָא; אָפַנִי יָקָרָא; וּשְׁמוּ יְמָנִי יָקָרָא; עָפַנִי אַ (T). אַ 19° ש. מוּסתבף סטֹע מוּטכּג πρόσωπα προσώποις μος τος τος τος τος (T).21<sup>b</sup> מהלליו (T). Zusatz (geändert). 22 S folgt G; l. חַרָּפּוּת; ατιμάζων ). 24 محمد (Τ محمد الله عند الله عند الله عند (Τ محمد الله عند ال XXVIII, אין לחם פאלי, איז לישם איז איז איז איז (T). שלם). 4 יהללו רשע ἐγκωμιάζουσιν ἀσέβειαν βούο (Τ). περιβάλλουσιν έαυτοζς τείχος ισπαι 20 γκ1 κακός (?). ם מים (?) (Τ). בי משערובר מποδώσεται ἄνδρα (?) (χ. בי אבלא מבשן a יואיש חרומות ανηρ δὲ παράνομος g בים a u  $20^{b} + \gamma$ יעשסאב אי. 21 עבדו סואלידיון פֿסדמו וייטן (T). מנון δδυνηθήσεται נגב . 24 אלה ישמע βρχου προτεθέντος ורדת 25 במשם משלב . ΧΧΧ, 9 חרדת מσέβεια משם . ΧΧΧ, 9 חרדת אמו δμόσφ בסף. 10 הלשן παραδώς בפלא. בבלא τρείς פֿע νεότητι במים 24 מרש ב 23 הירש פֿגβάλη פֿיבים. 24 υροπο σοφώτερα των σοφών — 25 το μετοκ. 25 το χα אל פולא עו פֿסדוי ודיא 28 אין סוֹל באם פסס אין פֿסדוי אמדסואפּו אודיא 28 אין אמדסואפּו ο نصحنا (Τ). 30 ליש σκύμνος λέοντος ابار ابامر; + οὐδὲ אמדמתדה משני כל ווף אין און אין און אין און אין און אין און און אין און אין און און אין און אין און אין און א folgt G, der die 3 Glieder weiter ausführt. Sie les.: קם אל עמו אים ומוח יד ; בעבן אובדמ באיז פאר באר אים. 32 אום ומוח יד χεῖρά σου לאבד μο. ΧΧΧΙ, 6 לאבד τοῖς ἐν λύπαις  $\lambda \ell \theta$  שموز مع قامل پختم  $\ell$  تامعنا المحتر عمر المحتر (T). 

Zunächst ist jetzt gezeigt, das Uebereinstimmungen zwischen S und G stattfinden, ja uns frappiert gradezu die große Fülle derselben. Es läst sich nun nicht leugnen, das G und S an manchen Stellen von gleichen Erwägungen geleitet, unabhängig von einander, in gleicher Weise übertragen haben können, z. B. 3,8 לשרך; לשרך; 11,7 אונים; 12,6 אונים; 14, 13 השמרום; 14, 13 השמרום;

כן 7, wie ja auch beide 23, 4 כן, wie ja auch beide 23, 4 ולָּדֶעָשִׁיר les., s sie aber doch verschiedenartig erklären.

Dagegen wird man nur mit größter Vorsicht den und für die Aehnlichkeit in der in den Schulen gelten1 Tradition finden können. Und mag auch für den Peneuch und schließlich noch für die Propheten diese Anht Berechtigung haben, da an vielen Stellen dieser cher halachische und dogmatische Rücksichten zu einer stimmten, allgemein üblichen Auffassung führten, so wird s für die Pr., denen, wie den Hagiographen überhaupt, ie geringere Autorität beigelegt wurde, als dem Pentaich und den Propheten, nur wenig Wahrscheinlichkeit sich haben, ihre durchgehende Anwendung aber würde ier höchst unkritischen Beurteilung der Aehnlichkeit von und G Thür und Thor öffnen.

Die Uebereinstimmung ist nun eine so überaus häufige d derartige, dass weder die eine, noch die andere Ancht zur Erklärung derselben ausreicht, dass sie sich vielchr nur durch die Annahme der Abhängigkeit des Syrers m Griechen erklären läst. Beide stimmen überein in gleichen Auffassung und Erklärung von M: 1, 8, 19a. 1, 5, 6, 6, 7, 30, 7, 10b, 20, 22, 8, 1, 14, 21, 22, 27, 9, 3a. 1b. (a, u) 18a. 10, 4a. 11, 2a. 13, 15, 24, 14, 17, 30a. 33. 18b. 24, 21, 14, 22, 7, 23, 10, 24, 34 u. a. 0. Ferner von M abweichender Lesung: 1, 20a. 21a. 4, 15, 5, 11, 22a. 8, 23, 35a. 9, 1, 10, 14b. 21, 12, 9, 19b. 17, 10, 19, 19, 6b. 23, 4a. 7. Stellen, die sich leicht bedeutend ermehren ließen.

Nehmen wir nun die Abhängigkeit des Syrers von G 1, so fragt es sich, wie schon erwähnt, ob dieselbe da-1rch entstanden ist, dass der Uebers. G selbst benutzte, 1 ler dass S später nach G bearbeitet worden ist. Ein 1 cheres Kriterium für die Richtigkeit der einen, oder 1 deren Ansicht läst sich kaum angeben 1). Von vorn-

<sup>1)</sup> cf. Buhl, l. l. S. 190.

herein ist anzunehmen, dass der Uebers. sich die große Erleichterung nicht wird haben entgehen lassen, welche ihm die Benutzung der LXX, besonders bei einem so

schwierigen Buche, wie die Pr. es sind, bot. Sie war ja bei den Syrern allgemein bekannt und stand in hohem Ansehen, was ihre späteren Bearbeitungen durch Syrer beweisen. Am wahrscheinlichsten erscheint immerhin das Kriterium, welches Baethgen, dessen Beweisführung ich mit einigen Aenderungen auch für die Pr. folge, S. 445 angiebt: Dass nämlich sein Interpolator die Worte der 0 (G) einfach übersetzt, nicht aber nur ihren allgemeinen Sinn wiedergegeben« hätte. In der That ist das Verhältnis wohl derart, dass S aus dem Hebräischen übersetzte und bei auffallenden oder schwierigeren Stellen G zu Rate zog. Er folgt aber G durchaus nicht sklavisch, sondern benutzt ihn mit einer gewissen Freiheit, und unter steter Vergleichung des hebräisch. Textes. Er ändert G durch Umstellung1), durch Hinzufügungen2) und durch Verwandlung des Numerus<sup>5</sup>), übers. st. constr. durch Adj. und umgekehrt4), ja er benutzt sogar eine LA., welche G zu Grunde liegt, als Grundlage für eine neue, selbstständige Uebersetzung. So lässt er 21, 10 אוחה רע weg, wird auch durch όπ' οὐδενὸς των ἀνθρώπων auf בעיני hingeführt, übers. aber dann, sich wieder M nähernd; مكيب سعةه. 1, 17: S sah, dass G den v. falsch verstanden hatte und suchte den Fehler wieder gut zu machen. 15, 22ª folgt S zwar G, da er aber מחשבות anders auffalst, lälst er שון weg. verstand S שכול nicht. Er benutzt daher G, sieht sich aber durch seine Uebers. von 12ª gezwungen, in 12b, das

er ganz abweichend von G übers., אָל st. אָן zu lesen.

<sup>1) 6, 10. 34. 14, 23</sup> Ib.

ع) 10, 26 إمما 18, 22 II المعا عن

<sup>\*) 6, 22. 11, 24 (=</sup> M). 14, 1. 15, 10a. 17, 7 (= M). 19, 6b. 22, 13.

<sup>4) 10, 14</sup>b. 18b. 14, 7.

obald S sich selbst zu helfen wusste, verließ er eben G. n einzelnen Stellen sieht man die Worte G.'s nur noch urchschimmern, z. B. 15, 18 stehen nur 2 Worte der oppelübersetzung. 29, 24b δρχου προτεθέντος عدي عدي عدي عدي 30, 32 eav extelying thy yelpa oou عدمد الم . S folgt öfters G in dem einen Halbvers, in dem nderen weicht er von ihm ab und kehrt zu M zurück, der übers. unabhängig anders¹). Trotz der Benutzung on G nähert sich S wieder M: 5, 17b (plur.) 6, 25 σοζ φθαλμοῖς σίτιως. 11, 24 (sing.) 17, 4b χείλεσιν μως לשוי). 7 (sing.) 22, 27. Das letzte Wort = M. 30, 30 בלים אדקיעס מפני כ Ich möchte noch darauf inweisen, dass in dem Ms. von G, das S benutzte, Einiges efehlt zu haben scheint, da S Weglassungen von Worten e wir in G lesen, aufweist: 1, 33b ) ἀφόβως. 3, 29 ἐνδεή. 3, 12 καρδία. 15, 10° ύπὸ τῶν παριόντων. 26, 10 πᾶσα. 7, 22 ἀτιμάζων. Absichtliche Weglassungen des Uebertzers scheinen das nicht zu sein.

Die aufgezählten Fälle von Aenderungen G.'s zeigen öfstenteils deutlich, dass der Uebers. bei aller Abhängigsit von G sich eine gewisse Selbständigkeit gewahrt hat, e man bei einem Interpolator schwerlich voraussetzen ann.

Nun könnten aber doch eine Anzahl von Stellen grade ach der vorerwähnten Ansicht Baethgens den Eindruck on Interpolationen machen. Es sind dies die Verse, in enen S wörtlich = G ist: 1,  $20^a$  (T teilw.).  $21^a$ . 6, 5. 30. ,  $10^b$  (T).  $16^b$ . 8,  $7^b$ . 23.  $35^a$ . 9, 12.  $18^a$ . 10, 4.  $7^b$  (T teilw. FT).  $10^b$ . 13.  $14^b$ .  $18^a$ .  $23^a$  (T). 26. 11,  $15^a$ . 24. 31. 12,  $4^b$  (T) 17. 13,  $7^a$ . 10.  $23^b$ . 14, 7. 9 (+  $\frac{1}{2}$  -  $\frac{1}{2}$ 

<sup>1) 1, 12</sup>a. 20a. 4, 26a. 12, 25a. 14, 22a I. 20, 4a.

Stellen, an denen S Doppelübers. hat: 11, 29° (II teilw. = G). 14, 9 (I = G; II ist in unseren Ausgg. als 14, 10 angeführt). 14, 22 (I° = I° G. II = II G). 23 (I = G). 23, 31 (I folgt G. Sie ist nach v. 30 hinaufgeraten). Von diesen Doppelübers. ist die eine gewöhnlich = G, die andere unabhängig oder nur z. T. = G. Es scheint demnach, als ob eine interpolirte Uebers. neben die alte trat, und daß man es unterließ, diese zu eliminieren.

Zunächst ist nun zu bedenken, das jene wörtlichen Uebereinstimmungen nur einen geringen Teil der Uebereinstimmungen überhaupt ausmachen, und dass selbst bei den Doppelübersetz. auch wieder Aenderungen vorkommen. Dann aber sprechen folgende Erwägungen gegen die Annahme späterer Interpolationen: Wohl ist es geschichtlich bezeugt, dass Revisionen der Peschittho nach G stattgefunden haben. Diese geschahen durch Jacob v. Edessa im 8., Dionysius bar Salibi im 12., Bar Hebraeus im 13. Jhrdt.1). Aber schon der cod. Ambros., der doch nach Ceriani aus dem 6. Jhrhdt. stammt, weist genau dieselbe Fülle der Uebereinstimmungen mit G auf, wie die anderen Texte. Ja er geht darin sogar noch weiter und ist G noch ähnlicher als g: 7, 12 μπο βέμβεται. 9, 13<sup>b</sup> μεζου μωί ή οὐκ ἐπίσταται αἰσχύνην. 16, 24 γλύκασμα. 18, 20 اعككة که ἀπὸ δὲ καρπῶν. 22, 27 مما + Κυρίφ مردد مديا 22, 11 مردد مديا χύριος. 27, 21 مردد مديا امد ا مان غرام δε παράνομος. Mit Ausnahme von 16, 24; 18, 20; 21, 27; ist u = a.Diese Berührungen mit G würden also. falls die früheren Ausführungen über a und u richtig sind, sogar bis auf die Zeit vor 484 oder 489 zurückgehen. — Man könnte nun noch auf den Gedanken einer Korrektur a. s nach p kommen. Aber nur an 2 von diesen Stellen, 16, 24 und 27, 21, stimmt a mit p überein, sonst weicht er ab. Diese beiden Stellen können

<sup>1)</sup> cf. Assemani, B. O. II, 276. zitiert v. Eichhorn, S. 455.



## der Proverbien.

>er recht gut auf die Vorlage, auf G selbst, zurückgehen, dem dem Abschreiber von a in der That ein Text vorg, der noch mehr mit G übereinstimmte. Dazu ist noch 7, 21 auch u = a. Zur Annahme von Interpolationen s nach p ist man also schwerlich berechtigt. Lupt wird man mit dieser Annahme nicht so verschwenerisch umgehen dürfen, als man öfters geneigt ist. Vielehr erscheint durch die ganze Art des Verhältnisses von und a zu LXX die Meinung Th. Nöldekes1) bestätigt: Wir müssen sagen: Im 5. und 6. Jhrdt. war der Text er Pesch. des A. T. schon wesentlich so fixirt, wie ihn ater Barhebraeus hatte, und wie wir ihn noch jetzt ennen. Namentlich ist derselbe nachher nicht so stark on dem hexaplarischen Syrer beeinflusst, wie man fürchten innte. Anders verhielte sich die Sache möglicherweise, enn wir Grund zu der Annahme hätten, dass a nicht s dem VI. Jhrdt., sondern aus späterer Zeit stamme.

Wollte man nun einwenden, dass selbst vor dem Jhrdt., resp. vor 484 und 489 Aenderungen nach G rgenommen sein können — wie ja in der That Prager 1. S. 13) behauptet, dass solche schon zu Ephrems (st. 3) Zeiten stattgefunden haben — so haben wir in den taten des Aphraates ein noch älteres Texteszeugnis, da seine Homilien in den Jahren 337 und 344 verfaste. ich diese zeigen an 2 Stellen die Spuren Gs: 18, 19 נם של פסי βοηθούμενος נושע = יפבר ; 25, 21 מים und מים. lche Stellen würden wir sonst vielleicht als die Arbeit ies Interpolators angesehen haben. Und wenn auch die ringe Zahl der hier in Betracht kommenden Stellen noch reifel zurückließe, so hat doch Baethgen S. 444 für die almen bei einer ganzen Anzahl von Stellen diese Aehnhkeit mit G bei Aphr. nachgewiesen, so dass auch sere beiden Citate nicht ohne Beweiskraft sind.

<sup>1)</sup> LCBl 1876, 39 in der Rezens. a. s.

Zeit von Aphr. Aenderungen nach G anzunehmen, wird man wohl schwerlich geneigt sein.

Von den vielen Zusätzen Gs hat S nur folgende mit größeren oder kleineren Aenderungen: 9,12.18.11,16<sup>a</sup>.13, 13.22, 10.25, 20.27, 21.25, 20 findet sich der Zusatz auch in T.

Dagegen finden sich in ziemlicher Anzahl Hinzufügungen von einem oder mehreren Worten aus G: 1, 11.

7, 12a. 9, 9. 12. 10, 10. 26. 11, 16a. 24. 13, 1b. 22 (T). 14, 33. 15, 22 (T). 18, 19 (T). 19, 22. 20, 5. 21, 14. 22, 16a (T). 27. 24, 23 (T). 25, 22. 26, 19a. 29, 20b. 30, 30. 32. Der Einflus von G ist am Anfang schwächer als in der Mitte. Am stärksten erscheint er in den Kapiteln 10. 12. 13. 14. 15. Dann bleibt er ziemlich gleichstark bis zum Schlus.

In folge dieser weitgehenden Uebereinstimmungen ist manchmal S für den Text von G nicht ohne Interesse: 6, 10 δλίγον δὲ κάθησαι, was wahrscheinlich Glossem aus νυστάζεις ist, l. S nicht. 9, 6<sup>b</sup> S hat den von Lag. als echt angesehenen Text. 10, 18<sup>a</sup> l. er noch richtig άδικα. 11, 29<sup>a</sup> gu ανεμον, aber a, U, P, BH les. ανέμους, wie viele codd. 14, 22 IIb ist wohl nach S άγαθων st. άγαθοῖς zu les. 15, 33<sup>b</sup> S hat den von Lag. als echt erklärten Text. בסבבן לאלם Αόγφ άληθεῖ (θεού urspr. μογιλάλφ). Verschiedene LA. G.s., denen S folgt, finden sich in A, oder einem der von Holmes und Parsons verglichenen 6, 30 Mss. erhalten: 1, 8 νόμους κ. A. C. 3, 13 εδρε. πίνωσαν (= πεινώσαν) Α. 9, 18 Zusatz: δμμα Α. καὶ ύπερβήση ποταμόν άλλότριον Ν c. a. A. 10, 19a εκφεύξεται άμαρτία Α. 11, 24 τὰ άλλότρια κ <sup>c. a.</sup> 13, 12 ἐναργόμενος κ A. 13, 13 καταφθαρήσεται p, 21, 161 rand. 13, 23b Eviol

161 rand. 14, 22 Ia άδιχοι mehrere codd. 15, 16b ἀσεβείας

15, 28 πίστιν z, 5 codd. 19, 7° λόγοις (Alcala).

20, 5 + λόγος 5 codd. 22, 16<sup>a</sup> + κακά A, κ <sup>c. a.</sup>

p, 23, 252.

<sup>1)</sup> Ich behalte die Siglen Lag.s und Swetes bei.



der Proverbien.

T stimmt an mehr als 100 Stellen, an denen auch G, mit G überein. Ueber 18, 6 und 20, 23 cf. S. 110. ı. 1.

## d) Verhältnis von T zu S.

Auf die merkwürdige Uebereinstimmung der beiden sionen ist schon mehrfach hingewiesen worden. Dathe in seiner Untersuchung de ratione consensus ionis chaldaicae et syriacae Proverbiorum Salomonis (1) elbe durch zahlreich Beispiele, zu denen Maybaum<sup>2</sup>) er noch eine Menge hinzufügte, erwiesen. Aber wäh-Dathe bei der Frage, ob T von S, oder S von T abzig sei, zu dem Resultat kommt, dass T den Syrer bet habe, nimmt Maybaum grade das Umgekehrte an. widerlegt Nöldeke<sup>8</sup>). Die Abhängigkeit Ts von S nen auch Eichhorn<sup>4</sup>) und Hitzig<sup>5</sup>) an, der sagt, dass, n Haevernick 6) dieser Annahme widerspräche, er löglich beide Uebersetzungen, und auch die Abhand-Dathes nicht gelesen haben könne.

In der That wird die Abhängigkeit T.s von S kaum r bezweifelt werden können. Dafür spricht zunächst ch führe hier teilweise schon durch die eben erwähnten ner Gegebenes an - die Art der Uebertragung. Denn rend die anderen Hagiographen-Targume von haggadin Auslegungen wimmeln, und mehr paraphrasieren als setzen, hält T zu Pr. sich hiervon fast ganz frei; nur 14 und 28, 1b finden sich Paraphrasen. Es unteridet sich dadurch besonders auch von dem Targum zu ) und zu den Psalmen, welche in dieser Beziehung sehr

<sup>1)</sup> opusc. ad crisin etc. ed. Rosenmüller, Leipzig 1796, p. 106 ff.

<sup>&#</sup>x27;) Archiv für wissenschaftl. Erforschung des A. T.s, hrsgbn. v.

<sup>,</sup> II, Heft I.

<sup>&#</sup>x27;) in demselben Bande des Archivs, S. 246 ff.

<sup>&#</sup>x27;) Einleitung, I, § 239, 2.

<sup>&#</sup>x27;) Die Sprüche Salomos, Zürich 1858, (Schluss der Einleitung).

<sup>&#</sup>x27;) Haevernick, Einleitg. § 87.

miteinander übereinstimmen (cf. Zunz, Gottesdienstliche Vorträge, II. Aufl. S. 85). Die Sprache ist von vorwiegend syrischer Färbung, der Wortschatz, Erscheinungen in Deklination und Konjugation sind größtenteils syrisch. — Mehr noch als das Angeführte spricht für die Priorität von S der Umstand, dass T an mehr als 100 Stellen, wie ich oben gezeigt habe, mit G übereinstimmt, wo auch S = G ist, und was noch mehr entscheidet, auch an einer Anzahl der Stellen, wo S wörtlich = G ist. Eine Erklärung durch ähnliche Vorlage, gleiche Auffassung, oder gemeinsame Tradition ist bei der Menge und Art der Uebereinstimmungen nicht angängig, ganz unwahrscheinlich aber ist, dass ein Targumist die griechische Uebersetzung, deren Entstehung man ja als ein nationales Unglück betrachtete (cf. Tr. Soferim I, 7), als Vorlage mit benutzte1), am allerwenigsten aber würde er ihr so oft wörtlich gefolgt sein. Wieviel Unwahrscheinlichkeiten sich bei der umgekehrten Annahme der Abhängigkeit des Syrers von T ergeben, haben Dathe und Nöldeke überzeugend genug gezeigt, ich übergehe sie daher hier.

Nun haben aber Dathe sowohl, wie Maybaum aus mehreren Stellen selbst einen Beweis für ihre Ansichten erbringen wollen: V, 19 הוונא אליף וספר בה דריה ירוך geles. und T die Metapher, die in וספר וופל, ausgedrückt habe, demnach von S abhängig sei. Maybaum (S. 90) macht dagegen geltend, dass T so gut wie S דרכיה gelesen und in übertragener Bedeutung wiedergegeben haben mag. In der That mochten vielleicht beide das ihnen anstößig erschei-

י) Die beiden Fälle 18, 6 אלף בֿאָרָסטסע מטֿדָסט ער מיידען לייד und 20, 23 + בֿאַיסיסע מטֿדָסט ער מיידען איידער und 20, 23 + בֿאַיסיסע מטֿדָסט ער אָרָסטּ ער אָרָסטּ ער אָרָסטּ ער אָרָסטּ ער אַרָסטּ ער אָרָסטּ ער אָרָסטּ ער אַרָּסטּ ער אַרָסטּ ער אָרָסטּ ער אָרָסטּ ער אַרָּסטּ ער אַרָסטּ ער אָרָסטּ ער אַרָיי ער אָייי ער אָייי ער אָייי ער אַייי ער אָייי ער אָייי ער אָייי ער אָייי ער אָייי ער אָ

nende דדיה vermeiden¹). Schleusner³), der annimmt, dass T המיה geles. haben könnte, gesteht schließlich ganz ehrlich: in talibus locis certi aliquid aftirmare audaciae esset atque temeritatis. — Aus dem ניר in 29, 19 schliesst Dathe, wie Mayb. meint, zuviel, da sich in T ja viele Syriasmen המללון כדבא מבספר יפיחו קריה Dathe . — 29, 8 sagt, dass כרכא dadurch entstanden ist, dass T בהם st. ו. Aber Tc l. יצדון כרכא. Damit ist Dathes Beweis freilich hinfällig. Ein Abschreiber verschrieb ברכא in T zu כדכא, und er oder ein anderer setzte dann ממללין, das ihm zu כרבא besser zu passen schien (cf. 6, 19. 14, 5. 25). — Auch 30, 31, wo Dathe גיורא aus ארן verschrieben ansieht, beweist nichts. Denn Tc l. wirklich גורא. Doch nicht besser ergeht es Mayb. mit den Stellen, die er als Beweis für die Abhängigkeit des Syrers von T anführt. עקומא. S, sagt Mayb., sei aus T verschrieben. Aber a und u haben richtig ........ Nicht anders wird es mit 10, 20 מבבן מחחא und 29, 9 מבבן מחחא l. مدين stehen. Das sind einfach innersyrische Verschreibungen, sowie ניורא sich auf Grund von Tc als inneraramäische Verschreibungen darstellen. Ständen uns mehr Manuskripte für S zur Verfügung, so würden wir dies so gut, wie bei 4, 24 möglicherweise erkennen können. (Was Mayb. aus 7, 14 folgern will, ist mir unklar, cf. die Anm. zu 7, 14.) Solche Beweise, für die sich da und dort noch Beispiele finden ließen, übergehe ich demnach als vollkommen unsicher. Aber es giebt eine ziemliche Anzahl von Stellen, die ganz deutlich auf die Abhängigkeit T.s von S hinweisen<sup>8</sup>): 1, 9 לויה S, da er es nicht

<sup>&#</sup>x27;) cf. Geiger, A. Urschrift und Uebersetzungen der BiLel. Breslau 1857, S. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) opusc. critica, Lpzg. 1812, p. 282.

<sup>3)</sup> Die genaueren Nachweise zu den folgenden Stellen cf. in der Arbeit (T. III) selbst.

versteht. T hält בבשן für die Uebers. von לויח u. übers. מן auf diese Weise noch einmal durch דוסדא. 3, 24\* אם תשכוב ותרמוך לא (1<sub>0 סאיפלי</sub> 10 ביי אם תשכב לא תפחד הרחל. 5, 20: S verwandelte die Frage in Verneinung und setzte daher mit us fort. T behält die Frage, aber in seiner Unachtsamkeit auch אוף לא bei. 6, 10 und 24, 33. 6, 10 übers. T anders als S; 24, 23 übers. S. = 6, 10. Aber hier ist T = S, und verrät so seine Abhängigkeit. - Der Umstellung von ותדרכך\* sieht man förmlich die Mühe an, von S zu M zurückzukehren. 6, 26 ist wohl eine der schlagendsten Stellen. כי בער אשה זונה ער־ככר τιμή γάρ πόρνης δση καί ένὸς άρτου ייבן וובמבן المعنى بن الحين با المعنى St. منيه ist sicher منيه و lesen. Aber T hatte schon das falsche منيه، vor sich: כף דרמיה \*4, 10, מטול דדמיא מילתא דזניתא היך גריצתא דלחמא (=G); T = S, aber + مفعمل کے دواוך = בון (= G). T behålt לודיקא, fügt aber הילוניי ור hinzu. 12, 4b\* השבון סבי בעצמוחיו (= אים השבון מצמבן היב מותו = גרמוי היכנא מייבדא גרמוי דגברא (מותו – 13, 15\* ובען איהן (=G) חיכד. Aber + חקיםא (=G). 17, 12\*\* פגיע נבר יום סיותבאן בבבון הבובין פגוש רוב שכול באיש ורתיתא בנברא חכימא ist aus ייצבן entstanden. אשיד דמא היך מיא (פוטר דמים =) מּוֹבֹּן יְסבוּ פוטר מים 17, 14\*. ימישבן וינים אונו מועקח־דל 13\* 21, 13\* מינו מועקח־דל (= G) רלא נשמע לצוחתיה דמסכינא. 25, 20 Zusatz aus G. S stellt ἀνδρός hinter καρδίαν, Τ macht's mit. 27, 19\*\* היך מיא והיך ושי ון ימבש בקופבן בבקופבן כמים הפנים לפנים שוב + 28,5 Am Schlus hat S . פרצוםי דלא דמין חד לחד aus v. 6. Ebenso T, aber v. 6 l. er wieder IN = M.  $28,\,20^*$  סבים בבב= ואץ להעשיר= (?); ולַץ) ואץ בָהָרֶשַע=מלומיא בשבה ἀσέβεια חרדת 29, 25 חרדת,

<sup>1)</sup> cf. 6, 9. 5 Mos. 22, 25. 2 Sam. 11, 16. Ez. 4, 6.

worauf T ohne S gewiss nicht gekommen wäre. — Den mit einem \* bezeichneten Stellen sieht man deutlich das Bestreben T.'s an, die beiden Textrezensionen, die ihm S und M boten, zu vereinigen bezw. die ihm unrichtig erscheinenden LA. des Syrers durch M zu verbessern.

Ich glaube, dass diese Stellen kaum mehr an der Richtigkeit der Annahme zweifeln lassen, dass die Uebereinstimmungen von T und S auf eine Benutzung von S durch T zurückzuführen seien. Das Verhältnis von T zu S wäre dann derart, wie es Nöldeke darstellt: »Ein Jude nahm S als Grundlage eines Targums. Er nahm dabei aber selbstverständlich auf den M. T. Rücksicht, verbesserte wirkliche oder vermeintliche Fehler, ließ aber doch äußerlich viel von seinem Führer übrig, so dass wir geradezu sagen können: er war von ihm abhängiger, als von der jüdischen Tradition . . . . Von den Inconsequenzen der Mundart mag schon er, der sicher Syrisch kannte, Einiges verschulden, aber sicher kommt das meiste auf Rechnung der Abschreiber« (resp. der Setzer und Drucker). Wie richtig diese letzte Bemerkung ist, zeigt der Umstand, dass Tc noch in der That weit stärkere syrische Färbung aufweist als die Editionen 1).

Π.

Dem in der Einleitung dargelegten Plane lasse ich der genaueren Darstellung des Verhältnisses von S zu M (und T) eine Besprechung der Methode des Uebersetzers, seines Standpunktes seiner Vorlage gegenüber, und des Wertes der Uebersetzung vorangehen.

Dass S aus dem Hebräischen übertragen hat, bedarf eigentlich kaum eines Beweises. Dafür sprechen Stellen wie 16, 28. 18, 1. 22, 21. 29, 4. 11, die sich nur auf Grund von Umstellungen des hebräischen Textes erklären lassen. Die Vorlage, nach welcher S übertrug, unterschied sich schwerlich wesentlich von M. Wirklich bessere LA. wird

<sup>1)</sup> cf. S. 93 unten.

S, unabhängig von G, nur in sehr geringer Anzahl aufzuweisen haben. Dem allgemeinen Charakter der Peschittho,

eine einfache, ziemlich wortgetreue, wenn auch nicht sklavisch wörtliche Uebersetzung zu geben, bleibt auch die Pesch. zu den Pr. im Großen und Ganzen treu. Das schließt aber nicht aus, daß Hinzufügungen und Weglassungen jeglicher Art, Aenderungen des Numerus beim Subst., des Tempus und der Person beim Verb bei ihr nichts Seltenes sind. Rücksicht auf den Parallelismus, auf Schwierigkeiten sprachlicher und sachlicher Art, auch Un-

gebräuchlichen Wörtern einfach aufs Raten.
In dem Folgenden will ich hierfür den Nachweis erbringen.

achtsamkeit veranlassen den Uebers. ebenfalls oft, seine Vorlage zu ändern. Ja er legt sich sogar bei weniger

Es finden sich

1) Hinzufügungen: 1, 7. 6, 32 ر. 1, 15. 3, 24. 28

. مـ 6, 8. مـ ٤, 9. أنها 1, 28. إلى 3, 3<sup>b</sup>. 7. 4, 21<sup>b</sup>.

27<sup>b</sup>. 7, 12<sup>a</sup>. 9, 8<sup>b</sup>. 20, 13<sup>b</sup>. 22<sup>b</sup>. 23, 4. 3, 15. 5, 4<sup>b</sup>.

10, 3. 29, 7. المحمد 1, 23. أو 24, 33. 28, 13. هـ 8, 24.

10, 28. 11, 1. هـ 17, 21. هـ ٢, 21. مـ ١١, 15<sup>b</sup>.

13, 24. هـ 24, 3. أو كام والمحاد والمح

die Zusätze aus G cf. S. 108, über die Doppelübers. S. 106.

2) Doppelübersetzungen einzelner Wörter: 17, 3 מצרף (G). 10 אלוף

9 אלוף (G). 10 חחת גערה. 12 μέριμνα.
3) Weglassungen: 1, 9 לוית. 1, 23 הנה. 24, 31 הנה. 24, 31 אמר מערה. 7 א מחלה בעה 7 א מערה. 7 א מערה.

 $3,30^{\circ}$  אל נמלך רעה 4,5 אם אם לא נמלך רעה 5,19 אם 7,8 אינגר 7,12 אונב 15,10° ארח. 11,23 ארח 11,23 ארח. 16, 7 ארח 17, 14 נמוש ; התגלע 17, 21 ארח 17, 21 ארח 17, 26 28 29 10 ארח 17, 21 ארח 17, 26 28 29 20 10 ארח

נמוש ; החגלע 17, 14. אתו 17, 21. ארח. 17, 21. ארח. 17, 26. 28. 20, 10. גם 21, 9. ובית חבר 23, 13. בשבט 27, 26 und 27 mehrere Wörter.

21, 20 und 21 menrere worte

- 4) Umstellungen von Wörtern: 8, 2. 24. 12, 14<sup>a</sup>. 29, 6. 26, 17 sind die Halbverse umgestellt.
- 5) Hinzufügung des Suffixes: 1, 5. 3, 19. 21. 7, 19. 8, 6. 9, 9. 10, 1. 21. 23. 11, 7. 18. 12, 3. 14, 24. 15, 20.
- 16, 24. Weglassung desselben: 7, 2. 19. 8, 29. 9, 1. 11, 19. 12, 11. 14, 1. 19, 1.
- 6) Subst. st. Suff.: 3, 5. 7. 16, 2 (141). 13, 24. 14, 31. 23, 32\*. Suffix st. Subst.: 24, 29\*.
- 7) Wechsel von sing.-plur.: 1, 4. 6. 20. 25. 29. 31. 2, 8. 12. 3, 3<sup>b</sup>. 9. 33 etc. Collectiv. durch plur.: 30, 27.
- אין באין באין באין באין אין פאל 24, 12. 29b. Umgekehrt plur.-sing. seltener:
- 1, 9. 12. 23. 2, 13. 19. 20. 4, 4<sup>b</sup>. 5. 20. 5, 1. 7, 2. 10, 6. 8) Aenderungen der Conjugationen. Activ-Passiv: 1. 20.
- 8) Aenderungen der Conjugationen. Activ-Passiv: 1,20.
- 2, 22. 3, 2. 8, 3. 20, 8 (Pi-Pu). Hiph.-Niph. 12, 2<sup>b</sup>. Kal-Hiph. 13, 12<sup>b</sup>. Pass.-Act. 1, 17. 19, 23. Infin.-Verb. finit.
- mit : 1, 6. 2, 2. 12. 16. 5, 1. 6, 24. 8, 34. Imperf.-Partic.:
- 2, 19. 3, 12. 25. 4, 12. 5, 3. 6, 8. 9. 26. 31. 7, 11. 8, 4. 12<sup>b</sup>.
- Partic.-Perf.: 2, 17. 3, 19. 17, 27. Umgekehrt: 22, 9. Wechsel der Person: 3. P. 1. P.: 7, 6. 7. 3. P. —
- P.: 1, 22. 5, 6. 31, 5. 2. P. 3. P.: 8, 5. 19, 19.
   Ein prädikatives Subst. wird durch Verb ausgedrückt: 10, 1. 29. 11, 10. 20. 12, 22. 15, 8. 26. 16, 5<sup>a</sup>.
- drückt: 10, 1. 29. 11, 10. 20. 12, 22. 15, 8. 26. 16, 5. 20, 23; durch Adj.: 28, 9. 29, 27.

  10) Die st. cstr.-Verbindung an Stelle des Adjektivs:
- 4, 11. 8, 13. 9, 17. 10, 31. 11, 12. 12, 2<sup>b</sup> etc. Umgekehrt: 6, 24.
- 11) Concretum für Abstract.: 9, 6. 11, 14. 24, 9. 25, 12. 28, 7. Umgekehrt: 11, 14. 14, 22 I<sup>b</sup>. 29. 23, 21. 24, 9.
- 12) Synonyme übers. S durch ein Wort: 2, 16. 7, 5. 8, 19. Umgekehrt 1 Wort durch 2 Synonyme: 2, 18<sup>b</sup>. 12, 4<sup>b</sup>. 17, 19.
- 13) 2 verschiedene hebräische Wörter werden durch dasselbe syrische Wort übers.: 2, 13. 8, 28. 34. 10, 28. 11, 27 (3). 15, 1. 18, 23. 26, 3. 28, 3. 2 gleiche hebr.

Wörter durch 2 verschiedene syr. Ausdrücke: 6, 2 (סרד). 8, 5. 18, 15 (דעת). 27, 8. 28, 5.

S eigentümlich ist der Brauch eine Frage, besonders die rhetorische, in Verneinung (Verbot 5, 20), Bejahung (Aussage, Gebot: 14, 22 I<sup>a</sup>. 16, 16. 22, 27. 24, 12) oder Bedingung (23, 5) zu verwandeln.

S vermeidet gern den Tropus des Originals: 5, 3 אבה 8, 6 אונה. 7 אונה. 7 כבים פוסע פוסער

Nicht selten giebt er speciell gebrauchte Verba durch allgemeinere, indifferente wieder: 8,27.29 אבת חוד 10,31 בבת חוד 12, 12 ומצוד 12, 12 במבת ומצוד 15,7 ומבר 15,9 יומר 15,14 יומר 15,22 יומר 10,22 יומר 10,22

Zusätze als Reminiscenzen oder Wiederholungen: 4, 4<sup>b</sup> aus 7, 2. 5, 1<sup>b</sup> = 4, 20<sup>b</sup>. 7, 3 אצבערויך = 3, 3. 8, 3 Remin. a. 1, 21. 10, 17<sup>b</sup> = 12, 1<sup>b</sup>. 14, 27<sup>b</sup> = 13, 14<sup>b</sup>. 16, 5 = 11, 21<sup>a</sup>. 16, 30 קרץ wie 6, 13. 20, 2<sup>a</sup> = 19, 12. 22, 13 aus 26, 13.

In der Wiedergabe der Partikeln finden sich folgende

Verschiedenheiten: ) wir übers. durch الما  $6, 4^b$ . 7.  $0, 24^b$ . 0, 23, 3. 0, 28, 20. Umgekehrt steht ofür: 0, 1, 17. 0, 2, 4. 0, 3, 24. 0, 3, 24. 0, 3, 24. 0, 3, 3. 0, 5, 10. 0, 5, 10. 0, 2, 3. 0, 5, 10. 0, 2, 3. 0, 5, 10. 0, 2, 3. 0, 5, 10. 0, 2, 3. 0, 5, 10. 0, 10, 10. 0, 10, 10. 0, 10, 10. 0, 10, 10. 0, 10, 10. 0, 10, 10.

19, 7. (21, 27<sup>b</sup> ). = 100 17, 7. 19, 10. = 18, 2. = 18, 23, 18. 100 als Fortsetzung eines negativen Vordersatzes ist eingeschoben: 17, 26. 18, 5, 25, 27.

Der Grund für weitere Aenderungen liegt:

1) in der scriptio continua, welche 2 Wörter in eins zusammenziehen — 2, 18° מול = אל מוח (G)] — oder ein Wort in zwei trennen ließ: 26, 10 בַּצְעִ מוֹחוֹ = בעצמותיו (I2, 4 בַּעִעמותיו = בערים (G)]. Darauf beruht auch, daß Söfters Wörter vom Ende des einen zum Anfang des folgenden Verses zieht: 6, 6. 32. 28, 5.

2) in dem Umstand, dass der hebr. Text a) keine matres lectionis hatte: 3, 2 יוספו = יוספו ; 12,  $2^b$  יוספו = יוספו ; 13,  $2^b$  יוספו ; 13,  $2^b$  יוספו ; 13,  $2^b$  יוספו ; 13,  $2^b$  יוספו ; 28,  $2^b$ 

- ; קרב = הריב ; 13, 14 (פּקר = לסור 14, 13; קרב ; 28, 28 (פּקר ; 28, 28 (פּקר ; 28, 28 (פּקר ; 30, 33 (פּקר ; 30) unvokalisiert war: אין דרבר 16, 13 (פּקר ; 16, 14 (פּקר ;
  - 19, 17 יְעָלֶם; 20, 17 יְעָרֵב. 3) in der willkürlichen Umstellung von Buchstaben des hebr. Textes: 16, 28 יחבריד; 18, 1 (20, 3) יחבריד; יחבריב במסריד; 22, 21 יחבריב במסריד; יחבריב במסריד; 22, 21 יחברים במסריד יחברים במסריד במסריד במסריד במסריד יחברים במסריד במסריד
  - 29, 11 יחַשְּׁכְנָה. = ישׁכּחנה. 4) darin, das S ein hebr. Wort in anderem als an
  - dieser Stelle passendem Sinne nahm: 1, 13. 24, 4 קר als Subst. 13, 13 מַחְמָה unversehrt sein; 14, 26 מְחָמָה als Part. Hiph.

    5) darin, das S das betreffende Wort von einer
  - קן אונים (G) אונים v. אונים (G) אונים v. אונים v. נלה (G) אונים (G) אונים v. עוץ v. עצָה v. נלה (C) אונים v. עוץ v. עצָה 25, 11° משכיות משכיות c. משך v. משכיות
  - 6) darin, das S hebr. Wörter in syrisch. Bedeutung nimmt resp. von syr. Wurzeln ableitet: 8, 2 בית; 8, 22 קדם; 8, 21 ירעו 10, 21 יבן ירעו 11, 17, 19, 17 מלוה על ירעו 11, 18; (?); 19, 17 מלוה על ירעו 11, 18; 30, 13 יבן שונים 21, 24, 21 בבן ירעו 11, 18; sieht S in aram. Weise als Accus.-Zeichen an: 1, 18;

12, 8 (G; למי ).

Manchmal mag S sich dadurch haben verleiten lassen, daß er ein dem betreffenden Worte ähnliches zu sehen oder zu hören glaubte: 2, 18 שכחה [שחה 26, 18 במחלהלה 26, 18 במחלהלה Ein dem hebr. ähnliches Wort scheint S gewählt

zu haben: 1, 24 und 24, 28.

Eine nicht geringe Anzahl von freien Uebersetzungen,
Aenderungen und Ergänzungen ist auf das Bestreben des
Syrers zurückzuführen, den Parallelismus konsequenter als
die Vorlage anzuwenden: 1, 4. 4, 12<sup>a</sup>. 5, 21<sup>b</sup>. 6, 11. 8, 10.
10, 15. 11, 6. 14, 8<sup>b</sup>. 14, 25<sup>b</sup>. 15, 13<sup>b</sup>. 18, 8<sup>b</sup>. 26, 14.

29, 10.

29, 18 באין חזון. 19, 2. 24, 9 etc.

Vielleicht ist noch erwähnenswert, dass die Uebers ab und zu durch den Einflus der Vorlage ein etwas hebraisierendes Gepräge angenommen hat, z. B. 22, 6 محات , sonst bloss في قريب القد المداد عن في قريب عن أله المداد عن المدا

Vorsichtig umschreibt oder ändert S alles, was in Beziehung auf Gott zu stark erscheinen, oder sonst mißverstanden werden könnte: 3, 34 ילים, Gott spottet nicht. 14, 31 חרף (G; cf. 17, 5). 16, 4<sup>b</sup> (G). 3, 30 הכסה אהבה S. 10, 12 הכסה אהבה; 29, 14 לא נמלך רעה.

T geht darin noch weiter: cf. 10, 2.

Bei schwierigeren und selteneren Wörtern hat S, manchmal G folgend, geraten: 5, 21 מפלס ; 10, 20 כמעט כימעט (G); 13, 15 אירון (G); 14, 23 וו ארון (G); 14, 23 וו במשאון (G); 22 מחלהמים (G); 14, 23 וו במשאון (G); 24 מחלהמים (G); 14, 23 וויין (G); 14, 23 ווי

S bietet das Qerê: 2, 7. 8. 3, 28. 6, 13. 16. 8, 17. 12, 14<sup>b</sup>. 13, 20<sup>bis</sup>. 15, 14<sup>b</sup>. 20, 4. 21. 22, 25. 23, 24. 26. 24. 17. 26. 24. 31. 16. Deg Ketib: 3, 27. 6, 13, 14, 21.

24, 17. 26, 24. 31, 16. Das Ketib: 3, 27. 6, 13. 14, 21. 17, 27. 19, 16. 21, 29<sup>b</sup>. 23, 24 (תשמח). 26, 2 (auch T).

Die bei S erwähnten Eigentümlichkeiten der Uebertragung treten meistens auch schon bei G hervor. Ich habe es aber vermieden, solche Fälle aufzuzählen, wo S und G übereinstimmen. Wo ich es doch that, habe ich durch ein (G) angezeigt, dass schon bei G das Gleiche sich findet. Einige Abweichungen, die oft wiederkehren, sind in Teil III der Arbeit nicht vollständig aufgezählt. Doch sind sie hier angegeben. Hinzufügung oder Fehlen von ohabe ich übergangen, da dieselben ja größtenteils ganz belanglos sind, und die Ausgg. selbst darin sehr schwanken. Nur 6, 23. 8, 12. 14, 3. 20, 15b. 31, 28 ist die Hinzufügung von o ausdrücklich erwähnt, da der Sinn der Verse dadurch verändert wird. Falsche Versabteilungen, die nur

auf einem Versehen des Druckers beruhen, wie z. B. 6, 11,
habe ich nicht gebucht.

Was nun die Frage nach dem jüdischen oder christ-

Was nun die Frage nach dem jüdischen oder christlichen Ursprung der Peschittho betrifft, so wird sich aus der Uebersetzung der Pr. ein entscheidendes Merkmal für die eine oder die andere Annahme nicht gut anführen Die Pr. boten ja in der That kaum genügende Anknüpfungspunkte für dogmatische Auslegung in jüdischem oder christlichem Sinne. So viel lässt sich mit ziemlicher Sicherheit sagen, dass christologische Anklänge wenigstens in der Uebers, sich nicht finden. Die in den wenigen Stellen, wie 3, 34. 14, 31 (17, 5). 16, 4b hervortretende Vorsicht bei der Uebersetzung misszuverstehender Wendungen in Beziehung auf Gott reicht für die Annahme jüdischen Ursprungs nicht aus, zumal nur 3,34 S unabhängig von G ist. Buhl (l. l. S. 187) stellt wohl den jüdischen Ursprung als ganz sicher hin. Was er aber als Beweis dafür anführt, dass diese Uebers. sonst nicht unter die palästinensischen Targume aufgenommen worden wäre, ist doch nicht ganz einwandsfrei. Denn mit demselben Rechte könnte es dann umgekehrt auffallend erscheinen, daß von Christen eine solche rein jüdische Arbeit in die allgemein anerkannte syrische Kirchenübersetzung aufgenommen wurde.

Ziehen wir nun die vielen Abweichungen und Aenderungen in Betracht, welche der Uebers. trotz des nicht zu verkennenden Bestrebens, von seiner Vorlage sich nicht zu weit zu entfernen, dennoch ihr gegenüber sich erlaubt, sowie seine weitgehende Abhängigkeit von G, die ja sehr zu seinen Ungunsten spricht, so ergiebt sich daraus, daß für die Textkritik der Pr. S nur geringen Nutzen bieten wird. Immerhin bietet aber der Syrer für den Exegeten manchen schätzenswerten Wink, da er den Sinn des sehr knappen und präcisen hebr. Textes oftmals genauer wiedergibt, als der Grieche, der die semitischen Weisheitssprüche

oft genug erst in griechisches Gewand einkleiden musste, um seinen Lesern verständlich zu sein. Die Pesch. wird auch dadurch uns stets interessant bleiben, dass in ihr sich die Auffassung des Bibeltextes aus alter Zeit und nicht weit von seiner Heimat wiederspiegelt.

Ш.

## Verhältnis von S zu M.

معمط وقدها ومحمد ص ومر قدها واسواح

Cap. I.

עם און דר פור און דר פור און און דר און און און דר און און דר און און און דר און און דר און און און דר או

<sup>2)</sup> Tc behält in 7a die Stellung der Worte in M.

<sup>9)</sup> Vielleicht lasen G und S رامي ? (Nestle). المحمر , fast immer المحمد , vgl. Pr. 11, 29. 12, 15. 16. 14, 3. 10. 15, 5. 16, 22. 20, 3. 24, 7. 27, 3. 22. 29, 9. مدا المحمد 10, 8. 21. 17, 28. Nur Hi 5, 3: مدا المحمد المحمد ) مدا المحمد المح

תמוספומי lesen (y: leges). Dass der Uebers. מוסר für לווסר zu finden gemeint habe (vgl. Lag.), ist nicht gut anzu-تعدست واحد Vielleicht wollte er einen dem parallelen Ausdruck geben, oder zu »höre mein Sohn« schien ihm besser auf die Lehre«, als auf die Zucht« zu passen. Tl l. מרדותא, Tc נימוסא (= S). 9 לוית versteht S nicht und läst es weg. احمار = المار = المار = المار = 17 cf. 31, 30. p Sir. 7, 19. 40, 22 = γάρις. (PS). Τ hält μωμ. für die Uebers. v. אוים und fügt וחסרא als Uebers. v. וון hinzu. Tc und r lesen besser רחכרא cf. 4, 9. Dort übers. S לח' durch Synonyme: ماسمدا, T wie hier. 11 S + حب (= G), möglicherweise als Doppelübers. v. לכה. Ebenso Tc. Din]  $S = adlxws^1$ .  $12^a S = G$ .  $G^s$ ) verbindet חים als prädikatives Adj. mit נבלעם, und übers. dessen Suffix, es auf לנקי beziehend, im sing. T verbindet es als abstraktes Subst. mit וחמימים 12b וחמימים nimmt S in ethischem Sinne 4): محبرا مدهر (sing.). 13 S ergänzt die auf לנקי v. 11 sich beziehenden Suffixe und übers. יקר als Subst. = Ehre. יקר l. auch T. 15b S am Anfang + א. מנחיבתם als defektiv geschriebenen plur. geben G, S, T, V, y. Ebenso eine Anzahl Mss. bei Kenn. und de 16 منا إصا [٦٦] , ergänzt aus Jes. 59, 7. 17 S benutzt G, der den Vers missverstanden hat. G: οδ γάρ محدا المن فيسب (أصحيتها δίκτυα πτερωτοίς محديثها) من منافقة בייבון. Er läst also בעיני, worauf grade der Hauptton liegt (cf. Del. z. St.), weg. S sucht G nach M zu ver-

<sup>1)</sup> cf. 1, 17. 3, 30. Lag. zu 23, 29.

<sup>2)</sup> Lag. bemerkt: Der Syrer konstruirt noch richtig: wie die Unterwelt die Lebendigen«. Er l. also wohl

<sup>\*)</sup> cf. Nestles Rezension der Bau.'schen Arbeit LCBl 1891, 33.

<sup>&</sup>quot;) Del. meint, dass T es mit במעם verbinde, Nestle l. l. lässt es T als abstraktes Substantiv mit ישמע verbinden.

<sup>\*)</sup> Ibn Esra und Raschi erklären es in physischem Sinne: איט לשון צוויקים אלא כלשון שלסים.

Vielleicht جوسع ?

bessern, übers. כי nur durch o und giebt מזרה aktivisch wieder = מורים (בקרם), indem er sich noch (v. 10) als Subjekt denkt. 17<sup>a</sup> ist T = M, 17<sup>b</sup> bietet T eine Zusammensetzung von S und M. על Tc + בל 18 S hat den Gegensatz zwischen diesem und dem vorhergehenden Verse verkannt, hält ihn vielmehr für eine Fortsetzung von v. 16: Jund sie lauern dem Blut (= orb oder לדקם) auf und verbergen sich selbst 1)<. הם S. sieht er in syrischer Weise als direktes Objekt an. T übers. והם, sonst = S.  $19^a$  S = G. כל בצע בצע = all derer, die Unrecht thuen. 19b S: und sie sc. die Bösen, nehmen die Seelen (d. h. das Leben) den Herren derselben (»et auferentium animas etc.« der Lond. Polygl. würde עליו voraussetzen.) Das Suff. in בעליו wird auf שם wird bezogen. 19° T = S. 19° T = M, nur יקח im plur.  $20^{\circ}~S=G$ . בחוץ ביי פֿגלסלסטג, ביים און (es folgt רנה (!חר') וחרנה lesen sie הַרָנָה (Lag.) T=S, aber הרנה im sing. 20° St. ומשקקי l. Tc richtiger קלא; ובשקקי Tc קלה.  $21^{\circ}$  S = G. המיוח (פֿת' פֿאַסעי ספֿ) דפּנצָפָשי = המיוח = המיוח (Lag.).  $21^b$  במחחי g sing., a, u plur., was mir richtiger scheint cf. 8, 3. בכרכי, T בכרכי, sonst = S. 22 Sbehält die 2. Pers. auch bei חמדו להם und ישנאו bei, während T יאהבו in יאהבו umändert. 23 Am Anfang hat  $S + \iota$ ו. הנה S. הכרי  $S + \iota$ ו S. הנה  $S + \iota$ הנה ) Tl, Tc hat es. St. ואורעינכון hat Tc richtig אורעינכון. 24 S, und ebenso T, las wohl nicht לא האמינו), sondern übers. aus G das οὐχ ὑπηχούσατε durch ein dem hebräischen möglichst gleichklingendes Wort: معدده الم S: وزجعه (δρος, ähnlich wie: ἐξέτεινον λόγους, wozu Jäger

<sup>1)</sup> γεν transitiv cf. Ex. 2, 2. φ 27, 5. 83, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) wie Maybaum, S., über die Sprache des Targ. zu den Sprüchen etc. in Merx' Archiv für d. wissensch. Erforschung des A. T. II. Bd. S. 85, u. Bau. annehmen.

اموت : u: ما

י bemerkt: loco signi rem ipsam exhibent. ואין מקשיב 24° T = S, 24° T aus M und S gemischt. رة معددة الم ידי behält er bei. בי פורסרעו 17: ומפראן, ihr verändertet. Tc richtig: ישטחון, ihr verachtetet. (יט =  $\mathfrak{v}$ , vgl. Lag., Hag. chald., p. XI, Z. 21 u. 22.) S l. עצודי 26 S und T übers. das Suff. v. בבא כשאוה 27 . בבא כשאוה מחרכם zieht S zu v. 26: פחרכם; aus dem Vorhergehenden ist באורה hinzuzudenken. בשאוה מֹסְיעם (Lag.). עליכם g (עליכם, a richtig  $\mathcal{L}$  בשאוה giebt T=S, sonst M.  $\mathcal{L}$  בשאוה ישחרונני [מפרי דרכם 31 בעצחי] S plur. Ebenso T, die Verba hat S im Perf. 32 סאביי [ושלות; مدية; השלות. S meinte, daß Ruhe und Sicherheit doch niemand umbringen könnten und wählte einen محموده parallelen Ausdruck. Ebenso T. 33b S benutzt G: και ήσυχάσει ἀφόβως ἀπό παντός κακού ונשלא זו ונשרא א St. ונשלא ונשרא Tc (r כבבון בי מבבון יכדבבון יכדבבון יכדבבון zu lesen.

#### Cap. II.

1 אחך (כי אם  $^{8}$ ). Für das nur hier vorkommende לביוננותא  $^{1}$  l.  $^{1}$  l.  $^{1}$  לביונא  $^{1}$  .  $^{1}$   $^{1}$  .  $^{1}$  לביונא, das Suff. ist durch  $^{1}$  gesichert. St. ותבעיה  $^{1}$  l. Tp הבציה  $^{1}$  ודעת אלהים  $^{1}$  .  $^{1}$  הבציה  $^{1}$  ודעת אלהים  $^{1}$  וודעת אלהים  $^{1}$  .

<sup>1)</sup> V: mane consurgent.

<sup>2)</sup> cf. Hi 3, 18.

s) cf. Berachoth 57b. Capellus, crit. sacra V, 2, 2 weist darauf hin. Gegen die Annahme einer solchen Lesart wendet sich Buxtorf, Joh. fil. Anticritica, Basel 1653, p. 717, und sagt, daß T hiermit nur eine midraschische Auslegung geben wollte, als wenn er hätte sagen wollen: אל הקרא אום אום אל אין, was ja oft vorkommt. Dasselbe meinen auch de Rossi und Norzi, der noch auf Midr. r. Par. עום Sohar zu Par. מחסרה, ferner auf den Commentar des Menachem aus Rekanati hinweist. Ein cod. Rossi l. סקר.

<sup>4)</sup> cf. Luzatto, S. D., Oheb ger, Wien 1830, S. 103.

als gen. subj. T scheute sich zu sagen: Du wirst die Erkenntnis Gottes erlangen. 7 S und T lasen das Qorê. מנן : S und T (מגן .. בהיי Tc מבן [תושיה] S und T plur. ודרך S l. das Q°rê. T ) Suff. 9 כל־מעגל־פוב S l. plur. und läst ihn von מישרים abhängig sein. T = S. 11  $S = G^{2}$ ). Grah sali, מררך רע אבבבן und מאיש [S plur. להצילך] übers. T=S. וארחות und בדרכי (ספגה בפשב [ללכת 13 S sing. plur., Te sing. (= S). 14 בתהפכות [G, S, T sing. (= בתהפכת). 15 אשר S; במעגלחם machen G und S durch Weglassung von ב zum Subj. T = S. 16 להצילך übers. S als Imperf. und schiebt als Subj. פנכריה ein. ורה und מנכריה giebt S nur durch ein Wort. החליקה [5] אנה פבן 5). להצילד übers. T wie v. 12. אמריה החליקה T: deren Worte süß 18° S l.: פִי שְׁכְחָה (' אֵלַמוּת בֵּיחָה (Vogel) '). T l. vielleicht: בי בַשְּׁחַת הַמָּוָת. בּמָנָת. 18b הסבפגן אָסבּבאן als Doppelübers. v. מענלחיה. Ebenso Tl. r und Tp: 'תענלחיה, nach M verbessert. 19a באיה S drückt das Suff. durch מבים aus. In T  $\rangle$  es. Tc l. ליותה = S. [חורין T fügt erklärend hinzu: רשינו 19b ושינו] S sinnlos: פגאיפנים Es ist mit Lag., Anmkgn. S. VII ביונה zu lesen 6). מרוות S sing. 20 למען [ כדרך, darum. וארחות [ S sing. [ למען T plur. 22 S und T lasen יְּמָחוּי.

<sup>1)</sup> Sonst durch Libers. 3, 21. 8, 14. 18, 1. Hi. 26, 3. Mich. 6, 9.

<sup>2)</sup> Nach Lag. sind καλή und όσια unechte Zusätze.

<sup>3)</sup> Bau. meint, dass S הדליסה gelesen habe. Aber dieses wird stets durch "übertragen.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) cf. Ezech. 40, 16. <sup>5</sup>) Lag. S. 77 zu 24, 8b.

<sup>6)</sup> Bau. meint, dass S rup st. www gelesen habe, ohne freilich nachzuweisen, wie dies möglich sei. Schon Schleusner, opuscula critica, Leipzig 1812, S. 267 verwirft diese Ansicht, die übrigens von Vogel stammt, und schlägt vor, lieber مدادور zu lesen.

### Cap. III.

2 יוספו zieht S zu v. 3. יוספו S l. יוספו 3b leitet במבו או ein לוח S plur. 4 S l. חן וטוב ושכל. T l ון ושכל ופ S drückt das Suff. durch שרחתיך 6 [בעיניך 7 sing. 7 ארחתיך 6 . דלכך ד S מביניך בם 7<sup>b</sup> leitet er durch m ein. א סשרך σώματι, כמשני, σώματι, במשני, ndreit und Del. meinen nicht, dass G (u. S) nun auch פלכשרך = לשארך delesen, sondern das er nur Ausdruck verallgemeinert habe 1). 10 מורירוש übers. S, T durch: Wein. 12 ירצה (S l. ירדה ). T = S ימיק , nach dem Ms. v. G, welches sope las Lag. u. y). T leitet es von נסק ab. 14 הבואחה S במניים 1. Gl. 15 במניים im 1. Gl. ובם מפניים 🏞 פֿאָבּן אָבֿאַ stets durch מפנינים (מפנינים). Alle Verss, lesen אבים" ). יחשים nimmt S in der Bedeutung »Ding, Sache «»), es oft im Neuhebr. gebraucht wird 5) und übers. dann: מאשר 18 (cf. 8, 11). לה Te und r richtig מאשר 18 ....... plur. wegen וחמכיה. Ebenso T. Statt יאיים ist יאיים ווא ist a lesen, da محر fast durchweg durch سعدر gegeben wird **2f.** 5, 5. 11, 16. Gen. 48, 17. Jes. 41, 10. 42, 1. Am. 1, בתבונה und בחכמה 21, 5. 41, 13. 63, 9). 19 S hat בחבונה und בחבונה sait Suff. versehen. ימר Σ T. Tc l. מיסר, das nach Levy vollenden, herstellen bedeutet. 20b übers. Tc: ושחקי רכו מלא

<sup>1)</sup> Auch Schleusner p. 268 ist dieser Ansicht.

<sup>\*)</sup> cf. Graetz, 1884, S. 148. Er l. 1777.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) vgl. 8, 11. 20, 15. 31, 10. Hi. 28, 18. Nur Thr. 4, 7

<sup>5)</sup> cf. 8, 11. Rossi 941. Sifre, hrsgbn. v. Friedmann, Wien 1864, S. 84a und Tosefta, hrsgbn. v. Zuckermandel, Horaj. II, S. 476 esen ebenso. Doch Talmud und Midrasch betonen, das hier yen u lesen sei, cf. Del. Aber owen, das so vielfach bezeugt ist, ist vohl vorzuziehen, zumal das Suff. an dieser Stelle überflüssig ist.

<sup>5)</sup> Koh. 3, 1. 5, 7. vgl. and log. Siehe auch Glossar zu kraetz' Koheleth, Leipzig 1871, S. 188.

cf. Schönhak, Hamaşbir, Warschau 1858 s. v. γεπ. Schebuth 38b.

<sup>1)</sup> Kenn. 95 primo.

<sup>\*)</sup> Kenn. 250 primo. 554.

s) Bau.'s Hinweis, dass die Umstellung der Worte nom und in den beiden aramäischen Uebers. bemerkenswerth sei, ist mir unverständlich, da dieselben = M übers. nom wird fast durchweg durch

<sup>\*)</sup> Bau. schreibt unrichtig, daß S voor = G lese. Alle Ausgg. les. voor = C lese. Alle Ausgg.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ישבי (מכב (cf. 6, 9. Deut. 22, 25. 2. Sam. 11, 16. Ez. 4, 6.

<sup>6)</sup> Ibn Esra erktärt: אל־חסגע סורב מבעליה העני.

י) Oder las etwa S ייב, halte Dich nicht zurück, das Gute zu thun?

<sup>&</sup>quot;bau. hat hier Lag. gründlich missverstanden. Lag. bemerkt nämlich: לימין fehlt dem Griechen. Ich halte es [d. h. dieses לימין in M] für den Zusatz eines Juden, dem das Gebot zu allgemein ausgedrückt war«. Bau. führt Lag. nun so an: Lag. y voit une correction(!) venant d'un Juif pour lequel ce précepte était exprimé d'une manière trop génèrale! Er sagt, dies scheine nicht richtig zu sein, car s'il en était ainsi, on serait en droit de supposer que ce mot devait avoir été aussi omis par T et P qui sont, au moins le premier, d'origine juive. Das wäre ja aber grade ein Beweis für

מרימים T.

#### Cap. IV.

1 S l. לדעה ובינה ובינה (לדעה ובינה ובינה ובינה ובינה ובינה לבינה ובינה ובינה ובינה ובינה ובינה ובינה ובינה ובינה (Del.). בינה לבינה לבינה לבינה (Del.). בינה לבינה לבי

Lag., welcher sagt, das jene Hinzusügung von לעקר in M das Werk eines engherzigen Juden sei, nicht aber seine Weglassung in G. — Auf die Sache selbst einzugehen, mus ich mir hier versagen.

<sup>1)</sup> Bau: P ajoute ce v. à la fin du chapitre précédent. Das ist falsch. In l¹ ist einfach die Kapitelzahl vergessen worden, und 4, 1 fälschlich als 3, 36 bezeichnet. Aber selbst in l¹ stehen nach 3, 35 die 4 Punkte, welche den Kapitelschlus anzeigen. In l ist die Bezeichnung richtig.

<sup>3)</sup> S las hier nicht, wie Bau. meint, †27. Dieses wird in den Provv. durchweg und auch sonst mit wiedergegeben: 2, 12. 16. 6, 3. 5. 10, 2. 11, 4. 6. 12, 16. 14, 25. 23, 14. 24, 11. Es ist hier in derselben Weise übertragen, wie 2, 12, wozu Bau. nichts bemerkt, und wenn auch w sonst durch wiedergegeben wird, hat S doch mit gutem Bedacht hier wiedergegeben wird, hat S doch mit gutem Bedacht hier weige gewählt, weil w hier eine an erretten, befreien streifende Bedeutung hat.

lesen 1). T = S. 11 בררך S plur., ב S. 12 בררך ון בוסב p, sollen nicht wanken, in Rücksicht auf הכשל free übers. צעדך S plur. T: ארחך. Bei מוסר ergānzt S מוסר Suff. d. 1. P. sing., bei חרף das der 3. P. sing. [ א der Bedeutg. »für glücklich halten«, mit dem Nebensime > beneiden < \$). T = \$. 15 פרעהו פֿי אָ פֿי די די די די די די די די פֿי פֿרעהו פֿרעהן פֿי די די די די די די די תבלבי א ארש Τε (Lag.). Τ ארש Τε richtig אריש, verachte, cf. 8, 33. 13, 18. 15, 32; vgl. Arud und Levy s. c. ש. 16 יכשולו l. S wohl יבשולו = יכשולו ליסינים. Wer herrscht, kann ja frei seinen Willen auführen ). T יכי כי יכי אווי S und T יכי לחמר T (המסרם לחמר לחמר ל konkret: der Gewaltthätigen. 18 S l. אורו und אורו. T = בעיניך 8 (מעיניך; חלו 8 (יליזו 21 אסלה. 19 א (מעיניך) בעיניך T מעינך, sing. (cf. 3, 21). 22 למצאיהם S sing. מעינך l S אָבְרָשָּא T = S. (cf. 12, 18. 13, 17). 23 מכל G שמל בכל S במיםן ist naturlich mit a und u במיםן. 24 St. בכל (cf. 11, 21) zu lesen 6). 24b übers. S frei: sund gewaltthätiges Denken halte fern von deinen Lippen«, da er das

<sup>1)</sup> Für npı schlägt Lag. Anm. VII npı vor.

<sup>\*)</sup> cf. Sifre 131, b.

<sup>\*)</sup> Gegen Lag.'s Vorschlag (Einlig. VII) wen zu lesen, da der Schreiber des Archetypus wen meinte, sprechen die Stellen 9,6 und 23, 19.

<sup>4)</sup> Nachträglich fand ich bei Bau. einen Beweis für diese Annahme. Bau. sagt, dass Heidenheim in der Vierteljahrsschrift ideutsche und englisch-theologische Forschung die Lesart ber vorschlage. Denn das Herrschen ist ja nichts anderes, als die Ansführung oder Geltendmachung des Wissens. Ich meine eher: Des Willens. Aber die Vierteljhrschr. liegt mir erst vom 4. Bd. an vor.

Das Hiph. jedoch ist unrichtig.

5) Eine Anzahl codd. les. 4000, ebenso Sifre 86 a.

<sup>6)</sup> Damit fällt Maybaums Folgerung, der Abhängigkei verschrieben erklärt und diese Stelle als Beweis der Abhängigkei T.'s von S benutzt. Archiv II, S. 91. Bau. behält freilich trot Mayb. den stiefen Mund« bei.

### Cap. V.

1<sup>b</sup> החבונחי (לחבונחי S wiederholt, G folgend 4, 20<sup>b</sup>. פומות S und T sing.1). אינישה ביים [("וחלק־חכה 3 S und T sing.1)] מומות ככריתא [נסכב]. So glaubt Lag. nach S lesen zu sollen. כברית cf. 16, 24 (im cod. ist hier die Lücke); 24, 13; **≥7,** 7; ♦ 19, 11. Aruch und Levita les. ככדיתא, was בכריתא leischer in den Nachträgen zu Levy S. 428 als aus ככריתא verschrieben erklärt. Er läst beide Formen gelten. Luzatto, **II.** c. p. 110 l. ככריתא und verweist auf Sir. 24, 22. In p مصيده diesen Stellen steht مصيده, cod. Ambr. l. aber مصيده was PS S. 1673 für richtig erklärt. 4 ואחריתה S hat das Suff. im plur. منون ist falsch, da es Prädikat zu ist. Richtig a und u : כלענה מבין G und S: מלענום, ebenso beide: מרתב, פוות den שורב. wiederzugeben. Auch T l. מחרב, sonst = M. 5° S **ב**, wie G, מורידות למות. In 5b machte er שאול zum Subj.: >und die Unterwelt stützt ihre Schritte«, wobei freilich

<sup>1)</sup> Bau: T et P ont lu sans doute אַרְיָּיִי (= בְּיִייְיִיִּיִי), car ils mettent ce verbe au passif: ils ajoutent également un ce devant מוסיב. So über allen Zweifel erhaben ist das doch nicht. Denn הייין לפיין לפי

<sup>\*)</sup> Bau. meint, das S pron lese. Zunächst bedeutet nicht, süsse, sondern »weich, zart«, und ich wüsste nicht, welches andere Wort S für phätte wählen sollen, zumal es übertragen gebraucht ist, dann aber ist Oel wohl nicht »süss«.

außer Acht gelassen ist, daß war femin. St. 1000, wie e Tl und Tp haben, ist wohl mit v und r מסכבא (= 8) א ו lesen. Tc l. מהמכא. Dies würde »hält fest« bedeuta, was einen nicht unpassenden Sinn ergäbe (Levy s. v. 701) 6 S = G. عامدا [g] عامدا a. Dies scheint mir richtig G, dem S hier folgt, liest δδούς. לא חדע οὐα εὖγνωσια po. Es wurde als 2. P. sing. angesehen: du kennst בי man kennt sie nicht. 7 מאמרי S sing. 9 ביל, [הודך = אָנון מניים אין מענים, לאכזרי לאכזרי אין Ausgg. u. cod. v. T les. לנוכראין, sonst = S. Ebenso 11, 17. Aber an beiden Stellen ist wohl נכזריא zu lesen 1). 10 [סן blos a Hinter ועצביך ergänzen S und T ein Verb, etwa תרא lesen לכית, und נכרי im plur. 2). 11 אלכית אמו שנדמשנאן אמו אמון אָרַריתן, יבאריתל = לָבְילָנוֹלָ (Vogel). אָרַריתבן אַרבאשיין (אַרויתן אַרַריתן אַרַריתן אָרַריתן אָרַריתן אַר in deinem Greisenalter. G und S las. בְשַׁר שָאַרָך. 12 אַן. לקול, cf. Mas. Semachoth c. 12 (angeführt bei Deutsch, Magaz. 1885, S. 84) und eine große Zahl codd. bei Kem. und Rossi, auch Append. crit. v. Baer. 14 הייתו S und T+בחוך ist besser בישן ist besser בישן (= S) mit Tc zu les. 16 S übers. diesen schwierigen Vers ziemlich frei, trifft aber doch den richtigen Sinn: رة، بيم محموم بين معمومة).  $17^{b} S = G$ , behālt aber den plur. des Originals bei. μετασχέτω 18 באן ובא S [מאשת 19] רדיה ירוך 19. die Proleg. S.110. St. نحد les. a, U und P افحد, mit prostethic. (vgl. noch 13, 4. 14, 18 die coll.) cf. Bernstein, lex. syr. S. 486. [חמיד S. המיד Tl und Tp תשנה. Levy will nach Tc, r und Elia Levita חגרם, beschäftige dich, lesen 4). 20 S

י) wie 17, 11 cf. Levy, s. v. איזטט. Bau.'s Bemerkung: Tous deux (P und T) ont mal lu le mot לנכראק, sans doute = לנכראן ist mir ein Rätsel.

<sup>\*)</sup> vgl. Del. z. St.

a) Zu dieser Auffassung v. معده cf. Deutsch, Magaz. XIII, S. 80

und Del. V übers. es, wie S: delectare.



#### der Proverbien.

#### Cap. VI.

r) Bau.'s Bemerkung ist mir wieder unverständlich: T et V sement avoir lu משנה au passif, dans le sens sêtre égaré, être séduit r< (משנה; seduceris). Aber משנה ist geradezu transitiv cf. 6, 25. ; 29. 20, 19. 24, 28. T mus also Hiph. gelesen haben, und V bt das intrans. משנה כייי, swarum willst du in die Irre geraten i</p>
ganz gut durch das Passiv: seduceris. Vielleicht ist aber næn zu lesen.

und הכיל ) T. החרסם ergänzt er ebenfalls 1). רעיך ka alle Verss., 87 Mss. bei Kennic. und Rossi, sowie 🖮 Menge Ausgaben im sing."). 4 Das ו in gieht § als Fortsetzung des κ in 4ª durch μω (μηδέ). 5 § wörtlich = G. Dieser l. ותנצל oder וחנצל, dann (מתויקש, dann מתויקש) wie mehrere Mss. Dies ist wohl aber nur Reminiscent aus ψ 91, 3. Dass G מיד ἐκ βρόχων übers. und אין weglässt, erkläre ich mir so: G übers. מיד im Hinblid auf non durch ein diesem ähnliches Wort und ließ vo welches er ψ 91, 3 durch δηρευτών übers., fort, weil bei מיד auch kein Genitiv steht. T = S. 6 und 7 S hat diese Verse böse zugerichtet, aber doch unseren Tent gehabt. الأج dem Sinne nach: إذر , vergleiche dick עצל | S. וחכם zieht er zu v. 78), wo er קציר l. wd übers. dann : und lerne, dass sie keine Ernte hat, vor wiederholt er dann : אשר אין לה und übers. ו in אשר אין v. 4 durch μαρο. κ ما معن با المعن با المعن با المعن با المعنى با tywy. T hat ein Gemisch v. S und M. Das störendt היך > Tc. Statt des der Bibel unbekannten של (י קפוץ) ba wohl auch G קציר in der Bedeutung: Schnitter Jes. 17, (vgl. Gesen. Lex.) oder קצר geles. א פולסן S + בי 10 S = G. Statt der Substant. lauter Verba in der 2. sing. S stellt δλίγον μέν ύπνοῖς, μικρόν δε νυστάζεις τι όλίγον δὲ ἐναγκαλίζη χερσίν στήθη übers. G wohl, weil m ja beim Liegen die Hände auf der Brust faltet 5). T =

<sup>3)</sup> Norzi z. St. bemerkt: pr in den Sprüch, ist stets ohn hinter y, außer dieser Stelle, wo es plene steht. Er sieht es a auch als sing. an.

<sup>\*)</sup> Bau. sagt also irrig, dass com in S fehle.

<sup>4)</sup> vgl. Lag.

a été lu d'archweg in Bibel mit μαστοί übertragen. Auserdem wäre es sonderbar,

ר übers. er durch ein Verb. ידן Tl ידן Tc. 11 ראשן 11 t das Suff. durch مغرفوب wieder. مغرفوب soll jedenine Uebers. für כמהלך sein, das S in das 2. Gl. ieht, um ein dem مدر entsprechendes Verb zu ge-ו. אין פאיש כוגן, wie ein rüstiger, hurtiger gehört natürlich zu v. 12. T übers. י wie S, mehr mit M übereinstimmend. 12 כליעל מבש giebt S gut durch (מולל 31. 13 ) מה . שבון ., stampft. S l. zuerst Q<sup>o</sup>rê, dann K<sup>o</sup>tib ). T l. Male Q⁴rê, sonst = S. 14 מדנים . ספנה מרנים . ספנה מדנים , erregt Streit zwischen Zweien. = S, 14<sup>b</sup> = M. 16 S l. das Qerê und punktirte (Part.). T = S. 17 עינים רמוח S sing. 18 רגלים ון S sing. Ich lese st. רעארא in T דעארא = דעארא ), womit auch 17, 4. 21, 15. 22, 8 pm übers. ist. deutet ja nichts weniger als: böse. 19 S macht zum Subj. und nimmt יפיח als Attributivsatz: מרנים ) S. T hat חיגרי. Cast.-Mich. führt zu n Subst. בובים, lis, an. מדנים wird 10, 12 durch ertragen. 23, 29 hat S ebenfalls יבון, wo T הענרי 1. اة da stände. edeutet »Streit erregen« = διαβάλλειν«. St. דמליל ser mit Tc דממליל zu les. 22° S benutzt G. בשכבך I. S wohl בשכבך בשכבך בשכבן הַנְחֶרָ אִמֶּךְ = סבבי

en, das G wirklich in M einen dem δλίγον δε κάθησαι entnden Ausdruck vorsand. Das 1. Gl. wäre dann zu lang geder Zusatz brächte auch einen störenden Gedanken hinein.
G wörtlich folgt, scheint ihn nicht gelesen zu haben. Er
mir ein Glossem, aus νυστάζεις, das ja sitzend nicken« behervorgegangen.

<sup>1</sup> τρίβων. Σ προστρίβων. V: terit.

ء عهمکريت.

(גן וני), ינינקינע). איקהָן l. S setzt alles in den plur., wie v. 21. T l. הְּנָחָה אָהָהְ. Für רצייך ist mit Levy S. 428 רנייך zu les. (= S). 23 G, S und T las. עסב מבום (Vogel) י). 24 מחלקת (Vogel) חוכחת ומומר , vor der Verläumdung. לשון נכריה l. S לשון נכריה. Ebenso T. (Tc = M.) 25 S benutzt G. μηδε άγρευθής σοις δφθαλμοίς عدتمة S verwandelt, sich M nähernd, das Pronom. d. 2. P. in das der 3. 26 Da die Uebers. die Aehnlichkeit der Buhlerin ist gleich einem Stück Brote بقدمة aus بصدمة keinen Sinn giebt, so glaube ich, dass verschrieben ist (G τιμή). p l. ebenso und BH billigt diese Lesart, die auch בעד besser entspricht. Prof. Nöldeke glaubt, dass S wohl ות ייינטן geschrieben habe. T hatte das falsche ממול דרמיא מלתא vor sich und übers. ממול דרמיא 27 G und S machen ובנדיו zum Obj. (T l. sing.) דוניתא. und lesen על־הגחלים 28 באר (על־הגחלים באי מערף באיל מעל באילים אישרף על־נחלי אש בסבקן יבסן cf. 25, 22. Lev. 16, 12. ψ 18, 13. 14. 29 כל א ' $S^{\mathfrak{d}}$ ). למינור עמה in T giebt den Zweck von ראעיל an. 30 S wörtlich = G. לאדיבוזו לגנב] οδ δαυμαστόν ἐἀν מא τις κλέπτων 3). בי ינגוב nimmt G begründend. S hatte die Lesart des Alex. πίνωσαν = πεινώσαν = כי תרעב. על־יכווו übers.  $T = S^4$ ) sonst = M. 31 אל־יכווו S +

<sup>1)</sup> cf. Rossi 593 primo.

<sup>2) 29</sup> b findet sich dieselbe Wortstellung, wie in S, Sifre 144a.

ל אמני 3) Bau. sagt, dass G מי אמני doppelt und das eine Mal אין יש gelesen habe. Aber der Uebers. der Provv. besleisigt sich im Ganzen einer freieren, eleganteren Uebers., so dass man ihm solche Hinzustigungen wohl zutrauen darf, abgesehen davon, dass die Wortbilder v. אוני und ישור einander ganz sern liegen.

<sup>4)</sup> Aus welchem Grunde T (also auch G und S) so liest, erklärt Luzatto l. l. p. 105 ganz richtig: החתם המחתם לחקן לשוני שלא הזה נאהר, באלן המשרומם אם יגנוב למלא נסשו כי ידעב און הגוב האון לכח לחדשה רק שאין האוי להסלא ולחשרומם אם יגנוב למלא נסשו כי ידעב T hat mit kluger Absicht seine Ausdrucksweise gewählt, damit es nicht scheine, als ob der Dieb nicht Verachtung und Schande verdiene, nur ist es unrichtig, zu erstaunen und sich zu wundern, wenn er stiehlt, um sich zu sättigen, da ihn hungert.

## Cap. VII.

מצוחי cf. 2, 1. 2 ותורחי S plur. wegen מצוחי S ohne Suff. im sing. T=S. 3 עיניך cf. 3, 3. ומרע S plur. 4 ומרע l. S ומרע, Kenntnis, Einsicht (2. Chr. 1, 10. Dan. 1, 4. 17). Ebenso T. 5 Die synonymen Adj. מנכריה und מנכריה übers. S nur einmal, vgl. 2, 16. St. דנינטרך l. r richtig דחינטרך. 6 und 7 S verwandelt die 1. P. überall in die 3. und läst durch diese einfach erzählende Art die Lebendigkeit des Originals verblassen. בכנים נער zieht S zusammen: רסר־לכ S l. וכחסירי לכ. In T scheint der Text arg verstümmelt zu sein: מטול דמן כותא זעירתא אריקית ומן תוריקן דירא. Tc l.: כוותא בייה דוריקן דידי אדיקית. r l. מטול דמן כותא ועירת' רביתוי [עבר 8 אועירת' ביתר S plur. Er l.: איירת' דביתוי ) S.  $9~{
m S}~{
m l.}$  אונצרת לב  $10^{
m b}$  .  $10^{
m b}$  ונצרת לב  $10^{
m b}$   $10^{
m b}$   $10^{
m c}$   $10^{
m b}$  אונצרת לב χαρδίας<sup>3</sup>). Es ist schwer herauszufinden, was G gelesen hat, vielleicht וְמְעִירַת, sie regt auf. צו יאנעיר, sie regt auf. אלשעי ist aus dem Zu-

ist graphisch unmöglich und unnötig, da נאני nur eine freie Uebers. v. אים ist.

U مجمعها (= M).

<sup>3)</sup> cf. Lag. zu 22, 15a.

sammenhange ergänzt (v. 7). S und T = G. 11 Statt ומוררת scheinen G und S וווללת geles., oder daran gedacht zu haben<sup>1</sup>). 12<sup>a</sup> Am Anfang + pp. S ergänzt ein Pridikat. Las (a und u) halte ich für ursprünglicher ab (g), da G ρέμβεται hat, und der Wechsel des Subj. störend wäre, zumal ja gerade des Parallelismus wegen ein Verb eingeschoben wurde. בל כל S. סנה S plur. T l. דיאיא »passend« hinter שלמים ) S. שלמים, wie gewöhnlich לשחר פניך 3). 15b לשחר פניך S frei: denn ich erwartete, dich zu sehen, منعما مصمار مامصمهر مامصمه T: דמסכיא הויח לרגשא ואמריח אידברינך. T ist nun nicht mit Levy zu übers.: .Ich erwartete das Geräusch (sc. deines Kommens)<, sondern לרגשא ist Infin. v. רגש, welches hier dieselbe Bedeutung, wie , sehen, erkennen, haben wird. Dann ist es die Uebers. v. معسوب, mit Fortlassung des Suff. ואמצאך l. T vielleicht ואסרית. ואוצאַן ist eingeschoben. 16° מרבדים S sing. 16°  $\ddot{S} = G$ . אשרו ). S ergänzt, wie G נכדרא in 16º entsprechendes Verb: מַמְבּאַה. T = S. 17 St. וכורקמא l. Tc וכורכמא (= S), nach Levy auch Eliah Levita. 18 וכורכמא T: ונעסיק חר לחר. Hierfür ist ונעסיק, wir wollen umarmen (= S) zu lesen, da עסק mit ב, nicht mit ל konstruirt wird, und »wir wollen uns miteinander beschäftigen« recht

<sup>1)</sup> cf. 28, 7. مُحَمَّد 23, 20. 21. Deut. 21, 20 مِمَا . PS führt an, dass VHh richtiger الماء العام ا

<sup>3)</sup> cf. Levy s. v. אסע. Bau. schreibt: T et P(!) rendent מתליםה par הלור הר לורר.

בביתו אlingt. 19 האיש + Suff. d. 1. P. sing. בכיתו | Suff. בררך מרחוק . S richtig בררך מרחוק (cf. Del.). פליום הכסאב δι' ήμερων πολλων ן ליום הכסאב. ψ 81, 4 durch lms, was auch sonst S nicht so unbeist (cf. 1. Reg. 12, 32, 33, 2, Chr. 7, 10, Esth. 9, 22). T übers. ליום הכסא durch וליומא דעידא. Dieser שפים die spätere Ansicht zu Grunde, dass ממא der Tischri, der Neujahrstag sei (nach ψ 81, 4; vgl. Raschi Gersonides). 21 Vor הדידונו l. S באה l. 22 und 23 Mit diesen verzweifelten Versen, die ja eine crux aller Larer sind, haben auch die Alten sich vergeblich abgennüht. S holt sich natürlich bei G Rat. ΔΝΠΔ] κεπφωθείς ברם א, v. מרו = מרוא abgeleitet (Lag.). In עכם erblickte G ein Tier, שור entsprechend, und übers. אוֹש פּבוּן), indem er in einem älteren Targum, das er benutzte, entweder ככבלא Fessel, als ככלבא las (Hitzig), oder das dort stehende כלבא als בבבן, λαβίς nahm (Lag., auch  $\mathbf{Jes.}$  6,6). אל־מוסר  $\mathbf{v}$  פֿ $\pi$ ו אל־מוסר  $\mathbf{v}$  אל־מוסר אל־מוסר אל־מוסר אל־מוסר. wird als טֶבַח l. S (יוּ אִיל wird als שֶׁבַח v. 23 gezogen s). St. שֶׁבַח l. S ברבנם או Schlächter 4). 23b כרבנם דו הוא δτι περί ψυχής τρέχει, محمد و معدد T = S, bis auf die Uebers. v. ישליאית = פראבב ז → Wege zum Scheol — ihr Haus שליאירת = פראבב ז → 1. 1) Bau.: le verbe umn est rendu au passif. ممعما ما المعالم ا

- The entraîné auprès d'elle. Bau. hält doch nicht etwa nasa für theel v. nas? wiewohl ich mir seine Bemerkung nicht anders erklären kann. Es ist einfach Peal v. sa mit Suff., also zu lesen.
  - 2) Eichhorn, Einleitg. in d. A. T. IIL Aufl. S. 464.
  - Jel. vorschlägt, schon Jekutiel Blitz in seiner zu Amsterdam 1679 erschienen Uebers. der Bibel vorgenommen hat. Er überträgt:

     gleich als ein Narr zur Strafe der Fessel«.
  - \*) Daher ist lanienam, wie Gabr. Sion. übers., falsch, es muß lanionem heißen.
  - ") Nach Levy: friedlich, ohne Arglist. Diese Uebers. v. בארם ist aber auffallend. Ob מילים hier nicht = אילים יש, plötzlich , das doch sonst für מארם gebraucht wird? cf. 3, 25. 6, 15. 24, 22.

# Cap. VIII. 1 S = G. G verbindet cap. 8 mit dem Schluß v.

cap. 7 durch den Gedanken: Nicht der Buhlerin folge nach, da ihre Wege verderblich sind, sondern rufe die Weisheit heran etc. So giebt er diesem Verse ohne Not einen ganz anderen Sinn. הקרא fast G als 2. P. s. m. Imperf. בניין ססו  $\delta \pi$ מאנסטסים. T=M, bis sufdie Anknüpfung durch ממול היכנא. 2 S ergänzt als Subj. und stellt עלידרך (plur.) und בית נתיבות um. מה wird von den Verss. im Sinne von , zwischen, augefasst. איתה Tc und r richtig: איתה 3 In sah S eine Bildung v. קרא, oder las es aus Versehen קרא = 🚣 [מחרים] + פחרים, als Reminiscenz von 1, 21. הרנה S und T Passiv cf. 1, 20. Beide fügen am Schlus האמרה hima St. Tc, v, r קריא (= S). Dies dürfte also echt sein. 4 אל , על , געל , בפראה, [הבינו לב 5 . על , ב [אל 4 ). Der Syr. übersah es, dass 🛨 oftmals »Verstand, Einsicht« bedeutet, cf. 15, 32. 17, 16. 19, 8. 6 שמעו S + Suff. d 1. P. s. נגר Sie nahmen ונגר in der Bedeutung •klar, offenbar sein (cf. Hitzig). • שביי [שפרוי ,  $7^a$  סומי, פסטי,  $7^b$  S=G. G l.: ונו זכנו עְּפְׁחֵי רֶשֵׁע (Lag.) אָפְחָי רָשֵׁע, als Gegensatz בּוּ אטח in 7". אטרן [בצדק g, אטר יח a und u. ist wohl echt, da S ein prädikatives Subst. fast durchweg durch Adj. oder Verb ausdrückt. 9 למבץ S + בהב למצאי דעה sing. wegen למבין in 94. in der Bedeutung »suchen« cf. 1. Sam. 20, 21. 36. Hi. 33, 10. דעה sah S als Infin. an. וכולן Te richtig: וכולהון. Dann ist aber auch מוסרי zu les. 10 מוסרי G, S,

י) T :נסחבלון כלכחן. S verwandelt die Anrede in die 3. P., indem er beide Male יכיט liest. Ebenso T im 2. Gl. S beginnt den v. mit ג

T > Suff. Vor ורעת ergänzt S ein dem קחו entsprechen-Wes Verb: محمد محمد 11° Bei S hat ein Abschreiber aus v. 10 noch einmal geschrieben angefügt. 11b = 3, 15b. 12. Warum שכנת mit מים übers., ist schwer zu entscheiden. Wollte statt des schwer verständlichen שכנתי ein passenderes erb wählen, oder war in seiner Vorlage das wundeut-בר, so das S הַכְנוֹתִי (cf. Ex. 23, 20) lesen konnte?¹) + o. T übers. שכנחי = S, das Uebrige = M. ausgefallene וחרעיהא ausgefallene דיער st. שנאח "ל T = S. 14 Das mit witem Bedacht gesetzte אני übers. S, wie G, auch hier durch לי. = ,לי. 14<sup>b</sup> לי und לי in T. 15. בי ים, sie erforschen. חקק in der Bedeutg. richten, befehlen , wird durchweg mit wiedergegeben'). Aus der Wurzel כש חק einschneiden, lassen sich ja beide Bedeutungen: »bezeichnen, festsetzen« und •erforschen« ableiten<sup>5</sup>). Interessant ist, was man eines Schreibfehlers wegen aus T zu 15b hat machen wollen. In v, das ja Lag. abdruckt, steht: ושליפי אנא משיחן בצדקוחא, was freilich sinnlos und aus M unerklärbar ist. Lag. l. משרחן, was ebenso unverständlich ist. Buxt., dessen Text Tp hat, l. משרוא, um einen Sinn hineinzubringen. Hier hilft der cod. Er l. ושליטי אנא st. ושליטי אנא. Nun stimmt

¹) pm in der Bedeutung »bereiten, schaffen« cf.  $\phi$  65, 10. 74, 15. 147, 8.

s) Lag. l. אַיְשָּׁי. Bau. miſsversteht dies und macht אַיְשָּׁי daraus, wodurch ja nichts gewonnen ist.

<sup>4)</sup> cf. Gen. 49, 10. Num. 21, 18. Deut. 33, 21. Jud. 5, 9. 14. Jes. 10, 1. 33, 22. Pr. 31, 5.

<sup>\*)</sup> Ges. Lex. 286, b. Darum nimmt Bau. mit Unrecht an, daßs S TOTT gelesen habe.

auch מְשִּׁיהַין: und Fürsten sprechen¹) d. h. befehlen, richte

mit Gerechtigkeit «. So kann ja יהקקו ganz gut wiede gegeben werden. St. des sonderbaren ממול אנא l. Tc him und v. 16 מפולתי 16. S und T las. ארץ st. ארץ 🚓 Beweis für das Alter der Variante<sup>2</sup>). 17 G und S, sowie T les. das Qerê. יואילין דמקדמין לי [ומשחרי]. 18 In sieht T einen עשר und הון synonymen Begriff. Er üben es ומוליא, Glücksgüter. פוב פריי S und T plur. מוליא) \$ יש 21 δπαρξιν מבין Τ: שניא סגיאחא [ קנני 22 אניא בניא סגיאחא] ἔκπσέν με; S mil عند. Bekannt ist, zu welchen dogmatischen Streitigkeite dieser Vers geführt hat. Der Talmud fast קנני Pesachim 54 und Nedarim 39b ebenfalls als »schaffen«. S, T (und 1) les. דרכו בראשית S und T: seiner Schöpfung. מ nehmen Beide als Präposition, wie im Ama מסעלי S. 23 S wörtlich = 🕻 מעולם in מעולם nimmt G komparativ: eher als. נסכתי G [נסכתי Auch T übers. מעולם in מעולם und מקדמי kom-وتخصر أذخأ parativ, sonst = M. 24 נכברי S, wie G. S stellt סס vor מעינות, das er mit ב versieht. עסבני, המבעו, durd das Versenken werden sie festgestellt. [אתבנית [חוללתי Tc איתבנינית. Hierfür ist שיחבטנית 26 Weshalb S, T (und V) והוצוח durch בבו (flumina) übers., ist schwa Prof. Nöldeke meint: Der Uebers. hat zu erkennen. wohl in seiner Weisheit das neben ארץ überflüssig scheinende willkürlich durch ein ihm zweckmässiger scheinendes Wort ersetzt. Oder nahm er והוצוח hier als »Landstraßen d. h. als natürliche Karawanenstraßen durch das Land? Solche bilden eben die Wadi's 11............................. Aber diese Annahme

<sup>1)</sup> cf. Levy s. v. rwe. Nur ist nicht mit ihm zu übers.: u. Die Fürsten unterhalten sich über Tugendhaftigkeit.

<sup>2)</sup> cf. Baer, Append. crit., Del. und de Rossi.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) cf. 13, 24 u. S zu 1, 28.

<sup>4) =</sup> S. v = v, cf. Lag., Hagiogr, p. XI zu 131, 16.

doch sehr künstlich, und das passte auch mehr auf bien als auf die syrischen Länder « 1). 27 שם אני αρήμην αὐτῷ مده مده S plur. Ebenso v. 28. ועד l. r וכר (= S). 29 חקו S ) Suff. Den Anthroorphismus, der in שו liegt, vermeidet T und übers. ליה, während S = M. מָק = שם = סחוקו. 30 S zieht ersten 3 Worte von v. 30 zu v. 29: als er schuf die adpfeiler der Erde, da stellte ich sie mit ihm fest. ו, Werkmeister). שעשועים S + Suff. d. 3. P. s. m. itet אמן v. אמן Hiph. מהימנתא ab = glauben: מהימנתא. Tc richtig + הארי (= S). 31b giebt S dem Suff. in סטור objektive Bedeutg. (während z. B. Del. es subj. ). שעשעים nimmt er in folge dessen als: Ruhm, Lob übers.: und gerühmt wurde ich von den Menschenlern. Aehnlich T: ישמרו 32. ושכוחיי בבני נשא G, S T sing. 33 St חירשון ist mit Tc, v und r צע zu vgl. 4, 15.  $35^{a}$  S = G. G l. ਪ੍ਰਮੁਖ਼ (Vogel). das Qerê. רצון falst S als Subj. auf. ותהוי ליה [וימק. setzt S wegen des 2. Gl. in den plur. אהבי S l. אהבי

<sup>1)</sup> Diese Deutung scheint auf Zeph. 3, 6 (2000) zu bene (Hitzig). Ich lese bei Bau., dass Vogel vermutet, sie hätten gelesen. Das heist aber Laav.

## Malachi and the Nabataeans.

In his valuable Geschichte der Edomiter (p. 79) Professor Frants Buhl refers with approval to the shochst assprechende Hypothese of Wellhausen that Mal. 1, 1-5 contains the first notice of the incursions of the Nabataean into Edom, which issued at length in the expulsion of the Edomites from their ancient seats. In truth, the few lines devoted to the subject in Wellhausen's Die kleinen Propheten, p. 205, are highly suggestive, and throw light on Obadiah and Malachi and perhaps on other prophetic writings. But in fairness to a Jewish scholar, whose frequent wilfulness has somewhat obscured his real merits, it may be pointed out that in Grätz's article, Die Anfänge der Nabatäerherrschaft«, Monatsschrift für Wiss. u. Gesch des Judenthums, 1875, pp. 60-66, the very same theory is offered for the explanation of Mal. I, 1-5. From Grats the present writer adopted it with modifications, as is briefly stated in The Prophecies of Isaiah, ed. 3, vol. 1, Pulpit Commentary Series, vol. II, p. 248. Grätz places the Edomitish occupation of S. Judaea in the time of Antiochus Epiphanes (cf. 1 Macc. V. 65, 66); I confess that I see no sufficient reason for thus interrupting the onward march of the Edomitish migration. That there are other explanations of Mal. I, 1-5 (notably Stade's in GVI II, 112) I am well aware.

T. K. Cheyne.

## Erwiderung.

Herr Professor D. Giesebrecht hat im letzten Jahrg dieser Zeitschrift (S. 309—314, spec. 310. 312—314) ≥n Abschnitt meiner Einleitung in den Hexateuch einer ichtigung unterzogen, zu welcher mir eine Erklärung tattet sein möge.

Zuvörderst möchte ich ausdrücklich versichern, dass weit davon entfernt gewesen bin, die Bedeutung der andlegenden Arbeit Giesebrecht's in Zweifel zu ziehen. ine anfängliche Absicht war, über die Abhandlungen a Giesebrecht und Driver gleich detailliert zu referieren. t Rücksicht auf den immer mehr anschwellenden Umag des Buchs habe ich mir nachträglich die einseitige trzung erlaubt, nur über Driver ausführlicher zu be-Diese Ungleichheit der Behandlung hielt ich für itthaft, weil Dr.'s Abhandlung doch weniger leicht zunglich ist und andererseits die G.'s jedem zur Hand n muss, der sich auf diese Frage einlässt. So kam ich zu, in der Vorführung der Wörter, bei welchen die age des Aramaismus aufgeworfen worden ist oder aufworfen werden kann, meist nur auf den Ort zu verisen, wo die betreffenden Wörter bei G. behandelt sind d dann über Dr.'s Bemerkungen zu berichten. Ich sehe , dass bei diesem Verfahren für den mit G.'s Abhandig nicht bekannten und die Citate bei ihm nicht nachılagenden Leser der Schein entsteht, als hätte G. nicht (+ 10?), wie ich vorher berichte, sondern 55 Araismen in P angenommen, und bedaure, dass ich nicht darauf gekommen bin, die von G. wirklich angenommenen Aramaismen durch vorgesetzte Zeichen kenntlich zu machen

Zu den einzelnen Ausstellungen G.'s habe ich folgendes zu sagen:

- ad 1) Der allergrößte Nachdruck« erledigt sich dahin, dass ich einen, doch wohl berechtigten, Elativ zu schreiben gedachte. Die Bemerkung über die Zahl der Aramaismen bei Ryssel und bei Giesebrecht hatte keinen Hintergedanken, höchstens den, dass G. das Problem erheblich gefördert habe.
- 2)-15) dürfte in der Hauptsache mit dem oben ausgeführten erledigt sein. Ein wirkliches Versehen meinerseits liegt vor in der Nichtbeachtung von G.'s Bemerkungen über רחף und רחף S. 186 seiner Abhandlung. seits muß ich aber konstatieren, dass mein blosses Verweisen auf G. doch nicht so fahrlässig ist, wie es nach G.'s Polemik scheinen könnte. G. lässt mich wiederholt ihm ausdrücklich einen Aramaismus zuschieben, wo ich ihn einfach — im oben genannten Sinn — citiert habe. Bei שירה soll ich wörtlich geschrieben haben »nach G. ein Aram. - das ist nicht der Fall. Die Meinung G.'s, ich habe seine Unterscheidung von (auch) aram. Wörtern und Aramaismen gar nicht gesehen, kann ich aus dem vorliegenden Thatbestand nicht widerlegen. Die Citationsweise ist sogar entschieden ein Anhaltspunkt für diesen Vorwurf. Speciell bei ברא, was Giesebr. als besonders gravierend hervorhebt, habe ich (vermutlich im Zusammenhang mit einer Correktur im MS) vor »vgl« ein beabsichtigtes »doch« vergessen. Ich gebe aber zu, dass unter Voraussetzung des von G. bei mir angenommenen Missverständnisses dieses »doch« auch so hätte gedeutet werden können, ich wolle Tabelle und Text gegen einander in's Feld führen.

Münsingen, 15. Dzbr. 1893.

H. Holzinger.

## Die Bone parisim bei Daniel: 11, 14.

Von D. A. Schlatter.

Unter den Konsequenzen der These, das unsre sämmtlichen Erzähler der makkabäischen Geschichten: 1 Mk., 2 Mk. und die von Josephus in den Ant. mit der Paraphrase von 1 Mk. verbundne Nebenquelle, die ich Eupolemus nenne<sup>1</sup>), aus der großen, fünf Bücher umfassenden Arbeit Jasons ihren Stoff geschöpft haben, ist eine der interessantesten die, das es dadurch wahrscheinlich wird, das Menelaos und seine Brüder Simon und Lysimachus Tobiaden gewesen sind, so das das hohepriesterliche Haus durch die Steuerpächter übermocht und vernichtet worden ist.

Die Beweisführung stand bisher so: Die Nebenquelle des Jos. (Eup.) ist schlecht, wie ihre falschen Briefe augenscheinlich machen, und hat dennoch Stücke, die nur aus einem stoffreichen und wohlunterrichteten Erzähler stammen können. Sogar vom großen Antiochus erhalten wir noch echte Dokumente, A. 12, 3. 3. 4, und die Geschichte der Tobiaden hat zwar durch mehrfache Ueberarbeitung gelitten, ist aber auch so noch sehr konkret und illustrirt die Zustände Jerusalems unmittelbar vor dem Eintritt der Katastrophe im hohepriesterlichen Haus vorzüglich, A. 12, 4.

<sup>1)</sup> Diess darum, weil die in diesen Einlagen vorliegende Chronologie uns ausdrücklich als Eupolemus gehörend durch Klemens
Strom. 1, 21. P. 404 überliesert ist. Uebrigens liegt am Namen
wenig. Wer meine Schlüsse für gewagt hält, wird Eup. als willkürliche Bezeichnung des von Jos. benützten zweiten Erzählers verstehn. Näheres Studien u. Kritiken 1891, 633.

Dass Eup. nicht aus 1. oder 2. Mk. schöpft, lehrt der Augenschein. Dagegen hat er mehrere Kongruenzen mit Jason:

- 1) Auch 2. Mk. 4, 11 erwähnt zu Gunsten Jerusalem erlassne Dekrete des Königs, worunter der große Antiochs verstanden sein wird. Solche Dekrete stehn bei Eup.
- 2) Der Tobiade Hyrkan, sein Reichthum und seine Abwesenheit von Jerusalem, werden 2 Mk. 3, 11 als bekannt erwähnt, so dass Jason hiervon gesprochen haben muss. Die Geschichte der Tobiaden steht bei Eup.
- 3) Die Hohepriesterreihe Onia, Jason, Menelaos steht bei Eup. 1) wie bei Jason, A. 12, 5, 1.
- 4) Von Judas Verhandlungen mit Rom gab Jason Bericht, 2. Mk. 4, 11. Eup. hat den Bundesvertrag überarbeitet, A. 12, 10, 6. 417—419.
- 5) Jason hat gesagt, dass die Samariter um die Umwandlung ihres Tempels in einen Zeustempel baten, 2. Mk. 6, 2. Eup. hat eine Petition der Samariter an
- Epiphanes zu diesem Zweck verfast, A. 12, 5, 5, 258 ff.

  6) Die Hinrichtung des Menelaos in Beroia stand bei
- Jason, vgl. 2. Mk. 13, 4, und bei Eup. A. 12, 9, 7. 385.
  7) Alkimus wird bei Jason schon durch Lysias nach dem Tod des Menelaos Hohepriester, vgl. 2. Mk. 14, 7, ebenso bei Eup. A. 12, 9, 7. 385.
- 8) In der Chronologie stimmt Jasons Ansatz: Zweiter Zug des Lysias gegen Jerusalem 149 Sel. 2. Mk. 13, 1 mit dem Ansatz des Eup.: 414 seit dem Exil bis zur Hinrichtung des Menelaos und 420 bis zum 5ten Jahr des Demetrius. Denn Demetrius hat 1. Mk. 7, 1 als erstes Jahr

¹) Allerdings mit der offenbaren, vielleicht aber von Jos. herrührenden Verderbnis, dass Menelaos zum Sohn Onias wird. Es war eben den spätern völlig unglaublich, dass ein nicht priesterliches Geschlecht während mehrern Jahren den Hohenpriester ersetzt haben sollte.

151 Sel. Die von Eupolemus gerechneten 6 Jahre sind das zweite Jahr des Eupator und die 5 des Demetrius. Die andre Angabe: 408 bis zur Verheerung des Tempels läst sich aus Jason nicht belegen, weil 2. Mk. im ersten Theil keine Jahrzahl erhalten hat. Es widerspricht ihr aber in Jasons Berichten nichts, da sie die Anwesenheit des Epiphanes in Jerusalem auf 143 Sel. bringt.

Diese Kongruenzen zwischen Eup. und Jason scheinen mir so eng und so bedeutsam, dass es als wahrscheinlich bezeichnet werden darf, dass Eup. aus Jason schöpft. Gesetzt, dieser Schluß sei richtig, dann stand die Tobiadengeschichte vor 2. Mk. 3, und dies bestätigt sich nicht nur dadurch, dass Hyrkan ohne weiteres in der Erzählung erscheint, sondern auch dadurch, dass sein Todseind Simon, der die Syrer gegen seine Gelder hetzt, und dessen Brüder, Menelaos und Lysimachus, ohne jede weitere Beschreibung auftreten, als wären sie uns längst bekannt. Ging die Tobiadengeschichte voran und sind Simon und Menelaos die älteren legitimen Söhne Josephs, die Hyrkan aus Jerusalem vertrieben haben, dann wußte der Leser des unverstümmelten Jason allerdings, warum Simon auch durch die Heiligkeit des Tempels sich nicht davon abhalten ließ, die Gelder Hyrkans in die Hand der Syrer zu spielen, und warum Menelaos ein so mächtiger Mann gewesen ist, dass er die Hohepriester zu verdrängen und sich selbst, ohne Aaronide zu sein, als Hohepriester zu behaupten vermochte.

Eine konfuse Erinnerung an das Eingreifen der Tobiaden in die makkabäischen Wirren steht nun zweimal in verschiedner Form bei Jos., bj. 1, 1, 1 und A. 12, 5, 1. 239. Selbstverständlich gewänne aber die ganze Argumentation beträchtlich an Sicherheit, wenn auch Daniel die Tobiaden als die Urheber der Katastrophe bezeichnete. Ich lege den Kollegen die Frage vor: ob dies nicht Dan. 11, 14 geschieht. ובעחים ההם רבים עמרו על מלך הנגב וכני פריצי עכך ינשאו להעמיד חזון ונכשלו. Wir stehn zwischen dem ersten und zweiten Feldzug des großen Antiochus gegen Egypten. Es folgt sofort die Eroberung der קדוח, Sidons, und darauf die Verlobung der Kleopata mit Ptolemäus Epiphanes.

Deutlich ist, dass die Worte von einer emporkommenden jüdischen Gruppe oder Familie reden, weiter, dass Daniel dieselbe verabscheut, und endlich, dass die hier gemeinten Leute in enger Beziehung zu den makkabäischen Wirren stehen müssen. Denn ihr Aufkommen leitet die Erfüllung des »Gesichts« ein, was unmöglich nur auf diesen einzigen Vers bezogen werden kann, sondern auf die ganze Weissagung von der Noth unter Antiochus Epiphanes gehen muß.

Bevan¹) hat auf jede Erklärung verzichtet. Er nimmt sogar das von der Sept. gegebne בני מִרְצִי עָמִר: those who build up the breaches of thy people, wieder auf. Er vermuthet schließlich einen gewaltsamen Versuch zur Restauration Israels.

Neben der ältern Auslegung scheint mir Bevans Verzicht nicht unbegründet. Hieronymus zog die Flucht des jüngern Onia nach Egypten bei, eine chronologische Unmöglichkeit. Auch die Erinnerung an die Hilfe, welche die Juden dem syrischen Heer gegen die in der Akra sich haltenden egyptischen Truppen leisteten (Hitzig), trägt zur Erklärung des Verses nichts aus. Nachdem Jerusalem durch die Syrer genommen war, war diese Politik unmittelbar gegeben. Das unerträglichste waren zwei fremde Besatzungen in der Stadt, von denen die eine die Akra, die andre den Tempel und die Stadt hielt, und die nun mit einander Krieg führten. Das handgreifliche Interesse der Judenschaft ging damals dahin, die Egypter aus der Akra herauszudrängen. Es läst sich darum nicht erläu-

<sup>1)</sup> a short commentary on the book of Daniel, 1892 Cambridge.



bei Daniel: 11, 14.

tern, warum die mit den Syrern gegen die Egypter Kämpfenden ביני פריצים sein sollen, und noch weniger läst sich sagen, warum das »Gesicht« durch diesen nichts weiter nach sich ziehenden Umstand zur Erfüllung gebracht werden soll.

Sind die jüdischen בני פריצים die Tobiaden, so erläutert sich zunächst ohne Schwierigkeit, warum ihr Emporkommen die Erfüllung des Gesichts zur Folge hat. Denn daß die Tobiaden unter dem großen Antiochus zur Macht gelangten, hat Menelaos in den Stand gesetzt, Jason zu verdrängen, Onia ermorden zu lassen, und für sich selbst das Hohepriesterthum zu kaufen, woraus in unaufhaltsamer Verkettung der Dinge die ganze Katastrophe unter Epiphanes erwachsen ist.

Weiter erläutert sich בני פריצים. Bevan scheint mir mit Recht gesagt zu haben, es stehe nicht einfach für פריצים, so wenig für צדיקים ohne weiteres בני צדיקים gesagt werde. בני ist nur dann nicht müßig, wenn es sich um ein Geschlecht handelt, das seine gewaltsam erworbne und behauptete Stellung auf mehr als eine Generation vererbte. Ueber den Großvater Tobia wissen wir nichts, als dass das Geschlecht bleibend nach ihm benannt wurde: >Hyrkan, der des Tobia <, 2. M. 3, 11, und παίδες Τωβίου bei Jos. Wann die Familie groß geworden ist, sagt uns das Fragment nicht. Joseph erscheint gleich von Anfang an als Mann der Schwester Onias, gehört also, noch ehe er die Steuern von ganz Palästina in Alexandrien pachtete, bereits zu den Magnaten Jerusalems. So versammelt er auch das Volk in den Tempel, und erscheint als der berufne Vertreter desselben, nachdem Onia sich nicht mit der egyptischen Regierung einlassen will. Diese Machtstellung hat er sodann auf seine Söhne vererbt.

פריצים past vortrefflich als Name der Tobiaden. Joseph zog an der Spitze seiner von Egypten ihm geliehenen Soldtruppen im Lande herum und machte sogar Städte

wie Askalon und Skythopolis durch Grausamkeit mürbe. Seine Söhne führten mit einander offnen Krieg, und Hyrkan schlug sich von seinem Tyrus aus auch mit den Arbern. Dass für Simon und Menelaos produkt das rechte Wort ist, versteht sich ohnehin von selbst.

Aber auch וכשלו macht keine Schwierigkeit. Es lag kein Segen auf dem Geschlecht. Ehe Hyrkan aus Jerusalem vertrieben wurde, tötete er zwei seiner Brüder; er selbst endete, als er den Widerstand gegen die Syrer aufgeben mußte, durch Selbstmord. An Lysimachus übte das Volk summarische Justiz. Wie Simon endete, wissen wir nicht. Menelaos aber gilt Daniel vollends als ein gestrauchelter, obwohl er, als Daniel schrieb, noch am Leben war.

Die uns bei Jos. erhaltne Geschichte setzt einige Jahre später ein, als die Angabe Daniels. Sie beginnt in dem Moment, wo Palästina Kleopatra zur Mitgift gegeben wurde und dadurch in finanzielle Abhängigkeit von Alexandrien Zugleich erhalten wir aber die Zahlen: Joseph kam1). sei 22 Jahre Steuerpächter gewesen, und Hyrkan habe nach seinem Tode 7 Jahre auf Tyrus residirt, A. 12, 4, 10. 224 und 234. Sein Untergang wird dem Regierungsantritt des Antiochus Epiphanes gleichzeitig gesetzt. habe schon 1891 darauf hingewiesen, dass nach diesen Ziffern die Steuerpacht des Joseph mit dem Regierungsantritt des unmündigen Ptolemäus Epiphanes gleichzeitig So fügen sich die beiden Stellen auch chronologisch auf's beste zusammen. Das Aufkommen der Tobiaden fällt in die Zeit, wo Antiochus nach dem Tode des Euergetes auf Palästina losfuhr. Joseph erwirbt von den Syrem die Steuerpacht in Judäa. Hierauf werden durch die Schenkung des Antiochus die Steuer- und Rechtsverhältnisse in Palästina zweifelhaft. Man verlangt von Alexandrien aus Onia trägt Bedenken; Joseph dagegen benützt die Steuern. klug die neue Regelung dieser Verhältnisse und erwirbt die Steuerpacht für das gesammte Palästina. So war er zeitweilig der erste Mann im ganzen Lande. Die Söhne spelteten sich. Hyrkan steht auf der egyptischen, die ältern Söhne auf der syrischen Seite. Die Folge war, daß sich Hyrkan nicht halten konnte, dagegen Simon und Menelaos in intimen Beziehungen zum Hofe von Antiochien stehn, denen das Haus Onias nicht gewachsen war.

Es scheint mir somit als Resultat bezeichnet werden zu dürfen: Der kritische Schluß, zu dem die Nebenquelle des Jos. uns anleitet, und die Erwähnung der בני פריצים durch Daniel schon unter dem großen Antiochus stützen sich wechselseitig, womit die Bezeichnung des Menelaos und seiner Brüder als Tobiaden mehr wird als eine bloße Konjektur.

# Aus einem Briefe von Dr. M. Jastrow vom 11. December 1893.

Wollen Sie gef. in einem der nächsten Hefte Ihrer Zeitschrift die Anzeige machen — falls Sie es für angemessen halten — das sich die von mir in der ZATW. V, p. 205 versprochene Ausgabe der grammatischen Schriften des Abu Zakarijja (gew. J\*hûdâ) Ḥajjûgʻ im Arabischen Original bereits seit einiger Zeit schon im Druck befindet bei Brill-Leyden. Ich hoffe, binnen Jahresfrist mit dem Drucke fertig zu werden. In Anbetracht der vollständig berechtigten Annahme des Herrn Dr. Peritz (ZATW. XIII, p. 177) dürfte wohl diese Notiz nicht ohne Nutzen sein. —

# Bemerkungen zum Hajjüg-Bruchstücke.

(XIII. Jahrgang, S. 169—222.)

Die Herausgabe des arabischen Originales der Schriften Hajjûgs ist eine alte Ehrenschuld, welche bisher trots mancher Versprechungen und vorbereitender Arbeiten und trotz des verhältnissmässig geringen Umfanges jener Schriften nicht eingelöst worden ist. Wir sind daher Herrn Dr. Peritz zu Danke verpflichtet, dass er wenigstens ein Stück aus dem Werke über die schwachlautigen Zeitwörter nach dem Fragmente der Berliner Kön. Bibliothek auf so genaue Weise edirt hat. Auch seine Uebersetzung nebst den begleitenden Bemerkungen ist geeignet, zur näheren Kenntnisnahme des Inhaltes und der Methode der bahnbrechenden Schriften Hajjûgs beizutragen. Dass er nur die eine Berliner Handschrift seiner Edition zu Grunde legte und nicht auch die beiden Handschriften der Bodlevana (No. 1452 und 1453 in Neubauer's Catalog) verglich, ist bei der gegenwärtigen Unzugänglichkeit Oxforder Handschriften leicht erklärlich. Aber diese Unterlassung hat wie ich zur Beruhigung gleich hier bemerken will — der Correktheit seiner Ausgabe keinen wesentlichen Eintrag gethan. Ich habe das von Peritz herausgegebene Fragment mit meiner auf den Oxforder Handschriften beruhenden Abschrift verglichen und nur folgende Abweichungen gefunden: Im Artikel מחה (S. 184) sind die supponirten Pielformen zu מחותי אטחו מטחו מטחו, wie die Berliner Hs. hat (Peritz punktirt: פְּחַוֹּהִי אַטַהֵוּ מְשַהֵוּ , sondern מחרה מטחה מחרה. Diese Formen hat auch die Ueberetzung Ibn Esra's1) und wahrscheinlich auch David Kimchi m Wörterbuche, wo irrthümlich ר' יונה anstatt ר' יהודה genannt ist. In der That ist das auch die richtige Lesung; ∃enn es ist ganz unglaublich und auch überflüssig, dass Hajjûg, um ממחני, Gen. 21, 10, von der Wurzel abzuleiten, sämmtliche Pielformen mit 1 an Stelle des dritten Wurzelconsonanten supponirt hätte. Vielmehr bildete er nach der Analogie (אלקיאם) die regelmässigen Pielformen, auch das Participium מְשַהָה, dessen Plural, mit Ersetzung des dritten Consonanten ה durch (ממחוים lautet a). Dass auch in den übrigen Pielformen i an Stelle des a tritt, wird von Hajjûg keineswegs angenommen. Peritz hätte dies schon daraus ersehen können, dass selbst in dem von ihm gegebenen Texte als Perfectum מקה angesetzt ist, und nicht, wie nach dem Muster der übrigen von ihm angenommenen Formen zu erwarten wäre: מָהָוּ . — Im Artikel ינה (S. 184, Z. 10) hat der Text bei Peritz: ולגם, also أنفعال الفعال Es muls heilsen معناه انفعال وررة im Sinne des Perfectum Niphal (zum Unterschiede vom gleichlautenden Feminin. des Participium Niphal). Von dieser Form bemerkte H. sie sei ماضيا كلملا, d. h. die vollst. Wurzel darbietend, indem in ihr das 7 der dritte Wurzelconsonant ist, während in נונה, dem Partic. fem. sing., das a das Zeichen des Femininums und vor ihm der dritte Wurzellaut elidirt ist. Danach ist auch die

<sup>1)</sup> In der Uebersetzung Moses Ibn Gikatilla's hat nur die eine der beiden Handschriften vorw, die andere vorw. Für Imperfectum und Participium hat keine der beiden Handschriften von und voo, sondern von und voo, wo das vielleicht ursprünglich nur Abkürzungszeichen für das schließende n war.

<sup>\*)</sup> Bei der gewöhnlichen Pluralbildung des Participium Piel der Verba אל nimmt H. den Wegfall des dritten Wurzelbuchstaben an. Er sagt (in Ibn Esra's Uebersetzung, S. 102. Z. 4 von unten, in Ibn Gikatilla's Uebers. S. 63, Z. 3 von unten): מינין וווון הייום מינים מינים מונים.

Uebersetzung P.'s, S. 206, Z. 1-4 und die Anmerkung 1 daselbst zu berichtigen. — Im Artikel הדה (S. 185, Z. 11) hat P.'s Text: والانفعال بواو محركة اהחודה. Die Oxforder Hss. haben das allein richtige والافتعال; der Hithpael wird bei H. nie mit انفعال bezeichnet. Danach ist auch die Anm. 3 auf S. 212 zu berichtigen. — Im Artikel auf (S. 187) bringt H.'s nach P.'s Texte als Muster zu Dig (Ps. 10, 10) die Wörter כלים דלים דוים רוים יפים und zun supponirten Singular באָר die Singulare jener Wörter. In der Uebersetzung (S. 222) unterlässt es P., zu bemerken, das wohl vier dieser Musterwörter (מָה רָנָה רָנָה בָּלָה) existiren, nicht aber רלים). Thatsächlich wird dieses Beispiel in den Oxforder Hss. nicht gebracht; auch die Uebersetzungen haben es nicht. Das Wort ist wahrscheinlich aus בלים und בלים irrthümlich wiederholt und corrumpirt; wenn wir nicht annehmen wollen, dass es aus שלים, wie ursprünglich in der Vorlage der Berliner Hst. gestanden haben wird (s. Deut. 28, 32 : וכלות), corrumpirt ist.

Einen dem von P. gebotenen Texte mit den Oxforder Hss. gemeinsamen Fehler lesen wir im Art. אותה (S. 183, Z. 12): אותה (S. 183, שבן הגול ישרה (S. 183, לבוך שבו הגול ישרה (S. 183, d. h. >nach dem Muster von בוף ביים ביים ביים ביים של שבו הגול ישרים של הגול ישרים האל meine Schrift über die Grammatische Terminologie Hajjügs, S. 27. In den hebräischen Handschriften des arabischen Textes konnte של האים leicht zu של werden, indem die Buchstaben או in einem einzigen combinirten Schriftzeichen geschrieben werden, das leicht mit ל verwechselt werden kann. Die Uebersetzung P.'s, S. 201, Z. 5 ist demnach zu berichtigen.

An die vorstehenden, den Text des von P. edirten Fragmentes betreffenden Bemerkungen will ich noch einige andere Berichtigungen anschließen.

S. 170, Anm. 1 gegen Ende ist von dem (l. den) Hebraisten« unrichtige Uebersetzung von من العبرانيين.



#### zum Ḥajjūg-Bruchstücke.

muss heisen von den Hebräern, d. h. den hebräisch issenden.

- S. 174, Anm. 4. Das vierte von Ḥajjûǵ verfaste ch hiefs, wie wir jetzt wissen, nicht ספר הרקדוה, sondern (ביוי ועידע (ביוי ועידע). S. darüber Revue des Études ives, Bd. XIX, p. 306—311.
- S. 191, Anm. 7. Die Vermuthung P.'s, das nicht אַרַן Kön. 13, 6), sondern תַּלָּהוֹ (II Chron. 33, 12) an erster elle citirt wird, ist schon deshalb richtig, weil die erste elle in einer Reihe von Beispielen für dieselbe Conjugation m Perfectum gebührt. Thatsächlich haben auch die forder Hss. חלה אנו מנו מ
- S. 192, Z. 5. מְחֵנֶה das im Texte nur als zum Satze (Ps. 27, 3) gehörig vorkommt, darf nicht besonderes Beispiel unter den Derivaten von מחבה מחלה anführt werden, da H. ein Substantiv nicht mitten unter e Verbalformen gestellt hätte. Vgl. z. B. Art. חצה 181, 194).
- S. 195, Anm. 4. H. bemerkt zu הַּחָה, Perf. Pual zu ה, es sei ماضى, Perfectum, nicht »um anzudeuten, daß cht der Imperativ הְּהָה (Jes. 30, 8) gemeint sei«, da ja ese suffigirte Form durch das Mappik im ה genügend n jener Form unterschieden ist, sondern um das Verbum n dem ganz gleichlautenden Subst. הְּהָה, Gesetz, zu unterheiden.
- S. 197, Anm. 1 und S. 213, Anm. 2. Der unter raham Ibn Esra's Namen citirte Commentar zu Esra nd Nehemias) ist ihm nur irrthümlich zugeschrieben orden. Er stammt von Moses Kimchi.
- S. 202, Anm. 1. Derenbourg (in Opuscules p. 145)
  ersetzt nicht, wie P. annimmt die Worte هذا نص قوله
  it » de ce dernier sens«. Vielmehr läst er die drei araschen Worte, als durch das Anführungszeichen in der
  unz. Uebersetzung überslüssig, unübersetzt; die citirten
  unzösischen Worte geben منه, wieder.

S. 204, Anm. 3. Die Wurzel מרה hat Ḥajjūg nur deshalb nicht aufgenommen, weil von ihr nur ein Nomen (פְּרִיהָוֹ) und keine einzige Verbalform vorkommt.

S. 206, Anm. 5. المستقبل bezieht sich bloß auf die ihm zunächst folgenden Bildungen des Futurums, keineswegs auf die Imperativbildung جَائِلة, welche auch ausdrücklich als solche, aber zugleich auch als mit dem Infinitiv gleichlautend bezeichnet ist (امرومصدر).

S. 213, Anm. 2. Die aus dem Commentare » Abraham Ibn Esra's « (s. oben zu S. 197) citirte Erklärung des Wortes הודה in Nehem. 12, 38 leitet dieses Wort von in der Bedeutung »danken, lobpreisen« ab und ist nicht mit der Erklärung Abulwalfds zusammenzustellen.

Zum Schlusse dieser Bemerkungen will ich als besonderes Verdienst der Arbeit P.'s hervorheben, das sie auf die Zusätze in der Ibn Gikatilla'schen Uebersetzung der Schriften Hajjüg's ein neues Licht wirft, indem an verschiedenen Stellen gezeigt wird, das diese Zusätze

ed. Schröter, p. 18, Nr. 56 : לא יעכור שיאמר ברודֶה רודֵם ולכן אמן ברודָה רודָם, was arabisch so lauten würde : لا يجوز أن

يقل في רובה רודם لكن يقل في רובה רובם.

eterial aus Ibn Parchon und aus David Kimchi enthalten, sie also nicht vom Uebersetzer, sondern von einem teren Glossator herrühren. Dies verdient nähere Unterbung. Wir hätten dann in diesen Glossen, die in den eingedrungen sind, ein Seitenstück zu den Glossen Loses Ha-Nakdans zu Joseph Kimchi's grammatischem ehrbuche.

Budapest, November 1893.

W. Bacher.

## Bibliographie.

Brientalische Bibliographie begründet v. A. Müller herausgeg. v. E. Kuhn. Bd. VI (1892). Berlin 1893. IV, 324 S.

Bleek, F., Einleitung i. d. A. T. 6. Aufl. besorgt von J. Wellhausen. Berlin 1893. VIII, 632 S.

Beufs, E., Das alte Testament, übersetzt, eingeleitet u. erläutert. Hrsg. v. Erichson u. Horst. Braunschweig 1893. Lief. 11—24.

Die heilige Schrift des A. T., in Verb. m. Baethgen, Guthe u. s. w. übers. u. hrsg. v. E. Kautzsch. Lief. 8 u. 9. Freiburg i. Br. 1893.

Rupprecht, E., Der Pseudodaniel u. Pseudojesaja der modernen Kritik vor dem Forum des christl. Glaubens, der Moral u. der Wissenschaft. Ein neues Glaubenszeugnis zur Selbstbehauptung der Kirche gegenüber der Zweifelsucht auf dem Boden des A.

se Simmaco tradusse in Greco la Bibbia sotto M. Aurelio il Filo-sofo. Freiburg i. Br. 1893. 104 S. 4°. enner, J. K., Zu Gn. 6, 6 u. Ps. 93, 4 s. Zeitschrift für kath. Theol.

Zenner, J. 1893, 173.

Gerber u. Zenner, J. K., Zur Textkritik von Gn. 6,3 s. das.

733 ff.
† Oettli, S., Deuteronomium, Buch Josua u. Buch der Richter ausgelegt. Nebst Specialkarte von Palästina von Fischer u. Guthe. München 1893. X, 302 S.
Sack, Isr., Les chapitres XVI—XVII du livre de Josué s. R. E. J. t. XXVII, No. 53, S. 61 ff.
Miebuhr, K., Versuch einer Reconstruction des Deboraliedes. Berlin 1893. 48 S. 8°.

van Doorninck, A., De Simsonsagen. Kritische studiën over Richt. 14—15 s. Theol. Tijdschr. 1894, S. 14 ff. Bevan, A. A., The Sign given to King Ahaz (Js. 7, 10—17) s. Jew. Quart. Rev. VI, 21 (Oct. 93) S. 220 ff. Möllendorff, P. G. von, Das Land Sinim (τους γω) s. M. W. J., N. F. 2, 8 ff.

Giesebrecht, Friedr., Das Buch Jeremia übers. u. erklärt. Göttingen 1894. VI, 268 S. 8°.

Giesebrecht, Friedl.,
tingen 1894. VI, 268 S. 8°.
Skipwith, G. H., The Second Jeremiah s. Jew. Quart. Rev. VI,
No. 22 (Jan. 94) S. 278 ff.
Rothstein, J. W., Ueber Hab. Kap. 1 u. 2 s. Theol. Stud. u.
Krit. 1894, 1, S. 51 ff.
Die Psalmen übersetzt v. E. Kautzsch. Freiburg u. Leipzig 1893.
IV, 213 S. 8°.
Wildeboer. G., Nog eens: de eerste verzen van psalm 16 s. Theol.

Die Psame.

IV, 213 S. 8°.

Wildeboer, G., Nog eens: de eerste verze.

Tijdschr. 1893, S. 610 ff.

Jastrow, M., der 90. Psalm. Leipzig 1893. 14 S. 8°.

Feilchenfeld, W., Das Hohelied, inhaltlich u. sprachlich erläutert.

Breslau 1893. VI, 81 S. 8°.

Ta chronologie des livres d'Esdras et de Néhémie.

Breslau 1893. VI, 81 S. 8°.

Huyge, Ch., La chronologie des livres d'Esdras et de Néhémie.

Paris 1893. 46 S. 8°. (Extrait de la Revue des questions histor. du 1er juil. 1893.)

Loehr, M., Die Klagelieder des Jeremia. Göttingen 1894. XX, 26 S. 8°.

Lambert, M., Le futur qu' des verbes à première radicale vou, noun ou alef s. R. E. J. t. XXVII, No. 58, S. 136 ff.

Strack, H. L., Hebräische Grammatik mit Uebungsbuch. 5. verb. Strack, H. L., Hebräische Grammatil Aufl. Berlin 1893. XVI, 104 S. 8°.

Bender, A. P., Beliefs, Rites and Customs of the Jews, connected with Death, Burial and Mourning s. Jew. Quart. Rev. VI, No. 22, S. 317 ff.

Benzinger, J., Hebräische Archäologie. Mit 152 Abbildungen im Text, Plan von Jerusalem u. Karte von Palästina. Freiburg i. Br. u. Leipzig 1894. XX, 515 S. 8°.

† Buhl, (Progr.) F., Geschichte der Edomiter. Leipzig 1893. 86 S.

Kosters, W. H., Het Herstel van Israël in het Perzische Tijdvak.
Eene Studie. Leiden 1893. VIII, 152 S. 8°.
Neteler, B., Stellung der alttestamentlichen Zeitrechnung i. d.
altor. Geschichte s. Untersuchung der Zeitverhältnisse des babyl.
Exils. Münster 1894. 19 S. 8°.

Niebuhr, K., Geschichte des ebräischen Zeitalters. Bernn 1005.
XII, 378 S. 8°.
Nylander, K. U., Om skrifkonsten i Israel på Mose tid. Visby 1893. 31 S. (Särtryck ur »Tidskrift för Kristlig tro och bildning« V, 1893.)

Geschichte des Volkes Israel. Deutsche autorisierte

1893. 31 S. (Särtryck ur 1893.) enan, E., Geschichte des Volkes Israel. Deutsche autorisierte enan, E., Geschichte des Volkes Israel. Deutsche autorisierte

- Z. D. P. V. XVI, Heft 3. Schumacher, G., Ergebnisse meiner Reise durch Hauran, 'Adschlün u. Belliä. van Kasteren, J. P.,
- Z. D. P. V. XVI, Heft 3. Schumacher, G., Ergebnisse meiner Reise durch Haurān, 'Adschlūn u. Belkā. van Kasteren, J. P., Liftāja. Altmann, W., Die Beschreibung der heiligen Stätten von Jerusalem in Eberhard Windecke's Denkwürdigkeiten über das Zeitalter Kaiser Sigismund's. Dalman, G. H., Gegenwärtiger Bestand der jüdischen Kolonien in Palästina. Schick, C., Neu aufgedeckte Gräber in Jerusalem. Derselbe, Jerusalem nach Ps. 122, 3. Mühlau, F., Beiträge zur Palästinaliteratur im Anschlus an Röhricht's Bibliotheca geographica Palästinae. Hartmann, M., Nachträge zu Z. D. P. V. XIV, 161 ff. Benzinger, J., Zu Z. D. P. V. XVI, S. 135 No. 225.

  Pal. Explor. Fund. Quart. Stat. Oct. 1893. Notes and News. Annual Meeting. Lettres from Herr Baurath von Schick. 1. Old Jerusalem, an Exceptional City. 2. St. Martin's Church at Jerusalem. 3. Tabitha Ground at Jaffa. 4. Baron Ustinoff's Collection of Antiquities at Jaffa. 5. Excavations on the Rocky Knoll North of Jerusalem. Murray, A. S., Note on the Inscriptions found at Tabitha near Jaffa. Hanauer, J. E., The churches of St. Martin and St. John the Evangelist. Clermont-Ganneau, Note on an ancient Weight found at Gaza. Baldensperger, Ph. J., Religion of the Fellahin of Palestine. Conder, C. R., Tadukhepa's Dowry. Notes on the July Quart. Stat. Birch, W. F., Zion (or Acra), Gihon, and Millo, (All South of the Temple.) Tenz, J. M., Paving Stones of the Temple. Schumacher, G., Discoveries during the construction of the Acre-Damascus Railway. Glaisher, Jam., Meteorological Report from Jerusalem for Year 1883.
- Mordtmann, J. H., Zur südarabischen Alterthumskunde s. Z. D. M. G. 47, S. 397 ff.

  Schechter, S., Notes on Hebrew MSS. in the University Library at Cambridge VI s. Jew. Quart. Rev. VI, 21 (Oct. 93) S. 136 ff.

  Steinschneider, M., Schriften der Araber in hebräischen Handschriften s. ZDMG. 47, 336 ff.
- Delitzsch, F., Beiträge zur Entzifferung u. Erklärung der kappad. Keilinschriften s. Abh. d. phil. hist. Cl. d. K. S. G. d. Wiss. Bd. XIV, No. IV, S. 205 ff.

  Derselbe, Assyriologische Miscellen (1. Reihe). I. Zur habylonischen Königsliste. II. Der Name Sanherib. III. Das Zahlenfragment ABK 237 s. Ber. d. K. S. Ges. d. W., phil. hist. Cl., 1893, S. 183 ff.

  Winckler, H., Ein Beitrag zur Geschichte der Assyriologie in Deutschland. Leipzig 1894. 44 S. 8°.
- rman, Ad., Aegyptische Grammatik mit Schrifttafel, Litteratur, Lesestücken u. Wörterverzeichnis (Porta lingu. or. XV). Berlin Erman, 1894. VIII, 70 S.
- Bacher, W., Une ancienne altération de texte dans le Talmud s. R. É. J. XXVII, No. 53, S. 141 ff.
- † Bardowicz, L., die rationale Schriftauslegung des Maimonides

u. die dabei in Betracht kommenden philosophischen Anschauungen desselben. Erlangen 1893. 59 S. 8°. (Diss.)
Büchler, A., The Reading of the Law and Prophets in a triennial cycle II s. Jew. Quart. Rev. VI, 21 (Oct. 93), S. 1 ff.
Guttmann, O., Die Beziehungen des Johannes Duns Scotus zum Judenthum s. M. W. J., N. F. 2, 26 ff. (26 ff.).
Harris, E. and Simmons, L. M., Jewish religious education a Jew. Quart. Rev. VI, 21 (Oct. 93) S. 74 ff.
Hirschfeld, H., Jewish Arabic Liturgies s. das. S. 119 ff.
Kaufmann, H. E., Die Anwendung des Buches Hiob i. d. rabb. Agadah. I. Theil. Die Tannaitische Interpretation von Hillel bis Chija nach Schulen geordnet. Frankfurt 1893. IV, 45 S.
† Koch, K., Scheschet ben Isaac Gerundi. Kommentar zu den

Chija nach Schulen geordnet. Frankfurt 1893. IV, 45 S.

† Koch, K., Scheschet ben Isaac Gerundi. Kommentar zu den
Proverbien. Erlangen 1893. 45 S. 8°. (Diss.)

Krauss, S., The Jews in the works of the Church Fathers s. Jew.
Quart. Rev. VI, 21 (Oct. 93) S. 82 ff. No. 22 (Jan. 94) S. 225 ff.

Schwarz, Ad., Die Controversen der Schammaiten u. Hilleliten I.
Wien 1893. IV, 111 S. 8°.

Steinschneider, M., Pseudo-Juden u. zweifelhafte Autoren s.
M. W. J., N. F. 2, 39 ff.

Theodor, J., Der Midrasch Bereschit rabba (Fortsetzung) s. das. 9 ff.

Kautzsch, E., Mitteilung fiber eine alte Handschrift des Targum Onkelos (Codex Socini No. 84). Halle 1893. XXI S. 4°. The Targum of the Book of Lamentations. Translated by A. W. Greenup. Sheffield 1893. 47 S. 8°. † Hartwig, E., Untersuchungen zur Syntax des Afraates I. Die Relativpartikel u. der Relativsatz. Greifswald 1893. 51 S. 8°. (Disa)

Payne Smith, R., Thesaurus Syriacus. fasc. IX. . Oxonii 1893.

431 S. fol. (Besprochen v. J. Löw, ZDMG. 47, 514 ff.)
† Weisz, H., Die Peschitta zu Deuterojesaia u. ihr Verhältnis zu
MT., LXX u. Trg. Halle 1893. 66 S. 8°. (Diss.)
Brandt, W., Mandäische Schriften aus der großen Sammlung heil.
Bücher genannt Genza oder Sidra Rabba übersetzt u. erläutert.
Göttingen 1893. XX, 232 S. 8°.

Geyer, R., Aus Al-Buhturi's Hamasah s. ZDMG. 47, S. 418 ff. Sa'd B. Manşûr Ibn Kammûnah u. seine polemische Schrift تنقيم

v. L. Hirschfeld. Berlin 1893. IV, 55 S. 8°.

Sîbawaihi's Buch über die Grammatik nach der Ausgabe von H. Derenbourg u. dem Commentar des Sîrâfî übers. u. erkl. u. mit Auszügen aus Sîrâfî u. anderen Commentatoren versehen von G. Jahn. 1. Lief. Berlin 1894. 32. 96 S. 8°.

Vollers, H., Ein marokkanischer Druck s. ZDMG. 47, S. 538.



### Die syrische Uebersetzung der Proverbien

textkritisch und in ihrem Verhältnisse zu dem masoretischer Text, den LXX und dem Targum untersucht

> von Hermann Pinkuss, Dr. phil. Fortsetzung und Schlufs.

#### Cap. IX.

<sup>1)</sup> Raschi: וויך השחשה או הידן השחשה.

Bösen Schande etc. St. ונסיב ist wohl besser מכיב מו les. ומכסנותא abstrakt : ומכסנותא. 8b. Am Anfang S + אַ 9. μη G + ἀφορμήν, ihm folgend S + μωη, Gelegenheit sc. zu lernen. לקחו S לקחו st. סבשב les. a, U, p מה T בי . 10. בי a plur. בי G, S, T בי . 10. בי G, S, T מון מון מון מון מון מון וון מון . 12. S = G. G l. am Anfang ולרעיך, so dals der Vers einen weniger egoistischen Sinn erhält. Den Zusatz G.s hat S ebenfalls: δς έρείδεται ἐπὶ ψεύδεσιν الما بسنوت بالمار, wer lügenhaft schwatzt. δρνεα πετόμενα ist nicht mit Gabr. Sionita durch ministerii sui zu übers., sondern gibt wörtlich του ίδίου γεωργίου wieder 1). όδούς. g معتمد. plur. ist richtig<sup>2</sup>). και γην διατεταγμένην εν διψώδεσιν ا مدود ακαρπίαν مدح الوا براسما ازا عوامل المادول عنه المادول عنه المادول ال עם יות v. המיה v. "überreden «, ab (cf 1, 10), zieht es zu המיה u. übers. dann: معموديا. ή οδα επίσταται αλοχύνην ist in las, scheint doch etwas fraglich, da T offenbar auch nur מה vor sich hatte, u. es mit שבחא übers., weil ihm dies passend schien. Aus demselben Grunde kann aber auch G einen ihm zusagenden Ausdruck an Stelle des farblosen מה gesetzt haben. שמה übers. T als femin. v. פתי . 14. S. l. קרת על־כסא מֶרם S, wie v. 3. ולקרא . 15. כורסייה רמא ועשינא S am Schlus + 16<sup>a</sup>. T: Damit jeder Thörichte zu ihr komme. .ە[مكز[  $S=9,4^{a}$ . S=G. בררפאים שם  $S=9,4^{a}$  סרו און  $S=9,4^{a}$  סרורפאים שם  $S=9,4^{a}$ מטרק פֿאטר ביים אויה ואיה 18b. Vor קראיה S + כל. בילת + Den Zusatz G.s l. auch S. St. ا عم l. u richtig عند. S l., wie A hat, δμμα. Hinter تا άλλότριον las. Ν<sup>c. a</sup>. A: και ύπερβήση ποταμόν άλλότριον. Daher übers. S: كخصز المهرا كخصن

<sup>1)</sup> cf. Jer. 39, 10. Sir. 27, 6. 1. Cor. 3, 9. Eus. Hist. Eccl. II, 18.

#### Cap. X.

Die Ueberschrift) G u. S. 1. אב S u. T + Suff. חונת محمد, beschämt (cf. 15, 20. 17, 21. محمد). S verwandelt das prädikative Nomen mit Vorliebe in ein Verb. oder Adj. mit Copula 1). Ebenso T מחמץ. 2. G, S, T les. רָלֶשִע (Jäger). מן מוחא בישא [ממוח, damit man ja nicht meine, der Wohlthätige sterbe überhaupt nicht. 3. S fügt am Anfang והות hinzu. והון או פ וקנינא Τ והון וקנינא 4\*. πενία Jäger, vgl. 30, 8) ανδρα ταπεινοί. Vielleicht dachte sich G: Armut macht schlaffe Hand, d. h. lässt die Thatkraft des Mannes erschlaffen, drückt ihn nieder. 4b. 7 u. העשירG plur.—S wörtlich G G G G schiebt er, um רמיה, das ihm unübersetzt zu sein schien, auszudrücken, רמייה, listig, ein. 4b l. S sing. = M. 5. S  $als \; \mathrm{Subj.} \;\;\;$ אגר בקיץ,  $\mathrm{T} = \mathrm{this}$ S. 6. ברכות S sing. Dahinter + logic, יפר nimmt S als Obj., מכרכתא ההוין Tc sing. = S. ובפומהת Tc richtig ופומהח, wie auch Tl selbst v. 11 l. T nahm also ופר als Subj. u. דומם als Obj. 7b. ירקב σβέννυται με = 13, 9. G zog dieses vor, da der Name nicht gut verwesen kann<sup>2</sup>). Ebenso T. צדיק T plur. לברכה v. מאשם (ebenso T) מאשם (ebenso T) = ילכד (Graetz). 9. בסברא T ist wohl in כסברא (= S) zu ändern. שבים wird 1, 33. 3, 23. 21, 22 so übers., auch gibt בסערא hier keinen rechten Sinn. 10°. δ ἐννεύων δφθαλμοίς μετά δόλου συνάγει άνδράσι λύπας. S=G, lässt aber ἀνδράσι weg. Ob 10b in der Form, wie ihn G u. S haben, wirklich im Texte stand<sup>8</sup>), oder ob G, um die

<sup>1)</sup> Was Lag. zu 9, 10 von G bemerkt, gilt also auch für S.

st. احمد st. اعمد st. اعمد aus 13, 9 interpolirt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Kennicott, dissert. super ratione textus hebr. Leipzig 1756 p. 496 meint, dass 8<sup>b</sup> dadurch hierher geriet, dass die codd. in Halbversen geschrieben waren, so dass das Auge des Abschreibers auf 8<sup>b</sup> zurückirrte.

Wiederholung von 8<sup>b</sup> zu vermeiden, nur einen Gegensatz zu 10<sup>a</sup>, u. zw. nicht ungeschickt, konstruirt hat, lässt sich

schwer entscheiden. Lag. übers, G: ומוכיח קוממיות ישלים. ist schon richtig, cf. 16, 7. Aber ישלים heist: aufrechtstehend. Graetz rekonstruirt : מוכידו אל סנים יעשה. שלום 11. צריק T plur. 12. מבגגן (אהבה, Schande. hatte ששעים geles., u. es schien ihm bedenklich zu sagen, dass »Liebe« alle Frevler bedecke. Das wäre ja ein Lohn für die Sünder! St. מכסיא l. Tc richtig: מכסיא. ו גבון l. G entweder gar nicht in seiner Vorlage, oder es war sehr undeutlich geschrieben. δς έχ χειλέων  $\pi$ רססלפני סססלמי = (מוציא = חכמה מצא חכמה משר בשפתיו מאר = 13. ράβδω τύπτει ἄνδρα ἀκάρδιον. לנו nimmt G als pars pro toto : ἄνδρα (Τ לפנרא 14b. ἐγγίζει συντριβή סם רלים S plur. wegen (עשיר .15 (לְמְחָהָה קַרוֹב = בַּבּבוּן. S. l. (ביות אוו' (בעלת . 16. קרית אוו' (ב אוור) T plur. 17. S l. היים u. nimmt שומר als Prädikat dazu. T = S. 17b. S = 12 , 1 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . 18 . So ist nach Grabe st. δίκαια zu les. Lag. will δόλια les. S: שבבן יבבון übers. ἀπὸ χειλέων άδίχων. ψ 31, 19 τὰ τὰ χείλη τὰ δόλια. Beides kann also richtig sein 3) G macht שמחי שקר zum Subj. u. l. daher מְּכֵסַת. 18b. T. l. אֱגָא. 19•. שַּגָא [לא יחרל משע οὐκ ἐκφεύξη ἀμαρτίαν, die 2. P. zur Bezeichnung von »man« gebrauchend. (Lag.) S hat : محمفيا خفع بي Offenbar hatte S die LA. des cod. Alex. vor sich : οὐκ ἐκφεύξεται άμαρτία 8). Dann ist aber nicht אָבֹל, sondern אָבֹע zu les. 4). 20. במעם T מחחא, Herabfallendes, Schlacke, im Gegensatz zu כסף

ļ.

<sup>1)</sup> Vorhergeht mm!

ים אים שים א kommt nur noch vor: Pr. 12, 22. u. 17, 7. G: χείλη φευδή. S: אַבְּבָּאַ אַבְּאַבָּאַ

<sup>்)</sup> டூடைப் பி oò யிற் க்கரிராட ஆடிப் திரைல். Hebr. 11, 34. 35. cf. PS 3207.

s) S hat also weder بهر noch gree geles., wie Bau. meint.

נבחר. S ביבור, Galle. Dies ist aber in מנבן zu ändern 1). 21. ירעו רבים S l. entweder ירצו oder leitete ירעו von עבן ab: liebhaben, Gefallen finden an. בחסרלב (בחסרלב S. l. בַּחֶטֶר (Lag.) oder בַּחָטֶר (= G) u. ergänzt zu לב das Suff. T l. צדיק im plur., בחסר S. 22. היא S. בחסר blos בחסר 23°. έν γέλωτι משף πράσσει κακά, ähnlich S u. T: בשחוק כסיל עשה ומה. St. עבירתא ist mit Tc und r עבירתא (cf. 21, 27) zu les. = Sünde, Vergehen. 23b übers. S: vu. Weisheit für den Mann ist seine Einsicht. « (חבונתו). 24°. S folgt G. Der Frevler wird zum Verderben fortgerissen.« Wie die sonderbare Uebers. G.s sich erklären ließe vgl. Lag. 24<sup>b</sup>. יְחַן S u. T יָחַן, cf. v. 28. יְחַן S u. T יָחַן. Hitzig u. Graetz billigen diese LA. 25°. S fasst העבור in עכור vergleichend u. findet den Vergleichungspunkt in dem der Schnelligkeit des Sturmwindes gleichenden plötzlichen Untergange des Frevlers. Daher übers. er: »Wie plötzlich der Sturm vorbeizieht, so vergeht der Frevler u. findet sich nicht mehr. « 25b übers. S, als wenn dastände: וצדיק יסודו לעולם. 25ª übers. T: wie der Sturm vorbeizieht, so vergeht der Frevler. St. עולם l. er בעולם. 26. S=G. οσπερ δμφαξ, Härlinge, saure Trauben, μπο, μομ]. G ergänzt im 1. Gl. βλαβερόν, S عدمة s) als Prädikat, S l. auch im 2. Gl. וכעשן in וכעשן bleibt unübers. העצל  $\pi$ מסמיס $\mu$ ומ באם = לשלחיו . הֶעָנֵל enen, die es entsenden, die sich desselben bedienen; S محموة T ergänzt aus שליחא לשלחיו, Bote zu עטלא. 27b. ושני Tc besser ושניא.  $28^{\bullet}$ . מצאבן [מעח ביים בשמחה = משמחה , prädikat. Nomen durch Verb, cf. 10, 1. [t] S plur. T = S.

<sup>1)</sup> cf. Levy, s. v. Nnno.

<sup>2)</sup> cf. de Rossi, Var. lect. Kenn. 166.

s) Natürlich auf אים zu beziehen, nicht auf בים, was Bau. fertig bekommt: >des dents brisées (!). Aruch s. v. אָמהי פראות מינים סיבים. Demai I, 1: מינים סיבים היבים סיבים.

30. Tl יקוערון, Tc יקוערון, r יקוערון. Levi s. v. יקוערון meint, daß diese LAa. aus נעסרון, u. dieses wieder aus נעסרון (= S) entstanden seien. יהוערון erklärt er für sinnlos. 32. יהערון Tl; Tc richtig ישטרא) ist femin.).

#### Cap. XI.

1. Für רצונו u. רצונו hat S Verba (vgl. 10, 1). [ואבן S u. T : באבן 2a. ובאבן οδ αν (א) εἰσέλθη ϋβοις المحمدا المحمدا 3. S hat sich hier aufs Raten verlegt. Er übers. recht ungeschickt: احمده المحمدا إلى المحمدا בשבי אין אין דער ביים אווער ביים א satz dazu wird תנחם durch ומלף übers. ומלף, das nur T ist noch noch 15, 4 vorkommt, wird geraten: وفعما am treuesten, aber in den Ausgg. unverständlich. 3b lautet in Tl: ונשלשלון בזווי ונרכנון. Zunächst l. Te richtig ונישלשלון Ithpa. (was aber im cod. zu וניטלמלון verschrieben ist) = sie werden zerstreut, umhergeschüttelt. « ונרכנון läst sich nur v. דכי ableiten, das heisst aber: rein sein. תרכינון. Aber dies ist auch sinnlos. Es bleibt nichts übrig, als entweder nach Tl וְנְדַכְּכוֹן v. √ק, zerbrechen, zermalmen, oder nach Tc. נְחַרְכנוּן, Ithpa. v. חרך, verjagt werden, zu les. T l. demnach : וְסָלְפוּ בֹנְרִים וְיְשֵׁדּוּ T שקרא, da er וצדקה in 4b im Sinne von »Gerechtigkeit, Tugend < nahm. ממות בישא [ממות cf. 10, 2b. 5. u. 6. sind in Tl umgestellt, Tc = M. 6. ובהוח als Gegensatz zu צדקת. T: בשלומיהון. 7. הקוֹה.  $\tilde{S}$  u. Tדמורו τῶν ἀσεβῶν כבים. Sie halten es für den plur. v. און, eines von און abgeleiteten Adj. Ebenso T. 8. Tl חותוהי ist Glosse. Tc l. ועל רשיעא חלפוי. 9. יחלצו in der Bedeutg. • gerüstet, מבֹבה S nahm wohl ולץ rüstig, stark sein. (vgl. רעהו <sup>2</sup>). דעהו Tl ארעיה, Tc, r,

<sup>1)</sup> Deutsch, l. l. Jahrg. 13, S. 95 verweist auf φ 52, 9, wo πoden Sinn des wohlerhaltenen Seins habe.

<sup>3)</sup> cf. φ 50, 15. 91, 15.

בבבע [תעלץ . 10. חבריה : les. richtig ב 9. י). בבן [רנה , Verb st. präd. Subst. קריה T + Suff. = סברותם. 12. עם 14. S stellt מבאשן צמני (יחריש an die יסיבות : pitze. החבלות "übers. S durch das Concretum", "ührer. יועץ umgekehrt durch das Abstractum: ספילפו Denso T. 2). 152. Die Verss. haben offenbar unseren Text, geben ihm aber eine recht sonderbare Gestalt: τονηρός κακοποιεί δτάν συνμίξη δικαίφ = רע יַרֵע כי ערב זך Lag.) ערב ist in der im Aram. sehr gebräuchlichen Beleutg. »vermischen« aufgefalst: συνμίξη. S ist wörtlich = G. Er übers. συνμίξη in seiner übertragenen Bedeutg: אנוי, T benutzt S. Er behält בצריקא bei, glaubte aber, ass noch nicht übers. sei u. überträgt es noch einmal nit Weglassung von ערב, das dann nicht mehr passte 3). 5b leitet S durch בעשים בומח ein. הקעים בומח = npp (wie G.) T führt den durch S gegebenen Geanken weiter aus: Denn er hasst die, welche ihre Hoffung auf Gott setzen. « 16°. [٦] εὐχάριστος مذرمعدمها. Sie eiten es von הגן, sich erbarmen, ab. G + ἀνδρί, S בבין. 6b. באון [עשר Zwischen 16a u. 16b hat G noch 2 στίχοι, über ihre Entstehung vgl. Del. z. St.), die auch S mit leiner Aenderung übers. מלגא T פלגא vgl. 29, 23. רהטין בתר [יתמכ , eilen nach 4). 17. איש דחסר . l. entweder חסר oder nahm חסד in der im Neuhebr. ehr gebräuchlichen Bedeutg. von > Frömmigkeit. < [נמל נפשו וליבן בובתה הבסון גב (cf. Sir. 35, 2). T fast אכורי als rädik. St. נוכריא ist mit r. u. Tp נכזריא zu les. cf. 5. 9. 8. שכר S plur. שכר S u. T פעלת 19. כן 19. כן -=

¹) cf. 28, 12.

<sup>2)</sup> Für איסים l. Elia Levita סיכונא (cf. Levy, s. v. סיכונ)

<sup>\*) &</sup>gt; bei r u. Tp scheint nach M geändert.

Lag. führt an: מחרשים dvopatou מחרשים (Schleusner). Doch in en opusc. crit. p. 310 ist gerade מורים beibehalten.

<sup>\*)</sup> cf. Baer, App. crit., S. 39. So l. Neapol. u. Babli Taanith 11b.

נים (Vogel). למוחו T u. S) Suff. T schiebt im 1. Gl. hime 🚉 מרדף כן, das er blos מאן דעבר (S סיגים, übers., u. מואר כן dem in beiden Gliedern נמיר ein. 20. St. במיד lea libe u. u richtig בסדפה (cf. 4, 24.) ווצונו u. וועבת U. צרים און S Verba wie v. 1. T) דרך (r l. בארחההון). 21 יד ליד falst Sim 💤 ידי Sinne von: eine Hand gegen die andere. Er erklärt daher: »Wer seine Hand ausstreckt gegen den anderen, bleik nicht rein von Bösem (בְּרֶע ). T = S. 22. S הַּנָּאַ 23. מוכ S plur. אך S. T = S. 24. Gسا u. اعم ein. hat den Vers frei wiedergegeben. S folgt fast wörtlich behält aber den sing., wie M, bei. מפור wird vom Au- let streuen des Samens verstanden. S l., wie xa. w 📧 έλαττονούνται noch τὰ ἀλλότρια. Τ nimmt pi in pri 🕫 vativ. 25. יורא u. יורא S leitet die Worte v. ומרוה — אָבֶר u. יוּאָר, T v. יורה: u. יוּרָה. (Lag.) יוּלָה. (במוֹ לאם לאם התבקהו להסגפות היוס להסגפות היוס להסגפות לה לאכורח (Lag.) Vielleicht wollte er auch nur den starken S folgt G. Aus »den Völkern« Ausdruck vermeiden. macht er ›seinen Feinden.« حامكيدا S + ادر. 27. בקרים T רמקרים cf. 8, 17. 28. [שחר] S plur. 29ª. S hat 2 Verss., von denen die zweite zum Teil aus G stamm, also jünger ist, vgl. δ μή συνπεριφερόμενος, άνεμον. Was \$ zu seiner eigentümlichen Uebers. veranlasst, ist nicht klar. Vielleicht liegt eine alte Deutung der Stelle, oder ein ähnlich klingendes anderes Sprüchwort zu Grunde. Beide Male l. aber S יֵנְחָל, u. fügt hinzu: >seinen Kindern.« Mss. bei Lag. les. מותא besser שוותא besser שוותא besser שוותא zu les. (cf. Levy, s. v. פוחא.). לחכם לכ , ע ע ני לחכימא. Tl u. Tp לחכים לבא ist nach M geändert u. urecht. 30°. מרי S plur. 30°. S=G. G übers. : מסמוף איזעס الْ الله الله وحدم وحدم بحدال παρανόμων بالمراد المراد المراد الله المراد المر

<sup>1)</sup> Scheint aber Verbesserung nach M.

<sup>2)</sup> S. legt also kein Zeugnis für ävspov ab, was Lag. meint.

בשות הְּבֶּטְ (Jäger). S läst ձωροι weg. נפשות הְבָּטְ Tl] v, r richtig ו נפשות ה. מושר. הושר. המושר במעש יְשְׁלְם alesen zu haben u. übers. in gradem במפר בשר. מושר. מושר. מושר. מושר. מושר. מושר. מושר. בארץ Gegensatz zum 1. Gl. das 2. Gl.: aber die Frevler und

¡ Sünder verschwinden von der Erde.

#### Cap. XII.

2º. Merkwürdig ist die Uebers. des Syr.: Gut geht es dem, der den Willen Gottes (= רצון יהוה) wahrt. Aehnlich T. 2º. יורשיע T: des Frev-

lers Plan wird vernichtet. 3. ברשע [ברשע] S + Suff. 4b. S wörtlich = G, der בְּעֵץ מוֹחוֹ (Vogel) las. בעבור [וכרקב] [וכרקב] Interessant ist T. Man sieht förmlich, wie er sich müht, neben der ihm durch S gegebenen Uebers. der eigentlichen Bedeutung v. בעצמורויו gerecht zu werden, indem er zu diesem Zwecke die Worte bei S umstellt u. noch einmal durch בעצמורויו übers. אמירוא ברמיר 14, 30.

בולטיתא החרו בינטור noch einmal durch ברמוי bers. אביתה כל. 14, 30. 25, 20. Hier hat Tc בולטיתא. Ebenso druckt Lag. selbst Hi 41, 19. Mit Ausnahme von 14, 30 l. S immer בולטיתא בולטיתא

(מובר בין) zu les. (cf. Levy). 5. Da החבלות sonst in gutem, u. nur hier in schlimmem Sinne gebraucht wird, übers. S absichtlich החבלות, drehen). ד מרברנותא אובר 1.5 עובר 1.5

wie 1, 5 u. 24, 10. 6. ארברדם [S] recht ungeschickt: ארבר לדם לדם. Ebenso T. 7. רבון [S] u. T באַהָּבּבּיּ [S] נוֹנוֹל אִישׁ ([S] נוֹנוֹל אִישׁ (Lag.) [S] sieht in aram. Weise einen Accusat. [S] übers. [S] übers. [S] als Adj. איש im plur. פועבר לו [S] [S]

10a. Es ist nicht (1), sondern zu lesen. Dass dieses

1) Bau: comment cela se pourrait-il (qu'ils vecussent)?) Aber

das hieße: ما محمد المادة (qu'ils vecussent))

<sup>2)</sup> cf. 3 codd. bei de Rossi.

schon in alter Zeit missverstanden wurde, beweist BHs Bemerkung: محمد الله حية محمد عنده الكافعة ال (nämlich das ...). 10b. S ganz frei: Die Eingeweide (als Sitz des Gefühls) der Frevler sind verschlossen. 11. אדמרו Su.T > Suff. 12. מצוד רעים = במצבה, משהון (מצוד רעים), neutrisch gefast. יבפי [יתן, treibt (cf. Del.) T leitet es von עוֹדי, dauern, bestehen, ab. (Hitzig) vgl. מצור רעים אירון T מצורחא בשחא: 13. מוקש, סיקש מחקל (cf. Koh. 9, 12 ייָקשׁים = יָּבֶּי , sieh. Gesen. — Kautzsch, 24. Aufl. § 52, Anm. 6.) oder נוָקש, vgl. 29, 6. (Lag: מוקש (מוקש). 14°. S l.: מפריי פיו איש טוב ישבע. 14b. l. er das Qere, es passiv wiedergebend: u. jedem Menschen wird nach seiner Hände Werk vergolten, T = S, stellt aber ישבע טוב nicht um. ישבע טוב 16. יודע 16. יודע נוב . 16 ניודע יורע = מורע שבינ $\Sigma$  אורע ביין ( $\Sigma$  אורע איש אין אייט איין אייט פורע איין איין איין איין אייט  $[G,\,S,\,$ T + Suff. 17. S wörtlich = G. יסיה (wofür nach Lag. p. VII מֵחַ zu les. ist, cf. dagegen Del.) übers. G: ἐπιδειχνυμένην = بودخ , nach Lag. v. רכח hergeleitet. צדיק G צדק. (Jäger). שרים דשקרים לאניק דיק דער מרמה . בשן G מרמה in Rücksicht auf מרמה in Rücksicht auf ער im 2. Gl. 18. בומה nehmen die Verss. einfach als: sprechen. S übers.: es gibt welche, die sprechen stechendes Schwert. מְרָפָא (cf. 4, 22. 13, 17). T = S. 19°. setzt S in den plur. לָעַר S. 19°. S=G. G l. וער (Vogel) u. nimmt ארניעה als Attribut dazu : ταχύς בישור αλίς ארניעה. T übers. ארניעה = S, u. l. בלשון ב. 20. S l. ארניעה תַּרְשָה רע , was nicht grade sehr geschickt ist. 21. יאנה G, S u. T las. נאוָה 22. תועבת u. רצונו S hat Verba  $vgl. 11, 1. 23. כסה <math>\theta$ ף פסיים  $\theta$ יים אולת . בְּחָה אולת  $\theta$ יים אולת  $\theta$ יים אולת . בישה אולת  $\theta$ יים יקרא אולת T im genauen Gegensatz zum 1. Gl. : סאני ידיעתא. 24. ורמיה] G u. S leiten es von הָמָה, betrügen, ab u.

stellen es חרוצים gegenüber: δόλιοι, פנבדון. Ebenso T:

<sup>1)</sup> cf. 15, 14. G. 15, 2 u. 14 κακά. Dass κότι im Sinne von »Vergehen, Schuld« gebraucht wird cf. ψ 38, 6. 69, 6.

רשחנה בער במסמספו ביבן tapágge (ישחנה Lag.s Ansicht, G habe geles., erscheint gezwungen. Wie an vielen Stellen, wird G auch hier etwas willkürlich übers. haben, ' zumal des Gegensatzes zu ישמהנה wegen. Die Suffixe bezieht G auf www. T ist im Ganzen = S. L.; übers. er durch מדחילא, verbreitet Schrecken, was vielleicht מדליחא zu les. ist (cf. 28, 14.). 26. S l. לרעהו u. nahm יחר als Hiph. v. חור: es erspäht (guten Rat) seinem Nebenmenschen der Gerechte. T sieht es als Partic. v. יחר vorzüglich, hervorragend sein, an 1). 27a. Dass die Alten bei dem ἀπαξλεγόμενον יחרך sich aufs Raten verlegen, ist kein Wunder. G versteht darunter: »fangen, ergreifen.« S folgt G: es begegnet kein Wild (ציִר, wie v. 24. T=S. 27b stellt G um: והון יקר אדם חרוץ. S=G. T הרוץ, Gold.  $28^{\rm b}$ . דהבא, 7 סבען  $38^{\rm b}$  הרוץ,  $38^{\rm b}$ ab u. meint (Anticrit. p. 717), dass, da G die Aufeinanderfolge der beiden Synonyme auffallend gewesen sei, er ein Wort eingeschoben hätte. S folgt G: إقادا إقادا , القادا T ראכתנא, wofür natürlich דאכתנא zu les. ist (cf. Levy, der glaubt, das G נְחָעֶב geles. habe). אל las. die Verss. אַל ).

#### Cap. XIII.

1°. S = G. מוסר  $\delta\pi\eta$ χοος wurde als eine passive Partic. — Form v. מחר angesehen. In 1° stand

<sup>)</sup> S. u. T les. nicht, wie Bau. anmerkt,  $\tau \tau$  im plur., sondern im sing. = M.

<sup>\*\*</sup>Bau.: בולים qu'il faut sans doute corriger en ולים. Daran ist gar nicht zu denken. Es ist gerade umgekehrt. So oft in T איז steht, also 13, 8, 17, 10, 29, 25 ist es eher in איז בע מארא בע מארא מונים על מונים

wurde منا vor عدما u. داعم εν ἀπωλεία, das aus ἀπειλή verschrieben ist = גערה (Graetz, nicht = ולץ, wie Lag. will; ולץ לא שמע = ἀνήκοος) hinzugefügt. א בבבן [ולץ 9, 7. T = M, hat aber auch  $rac{1}{2}$  vor  $rac{1}{2}$ .  $rac{1}{2} = 12$ ,  $rac{1}{4}$ . 2b. S = G. ונסש plur. δλούνται (גובה. Capellus 2) meint, dals G DDD oder DDD geles. habe, v. DDD zerflielsen. Doch müste die Form dann wohl nach lauten. Möglich auch, dass bei der bekannten Abneigung von G u. S gegen ein prädik. Subst. sie lieber ein Verb wählten, etwa ppr (cf. T). משף (cf. T). אבן בבן [מחחה 3. 3. 3. בבן בבן [מחחה 4. S folgt G, der מָתַאַנֶה l. u. ואין u. נפשו fortläst. S umschreibt wohl  $\pi \alpha \zeta$  durch פבלום. [ואין דואים] T ולא סייתי לה. 5b. Punktirt man בּבושׁן וְיַחְפָּר, dann l. S: יְבושׁ וְיַחְפָּר, punktirt man aber בָּרֹשׁ וְיַהְפִּיר, dann l. S: יְבִּישׁ וְיַהְפִּיר Mit l u. l¹ untereinander تعمد على zu les., ist wohl kaum richtig, man müßte denn sagen, daß S יבָאיש als metaplast. Form v. שום l. (cf. Jes. 30, 5.). Für das Peal sprechen G u. T. 6. S l. ורשע u. macht חמאח, das er mit Suff. versieht, zum Subj.: »den Frevler vernichtet seine eigene Sünde. רחם דרך T plur. Er wendet 6b passiv . l. מְּמָשְאוֹ + Suff.  $7^a$ . S = G. plur.  $7^{b}$ . אית (בו והונו רב -1) ומוליה סגיאה (סגבן -1). 8. אית אית (והונו רב -1). scheint mir besser ans Ende des vorigen Verses zu gehören, da sich ליה doch nicht gut auf דנברא beziehen kann. Es ist auch überflüssig, zumal T sonst wörtlich = S ist. St. ומולא ist dann freilich ומוליה oder עם ביו zu les. 10. S = G. κακὸς μέθ' ὕβρεως πράσσει κακά ωιρί ر nicht برج, Vogel). 10° ومما حيخوا خصو صمما umschreiben S u. G: die Verständigen, Bedächtigen sind

<sup>1)</sup> Dass 6 codd. bei Kenn. u. 1 cod. bei Rossi צישרע lesen, ist belanglos, da der Abschreiber es aus 12, 14 herübergenommen hat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Critica sacra, ed. Vogel, Leipz. 1775, p. 254.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Kennic. 158, y.

weise. Ebenso übers. T 10b. 11. S benutzt teilweise G. : μετὰ ἀνομίας βος τος. על־יר μετ' εὐσεβείας ΙΔοριήρο. ירבה a, u, BH les. סיפיברים. G u. S las. ירבה. T führt S weiter aus. Zu מן עוולא ergänzt er דמריה seines Besitzers. panyo nimmt T, wie mir scheint, in der Bedeutung von »Wohlthätigkeit« (cf. Tob. 12, 8. 9.), die ja עדקתא u. im Neuhebr. צדקה recht oft hat, Daher übers. er: ורמכניש ויהיב למסכינא (eigentlich = בויבהיב). Ende + ממוניה. 12. S benutzt G, der den Sinn des Verses auf eigentümliche Art wiedergibt, aber doch einen dem unsrigen ähnlichen Text vor sich hatte, den er etwa las : מָהַל כלכ תוחלת ממשך in ממשך ממשך in ממשך aus, (Jäger, cf. 29, 1) βωηθών (κ. A βωηθείν, so auch S) ist zur näheren Bestimmung des מחל hinzugefügt. S ) καρδία u. übers. dann: μονο μέν οπ το του. Für έπαγγελλομένου l. cod. 252 έφελχομένου. μ∠ είλχυσε Geopon 82, 24 cf. Lag. חקוה הביא מבגן שבון תאוה באה. (Lag.). In Tl ist der Text verderbt. Es ist zu lesen: מב מו ים מעדרו מעדרו שב מן. v u. r les. am Anfang שם u. למעדרו (= S). מאן r וְדָ, ist dadurch entstanden, dass ein Abschreiber punktirte, u. der Vokal schließlich durch א ausgedrückt wurde. Jetzt ist T = S, bis auf האוה = 13. באבי יחבל = אמדמφθαρήσεται cf. p, 23, רינתא. 161 rand. Bei Field: Nobil. affert: Schol. καταφθαρήσεται. nahm S in der Bedeutg. >unversehrt sein. « (Hitzig). T = S. Zu ישָׁלָם ergänzt er als Obj. שכתא. — S hat auch den Zusatz G. s. Die Parataxe der beiden letzten Glieder wandelt er in Hypotaxe um. Den wohlbeabsichtigten Gegensatz von υίφ u. ολκέτη (cf. 17, 29) verwischt S, indem er beide Male בבן setzte. 14. S l. חכמה לסור l. er לסר, u. gibt es im plur. wieder. 15. אירון פֿע άπωλεία. G hat wohl nur geraten, was er gewöhnlich thut, so oft אירון vorkommt. S = G: ופבען. T zieht

<sup>1)</sup> cf. Rossi 737 primo.

ערק עם דרך עם איחן, hart, felsig, cf. Num. 24, 21. Jer. 5, 15. Hi 12, 19). Das Prädik. ergänzt er sich aus عميا 16. S l. כל u. nimmt יעשה בדעה als relative Attributivsatz: alles, was der Kluge thut, geschieht mit Bedacht. מבלבי שקשמן יפרש אולח, redet leeres Geschwätz T l. מעשהו בדעת. 17. מעשהו בדעת] S beides durch בער, מרפא S u. T מרפא (cf. 12, 18). און או macht S zum Subj. סורע S plur.: lösen auf, vereiteln. st. רֵישׁ u. ist dadurch gezwungen, auch וקלון konkret zu nehmen. Dass hinter מאן das Wörtchen האית ausgefallen ist, sagt einem das Gefühl. מריש l. מריש cf. 4, 15. 19<sup>a</sup>. נהיה l. S (Del.) 19<sup>b</sup>. S folgt G. יהות' כסיל' macht er zum Subj. (S behält והועבת gegen בסץ bei). כסילים ἀσεβων סור מרע מדע wurde סָרָ מְדָע geles: (Vogel). T=S. רסכלי = רסכלי = M. 20. S l. beide Male das ורמחבר. S sing. St. כסילים . "Wie 20, wie 20 (כסילים) אינהבי, ורעה in T ist sicher ורמתחבר zu les. 1). 21. [ב. 1] a u. u auch צדיקים (cf. T), was wohl richtig ist, zumal g מעריקים auch durch den plur. übers. St. des sonderbaren ممكمني خيقما sie werden dem Guten ȟberliefert«, möchte ich ممكمنة يقمار, werden ، belohnt « durch Gutes (= T) les. Das unbestimmte Subj. wird durch die passive Konstruktion, die ja der Syrer liebt, umgangen. T = S. 22. Vor שוב hat S  $(= G dvh\rho)$ . T = S. 23. Lag. erklärt die Uebers. G.s, von dem S hier abhängig 1st, für vorläufig unheilbar. Da ist denn guter Rat teuer. Liest man in G Evici st. قرة st. احره (das احره st. احره المعانة) durch open in 23° entstanden ist), so entspricht in 23° S genau  $\dot{G}$ , u. beide sind ziemlich = M. In  $23^a$  scheint בנדן durch רב .u. ראשים = ובב יון בין בהס, בספין (2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. 22, 11. 28, 7. 29, 8 (an den letzten 2 Stellen hat M ebenfalls מתר

²) BH: 上ন্ধ ল.

## Cap. XIV.

1. אומצן הפספלן ססקמו עטים און ססקמו (חכמות נשים, S sing. wegen אולח, das er, ή δὲ ἄφρων folgend, durch מולח, Tibers. ביתה Suff. ). T l. חכמת St. לה ist לה zu les., da בית masc. ist; st. ביתה les. v, r u. Tp ביתא (= S). 2. Alle Verss. lesen ביתה s. S i. s. S i. ונארה = ניארה (cf. 16, 18).  $3^{b}$ . השמורם φυλάσσει αὐτούς =בום בר = בעני = (Lag.) = S, = אבום בר = בעני = בעני = ועני = בעני = ועני = בעני =נקל po, dementsprechend נקל po, dementsprechend נקל 7. S wörtlich = G, G l. אברבן u. וכלרדעת st. בליירעת (Jäger). ובליירעת χείλη σοφά; S: ובליירעת βάμ. ב T übers. מנגר ausführlich durch: auf anderem Wege hinweg von. 7b: Denn nicht ist auf seinen Lippen Erkenntnis. ש 8º. S l. הַבְּין u. הַבְּין. In 8º konstruirt sich S, vielleicht : durch פֿי אלאין (= מָחָעָה Graetz) verleitet, einen strikten Gegensatz zu 8a: der Weg der Thoren aber geht in die ■ Irre (cf. 12, 26.) — T כיונא: הבין. 9. S = G. Was aber G = für יליץ geles. hat, ist nicht erkennbar 2). ובית l. G ובית בית ergänzte dementsprechend auch in פית. δφειλήσου-סואלין T : רליץ ביב בובוב ביבי יספבן יליץ: T יליץ von abgeleitet (1, 5). 10. In S folgt zunächst eine zweite, von G unabhängige, daher wohl ursprüngliche, Übers. von v. 9: Die Thoren begehen Sünden, aber rechtschaffene

<sup>1)</sup> Rossi 196 primo.

s) Graetz meint, G habe ילי geles.

Söhne (ובני' = ובין) Wohlgefälliges «. -- יודע nimmt S als Adj. (= G). 11. יביסן [יפריח, wird frohlocken.  $12^a$  S = G. εστιν όδὸς ή δοχεί παρά άνθρώποις όρθη είναι μό Δ יים אין פודות (ביין הבי T = S. 12b. S. l. וארדורוניה. 13. τελευταία δε χαρά מבים ואחרית השמחה = מתנגן ית (Jäger). S fügt ein Suff., auf die bezogen, hinzu. Diese LA ist M gewiß vorzuziehen. Tübers.: u. sein (d. h. des Schmerzes) Ende ist Freude u. Freiheit. וחירותא scheint mir aber nur aus einer doppelten Schreibung v. וחדותא entstanden zu sein. Die Übers, von הונה wäre dann ausgefallen. Buxt. daher: וסופה דחרותא חמוצא. cf. 10, 1 u. 17, 21. 14b. ומעליו מן דחלתיה שב ישבאן יובבה. Zu dieser Übertragung veranlasste die beiden Übers. wohl nur das Bestreben, dem יסדרכיו >von seinen (bösen) Wegen einen entsprechenden Ausdruck entgegenzustellen. Der Sinn wäre: von der Furcht seiner Seele = von dem, was er selbst nach strenger Prüfung als erlaubt ansieht. wird aus 14° wiederholt. 15b. יבין לאשרו] S: unterscheidet Gutes von Bösem. Er scheint אשרו, wie T למבחיה, von אָשֶׁר, Glück -, abzuleiten u. etwa וערומחא zu les. St. וערומחא l. Tp besser: וערימא. 16. G, S u. T les. מחערב (Capell, crit. sacra IV, 7, 3). T fügt בסכלותא hinzu. 17. S = G. δξύθυμος πράσσει μετὰ ἀβουλίας אים, ון פאיביף 1). ואיש מומוח nahmen die Verss. hier in gutem Sinne: ἀνὴρ δὲ φρόνιμος πολλά ὁποφέρει معمون 🗀 אלף! (Del.) T l. יַעְשָה אַויל. In 17b sah T einen Gegensatz zu 17a. Er übers. daher: דכריא. וסניא (= יִשְנָא) לנכרא דאריכא חרעיתיה 17ª heist demnach »kurz«?). 18. S übers. das seltene

<sup>2)</sup> cf. v. 29 im Gegensatz zu ru. Bau. übers. aber: malade(!).

יכחרו mit Rücksicht auf יכחרו durch יבחרו, vielleicht hierzu veranlasst durch μεριούνται in 18a (Hitzig) 1). Τ: Die Krone der Klugen ist Wissen. 19b. ורשעים] S + נובי, Ebenso T. 20. St. סאני ist mit r סגני (= S) zu les. א ist durch einen Abschreiber, der קֵנֵי l., hineingeraten. 21. S u. T les. das Ketib, u. zw. im sing. T macht בומא zum Subj. ומן דיהיב (ומחונן. 22. S hat, wie G, 2 Uebers. erste ist echt. Ihr 1. Gl.  $= l^a$  in G. S lag eines der Mss. vor, welche άδιχοι hinter πλανώμενοι las. (Lag.). Die rhetorische Frage ist bei G, S, T in Affirmation umgewandelt. 22 Ib übers. S selbstständig, indem er וחסד ואסת durch Concreta wiedergibt u. חרשו כל־מוב l. Die 2. Uebers. = der 2. Uebers. G.s. G l. לא יַרעו חרָשֵי רַע חֶמֶר וָאָמֶת וְחָכֵר וָאֵכֶת לַחוּלְשִׁרְמוֹב (Wesseling v. Lag. zitirt). παρά τέχτοσιν άγαθοίς will mir nicht recht gefallen. S, der doch hier wörtlich G folgt, übers.: בא בבי גבי μαρά = παρά τέχτοσιν άγαθων (vgl. τέχτονες χαχων.) In 22ª hat T aus S עוולי herübergenommen. 22b l. T: הרשו טובים. 23. S hat 2 Uebers., von denen die erste aus G stammt. בכל־עצב عد بني الله; wie cod. 149, 161 y u. der Armenier (cf. Lag.) l. S žotiv st. žveotiv. Das 2. Gl. enthält eine مده (مده عند) ἀνάλγητος (مده بيدا) και ήδὺς ἔσται. Dann folgt die zweite Uebers. S l. כל, u. יהיה st. מחתר .wird geraten. (Gott »heilt« den »Schmerz«). Das 2. Gl. übers. S: u. die Rede der Lippen der Gottlosen schädigt sie. -T schiebt יהיה hinter ודבר ein. Für ודבר stand in seiner Vorlage 'ודב', das er אוב ו.: וסיפוותא יחירתא. Dass מאן דאצמא falsch ist, sah schon Luzatto, Oheb ger p. 110. Er schlägt vor מא דיועפא zu les. Aber auch dieses lässt sich nicht belegen. Prof. Nöldeke meint, dass T vielleicht S

<sup>1)</sup> Oder dachte S an יְבַיְּוֹרוּ, יְבַיִּוֹחוּי ?

Lag.s scharfsinnige Vermutung, S sei aus einer anderen Lesung
 ἀνάλγητος ἔσται entstanden, wäre demnach nicht unbedingt nötig.
 Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 14. 1894.

nicht verstand u. דיצף לך schrieb. »Nur das Peal ist möglich. Unmöglich ist auslautendes \* beim prädikativen Partic. (oder Adj.)«. 24b. Um das doppelte אולהו zu vermeiden, übers. G das erste durch διατριβή, S Lasono, T עטרת entsprechend ושכהורהון. אולת S u. T + Suff. (ניסה, (הון מרסה. S l.: ויפת מרסה עד מושת. T l. מְרַמָּה (cf. 12, 1̂7). ע. מרסה im sing. 26. ביראת את או מחסה. ב im sing. 26. ביראת מחסה. ב נששות או für ein Part. Hiph. an. 27b cf. 13, 14b. St. לרססטי ist, wie dort, למספר zu les., da ersteres allenfalls Part. Aphel sein könnte, das aber transitive Bedeutung hat. 28. הדרת u. מחחת S Verb st. präd. Subst. (cf. 10, 1). מחחת konnte S auch מְחָהָת les. S=T. רוון  $\delta$ טעלסדסט פרנסיה, פרנסיה =[חבונה 29. במבי (Lag.). Abstractum durch Concret. מרים nehmen G, S, T in der Bedeutg.: macht hoch, groß, mehrt.  $30^{\circ}$ . S=G, πραύθυμος ανήρ χαρδίας ιατρός. G l. also: מְרָפָּא לב (מְרָפָּא = מֵרְפָּא (בּ מֶרְפָּא ) G u. S: פארים פארים המלאה בשרים. T l. כשרים u. übers. mit kleiner Aenderung = S.  $30^{\rm b}$ . T l. וכרקב בעצטות קנאה מלפיתא (בקיסם cf. 12, 4. 31. S = G, bis auf die Uebers. G scheut sich, den ٧٠ وعن كماهما عبد عبد : ١١٥ عند الرسام . starken Ausdruck »lästern« in Beziehung auf Gott zu gebrauchen u. übers. nur: >reizt<. (cf. 17, 5.) Er macht ומכבדו zum Subj. S setzt für das Suff. במינן ein. übers. aus demselben Grunde, wie G: חסורא עביד נסשיה (1.) = 1. עשה לו 1. מרקם עשה לו 1. אורסה 32 $^{\mathrm{b}}$ . S = G. G macht וחסה zum Subj. u. l. במותו st. במותו (Jäger). ברעתו in 32° übers. g בבישותיה a u. u בבישותיה. T בבישותיה. letztere scheint richtiger zu sein s). T = S, nur במותו

<sup>1)</sup> r. l. мэрэ, vgl. Lag.s Bemerkg. in den Collatt.

ع) cf. PS s. v. عمده. Nach BB bedeutet es: Bosheit, Neid. Er erklärt: رصحمده؟ الحوب المعنى ا

#### Cap. XV.

1. בעבון שירבר מעבה (דער העבון בישים cf. Berachoth 17a s). בישון [אולה בישים cf. G 12, בישון [אולה 2. הלבון (Jäger). 3. S stellt aus leichterklär-Bichen Gründen העבם עם ערים עסים, wie der Armenier u. 5 בישון השבים בישון עים עים בישון השבים בישון השבים בישון השבים בישון השבים בישון. Das Uebrige בישון בישון בישון השבים בישון בישו

Bau. bemerkt irrig: чтоэ est rendu par: тико ил.

<sup>2)</sup> Auch Bau. will das falsche vrom les.

<sup>\*)</sup> cf. Strack, Prolegg. critica, Leipz. 1873, S. 105.

<sup>4)</sup> cf. eine Anzahl codd. bei Kennic. u. Rossi.

8. חועבת S Verb, cf. 10, 1. Ebenso v. 9. וכח S plur. רשע .9. מתרעי T [רצונו .9. אם. 9. מתרעי T בשן איבם, ומרדף .1 macht es zum Subj. u. l.: אַהֶּב. 10°. S folgt G: παιδεία מאמאסט 1) γνωρίζεται ύπο των παριόντων (לעברי ארח) מאַפטן יסה ארח ארח ארח ארח ארח ארח ) S. T: Die Strafe des Bösen lässt in die Irre gehen seinen Weg. 11. אף ,סוב blos אף ,סוב cf. 17, 7. 19, 7. 12. הוכח S u. T מוכח St. סוכח v, r l. Lag. רמכסם Luzatto, Oheb ger 13°. [מנים cf. 17, 22. 13b übers. S parallel zu 13ª: aber ein traurig Herz betrübt den Geist. נכאה, sonst ) durch das Peal übertragen, wird hier des Parallelismus (ייטיב) wegen durch Aphel übers. 14. [נכון בון בין בין בין כון בון פייטיבי] כון בון בין כון בין כון בין כון בין בין כון בין פייטיבין פייטיבין בייטיבין בייטיבין בייטיבין בייטיבין בייטיביים אוני מייטיביים אוני מייטיביים אוני בייטיביים אוניטיביים אוני בייטיביים אוני בייטיביים אוני בייטיביים אייטיביים אייטיביים אייטיביים אוני בייטיביים אוני בייטיביים אוני בייטיביים אי תולח T ⟩ es. אולח cf. 12, 23. 15b. S = G. οί δὲ ἀγαθοί ήσυχάσουσι ) διὰ παντός \_\_\_\_ ΔΔΔ ΔΞΕΘο. משחה wurde מְשְׁלָם geles. (Lag.). (Vielleicht מְשָׁלָם in der Bedeutg.: unversehrt sein?) 16. S l. מאוצר רכ יראת. S plur. יבבון [ומהומה בו Ich lese κέρε, was genau μετά ἀσεβείας entspricht, wie mit Lag. nach p u. codd. 23 u. 252 st. μετὰ ἀφοβίας zu les. ist. 17. מבסבן , בפנן [ואהבה־עם אהַבַּח שֵׁם •amor (boni) nominis כּ¹). משור אבום S u. T plur. 18. Aus der Doppelübers. G.s stellt sich S seine Uebers. zusammen. ישקים κατασβέσει ΙΙ. ריב מעבע, אמן אαί τὴν μέλλουσαν Ι. Του μς. Hitzig meint, daß G hiermit als Redestreit, gleichsam als ein Vorstadium von סדון

welcher Thätlichkeiten einschließe, bezeichnen wolle. T=

<sup>1)</sup> wofür xaxov zu les. ist (Jäger).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cf. 9, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 17, 22. 18, 14.

A ήσυχάζουσι. Danach S.

b) Bau.: on reconnaît très-nettement dans cette trad. une influence rabbinique: le nom. out, le nom par excellence celui de Dieu. Das ist total falsch, wie mir auch Prof. Nöldeke bestätigte:

Das ist im Syrischen unbekannt. Sionita übers. ganz richtig.

., bis auf فحجب = מדעיך. 19. S setzt, wie G, alles in den . במשכת l. G במשכק, als Part. (Lag.) Aehnlich l. בובר S: מבבי מבםן, Dornen u. Disteln. ארחיהון ist mit r ארחיהון zu les., da der plur. v. אורח אורד heifst. 20. אבין S u. T וכסיל אדם [G, S, T mben במשבון הס יושבה [בוזה אמו ... (ב ובן כסיל cf. 10, 1, wo מבחב übers. S wollte hierdurch einen esseren Gegensatz zu ישמח erzielen, als ihn בווה zu bieten cheint\*). 21\*. S übers.: >Ein thörichter Mensch ist unerständig.« Diese Uebers. ist so läppisch, dass man sie ur auf einen Defekt in der Vorlage zurückführen kann. 'ielleicht war שמחה ausgefallen. 21b. In T ist wohl st. הריצה besser הריצאית zu les. 22. S hat G zur Grundlage. r fast aber מחשכות in üblem Sinne auf u. läst aus iesem Grunde μή weg. Er übers. also: ›Es vereiteln läne (d. h. böse) die, welche die Ratsversammlung ehren«, . h. Anhänger der Ordnung sind. In 22b ergänzen G, u. T als Subj. עצה. T nimmt סוד in der Bedeutg. »Geeimnis<. 23. במענה ] S > ב. ודבר l. er יְדבֶר. Den Ausıf: Wie schön! wandelt er in einfache Aussage um: dem eht es gut. 24. S I. מַעַלָה (cf. Esra 7, 9.) T: מַעַלָה. 25. אלמנ [בוצע כצע ; בבתה צמעדלי ביתו [ביתו δαυτόν [ביתו ; προλέμπτης 1 κώρων λέμψεις 3). Πασί δώρων λέμψεις בוצע בצע מוהביתא דמנן : T: מוהביתא בצע übers. T: wer ügengeld sammelt. 28. לענות (z u. 5 codd. cf. ag.) בהשנה (פבת שמועה .30 מפינא [יביע , ebenso T. מפינא .30 מפינא . H l. auch so, bemerkt aber, عمرا الماد. So ist auch a der Pesch. zu les. Eine Verwechslung von 노 u. 🕹 st besonders im Estrangelo leicht denkbar 4). עצם S plur.

<sup>1)</sup> cf. 10, 1 u. eine Anzahl codd. bei Kennic.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bau. meint, das S מים 1.

<sup>\*)</sup> cf. Ex. 18, 21. שנא כצע, S אַבּסּשׁקּוֹ,

<sup>•)</sup> Der Schreiber konnte bei den auseinandersolgenden Worten 24 12 12 sich unschwer irren.

31. T: מרים ו החכים ו חבים nicht mit אוים konstruit wird. מריש ו מרים ו חוב חבים חבים ו החכים ו החבים בו מוים ו מריש ו

#### Cap. XVI.

1. לארם S u. T setzen auch hier ס. 2. רוחות [ S ארחות (Graetz). ון S plur. T = S. 3. S u. T leiten גל von גלה ab 1). In 3b lässt S noch Gott als Subj. fortwirken: u. er wird ordnen deine Pläne. (בין בין). 4. S l. שעל (Graetz). למענהו sah er als Part. Pi. von ענה an u. setzt es in den Plur.  $4^b$ . S = G. quadosetal dè d doephe ex ήμέραν χαχήν محمول عدم المعنى βοδο. G wollte nicht sagen, dass Gott auch den Frevler für seinen bösen Tag bestimme  $^{2}$ ). blos  $^{2}$  . T=S,  $^{2}$  .  $5.=11,21^{2}$ . In T ) יד ליד. 6b. S: u. die Furcht Gottes hält fern vom Bösen. Ich behalte in T ססטיא, v, r gegen Tp bei, da es einmal = S ist, u. den Inf. als Subj. zu nehmen etwas hart erscheint. 7. בביסר [ברצוח . ברצון = ב- בביסר [ברצוח . ישֵלֶם. a+ אף וואף S. אף in T l. אף אף ערכו. 9. דרכו ע S plur. Ebenso T. 11. S=G. G l. משפט; משפט Prädic. (Jäger). מעשהו im plur. א (כל ) G, S hat es u. stellt es vor אבנרכים. מעשהו στάδμια δίχαια משהו 12. S scheint erklärt zu haben: Ein Gräuel ist's an Königen, Unrecht zu thun: المحاجب بعدا بالكان Das wäre

= חועכה מלכים עשים רשע. T erklärt: Ein Gräuel der Kö-

<sup>1)</sup> V: revela.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cf. Baethgen, Untersuchungen etc. JPT, VIII, S. 413.

s) cf. 2 codd. Rossi אינעשייני.

nige sind die, welche etc. 13. מלכים [G, S, T: מלך). צדיק S (צדיק S u. T: יָבֶר. 14. אַרִיק, פֿינה אַ פֿרנה). dämpste ihn  $^{3}$ ). T = S. S fühlte, das die gewöhnliche עב מלקוש הוer nicht passe. 15. כעב מלקוש מלקוש , מבונים durch יורה Sonst wird וב בנון מבוניםן durch Leas (Deut. 11, 14. Jer. 5, 24. Jo 2, 23. Zach. 10, 1) oder نصحا (Hos. 6, 3. Jer. 3, 3. Hi 29, 23) übers. v u. r les. בכרירותא Buxt. macht daraus בכרירותא, das Lag. nachdruckt. Beides ist falsch. Es ist בכיריתא (= S) zu les. 4). 16. S l. beidemal מה bleibt unübers., entweder als Dittographie von הכמה (Graetz), oder in folge der bekannten Eigenart von S, rhetorische Fragen durch מוכה לו Affirmation oder Negation auszudrücken. S l. dann שובה לו u. גְבְחֶרָה לו. T ist ähnlich, wie S, stellt aber die beiden letzten Worte um. (cf. 8, 19). 17. S übers.: Der Pfad der Redlichen führt ab vom Bösen, cf. v. 6. סור Tl: סמיא (ש= ני) מסניא (ב= S). אַסְמָא (ב= S). 18. בן [נאון, cf. 14, 3 (נאוה). 19. S sieht שמל als Adj. an u. l. das Ketib, das er עניים punktirte. Um dem Verse nun einen Sinn zu geben, schob er vorher noch einmal ein. מתחלק l. er מחלק. T l. das Qere, das er abstrakt fast: ארדענוים, mit Bescheidenheit. Daher übers. er: Wer demütig u. bescheiden ist. Sonst = S. 21. S übers. frei: שי wer verständigen Herzens ist, kennt Einsicht. < נבון nahm er im Sinne von חבונה (Abstract. für Concret.) 21b. ומחק S u. T: וְמָחק l. also, wie G, לבעליו (Lag.) 23. לב א 'g. a u. u haben בבן vor לב. In v. 21 l. g: בבן בבא בבן Es ist nicht unmöglich, dass das erste 🛌 aus v. 23 heraufgeraten ist, u. dass es

<sup>1)</sup> Kennic. 170. Rossi 186. R. bemerkt auch, dass Vogel diese LA. wegen des solgenden auch vorziehe.

<sup>2)</sup> Kenn. 118.

s) Bau. vermutet, S habe برورة geles.

<sup>4)</sup> cf. Fleischer, Nachträge zu Levy, I, 420. col. 2.

hier fehlt, מוכן יבסביה umschreibt S durch: אַ מוֹכּוֹן יָבַסביה אמרי S u. T sing. אמרי (נעם פחוק מחוק (אמרי מחוק) אמרי  ${
m echt,\ cf.\ \gamma}$ בכריתא  ${
m T}=$  הליותא  ${
m T}$  בכריתא  ${
m cf.\ 5,1}$ לעצם S plur. mit Suff. T plur. 25. cf. 14, 12. 25 בו in S u. T etwas anders als dort übers. 26°. Sl. (plur.), bezieht ל auf מש u. übers.: die leidende Seele יו נפש ihre Leiden treffen sie. 26b übers. S, beeinflusst durch من معدا بعمة أكا كن أخريا (Hitzig) من معدا بعمة أكا auf נפש bezogen. T denkt bei פיהו an כוף, כוף, אכף denn aus dem Munde kommt ihr Demütigung. 27. Böss S als Partic. an u. macht es zum Prädic. ב [ועל שפרצו או בסבה. בראש כ | כאש S. Aehnlich wie S übers. T: auf seina Lippen sprüht Feuer Funken. 28. נרנן wird geraten: ייָם wird geraten: מְרַהָּף. T מְעריק ), verjagt. אלוף S plur. mit Suff. T sing mit Suff. שיגושא oder הרתנא (נרגן oder שיגושא. 30. Nadi 6, 13 nimmt S עיניו עובין. Dann l. er יחשב (Graetz) ע zieht עצה, das er von עצה, ענה, ableitet, zu שנגען שפתיו נוים לפרץ. T übers. קרץ durch נוים, droht, sonst = S. 31. א עבאפשן l. עבאפשן vgl. die Prolegg. S. 73. 33. ו מבאפשן S+ des Bösewichts. St. דענתא ist דענתא zu les. (Levy s. v. ענחא ). כל א S u. T.

### Cap. XVII.

1. מצרף פֿערף. 3. מצרף übers. S doppelt, es einmal מַצְרֵף, dann מְצְרֵף 's) lesend, damit im 1. Gl ein dem לכות (לכות ein dem לכות) S sing

י) r l. hier, wie 17, 9 מסרק.

<sup>\*)</sup> אים בים cf. d 17, 3. 26, 2. 105, 19.

a) Bau: du reste le de P. l'indique, nämlich daß G (ἐκλεκτα geles. habe. In Wahrheit beweist gar nichts, da S fast durch weg μα durch wed wiedergibt, cf. φ 17, 3. 26, 2, wo übrigens auch par durch par wiedergibt, cf. φ 17, 3. 26, 2, wo übrigens auch par durch par wiedergibt, cf. φ 17, 3. 26, 2, wo übrigens auch par durch par wiedergibt, cf. φ 17, 3. 26, 2, wo übrigens auch par durch par wiedergibt, cf. φ 17, 3. 26, 2, wo übrigens auch par durch par wiedergibt, cf. φ 17, 3. 26, 2, wo übrigens auch par durch par wiedergibt, cf. φ 17, 3. 26, 2, wo übrigens auch par wiedergibt, cf. φ 17, 3. 26, 2, wo übrigens auch par wiedergibt, cf. φ 17, 3. 26, 2, wo übrigens auch par wiedergibt.

מצרף T+ מצרף (מצרף T+ מצרף) און T+ (מצרף). T+δίχαιος δε οὐ προσέχει χείλεσιν ψευδέσιν. G folgte seiner Gewohnheit, im 2. Gl. den Gegensatz des 1. Gl. zu geben. ורגלותא T וכמון, synonym . 7. S folgt G, hat aber die sing., wie M. שפתיתר χείλη πιστά ביים β δικαίφ לנדים, als Antithese zu לנכל, vgl. auch v. 26 u. Hi 21, 28. 8. אבורחן ماها برسطا معمنا من Die merkwürdige Uebers. von השחד ist wohl auf einen Defekt in der Vorlage zurückzuführen, da ein anderer Grund für diese Uebers. kaum ersichtlich ist. T stellt um: 'ישכיל' השחר חן בעי'] ישיכולא T שיכולא S=G, G, G ושיכולא (Lag.)ist doppelt übers. Ich glaube, dals במכשבה in במכשבה zu ändern ist (= κρύπτειν). Denn: »wer zu tadeln hasst, trennt sich vom Freund« ist sinnlos. Durch vieles Tadeln vertreibt man ihn ja gerade. T l. ebenfalls ושנא הדבר = ודסני מילתא, sonst = M. 10. S = G. G l.: הַחָת נערה לב מבין בּהָכּוֹת כסיל מָאָס (Jäger). חתת Hiph. v. חתת. Sl. aber noch einmal העבה בובן (וֹחַתַּת גערה, u. schob es vor 10b ein: aber anstatt des Scheltens wird der Thor gegeisselt etc. T leitet חומרין, v. נחת ab u. fügt חומרין, Schläge, zu מאה hinzu. 11. איש מרי S u. T. מרי fasst S elliptisch = איש מרי עני u. macht es zum Subj. Ebenso T, der יסיון הייבון von מרר abzuleiten scheint. 12ª. S benutzte G. der דאבה באיש ישלבֶל l. (Jäger). μέριμνα übers. S doppelt: נובן סיַבבאן, >Kummer « u. >Furcht «. 12b. ואָל S [ואל T umschreibt unter Benutzung von S. 13. S u. T les. das Qore. 14°. S l. מים st. מים, prädik. Subst. durch Verb. St. مرائع l. a besser: بانم 14b war entweder in der Vorlage verstümmelt, oder in unseren Texten fehlt

ην u. γο zusammenstehen. Hi 7, 18. 23, 20. φ 7, 10. Jer. 11, 20, 20, 12 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) cf. 13, 1.

etwas. Es sind in S nur die beiden Worte יש לפני u.; בים = בים erkennbar. T l. unter Zugrundele von S: מוטר דמים כמים. Auch  $12^b = S$ . אמוני kann Uebers. v. מוש sein 1). 15b. S: ספר מפון о נברא S. 16. לקנות T. 17. St. נם שניהם les. Tc richtig מצה. 19. מצה ist bei S doppelt übers.: אוברא ist bei S doppelt In T ist st. ומרים entweder ים, oder mit Tc ים, oder mit Tc zu les. cf. 14, 34°). שבר S + ביביב 21. ולו S +ישמח S + נבל בא S (נהה S + נבל בא S + רשמח ומא S +נה (Vogel) oder וניכתא יפגבן (נכאה (Del.)). וניכתא יפגבן brochen. (Te רכיכתא). 23. S übers.: Wer Bested annimmt, ist ein Frevler, denn er beugt den Pfad Rechts. ארחות auch T sing. 24. אר S. Er en als Prädic. u. l. בחכמה Te richtig בקצה, in der Tiefe. 25. S l. בעומקא סבפיבה בקצה, יד עומקא Ebenso T. 26. נריבים (גריבים cf. v. 7. בת בן S. Voi S + אום. עלרישר S frei: Die Redliches sprechen. ועלי S in der Bedeutg. »wegen«. 27b. S l. wohl das וָקַר, kühl. T übers.: u. wer demütigen Sinnes ist. 28. נ Er wiederholt am Ende des 2. Gl.

# Cap. XVIII.

1. S bezieht diesen Vers noch auf אויל in 17. verbindet daher dieses Capitel mit dem vorhergeh durch o. Er ו. בהאוה ונפרד עם יש. in s Schweigen יהלענ l. פרד ויהגלע (cf. 20, 3. Capell. S oder יהלענ T sah להאוה als Accusativzeichen ויהלענ ישור, wie S. 2b. S ist durch ἀφροσύνη beinfluß הוללות (Graetz). Er übers:: בווללות

<sup>1)</sup> St. wep will Levy wep = κόριος les. »Da dies aber schim Targ. vorkommt, so bleibt es bedenklich, so zu les.« (Prof. No

<sup>3)</sup> Levy s. v. on.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) cf. 15, 13.

<sup>4)</sup> cf. Baer, Append. crit. cod. Erfurt. 1. 2.

בראם] bloss בניאם. T: sondern in Thorheit irrt umher (סרדי) sein Herz 1). 3°. S folgt G. בארגם εἰς βάθος κακῶν مدمور بالمتاح (Jäger). 3b. St. مدمور (Thorheit, ist בין בין (ebenso in T בין כשיטותא) zu les.  $^{s}$ ). בנן ist dadurch hineingekommen, daß S (מְעָמֵל = וְעָמֶל ) las. T l. הברי בא sonst = M. 4. T ). 5. S schiebt, um den genauen Parallelismus herzustellen, pei ein, auch T. TI. l. hier למיסב אפי, 28, 21 באסי. So l. Tc auch hier. 24, 23 les. beide אפי 6. אפר (nach G) = לפורה (Vogel) יקרא scheint S von קרה abzuleiten. T l., wie G, יבאו. Sie meinten, dass die Lippen doch nicht gut vor sah מוקש für ein Part. Hiph. an: אָן, erjagt, fängt er. 8°. נרגן cf. zu 16, 28. כמחלהמים (von abgeleitet?) T: מראבנן ליה, •betrüben ihn«. Levy will hier, wie 26, 22 מרכנן les. 8b Reminiscenz aus 7, 27. Hier Aphel wegen des parallelen הבנגא. St. אובנגא. St. חבנגא. r שינושא, wie 26, 20. 22. 8b übers. T ähnlich wie S: לעומק רשיול. To l. richtig לעומקא, da der st. constr. nicht mit א verbunden wird. 10. בבבון [ונשנב cf. Jes. 12, 4. 26, 5. S sah es als ein dem צדיק koordinirtes Adj. an. Tl: ניתרים (Tp). Tc, v, r נגרים, was ebenso wie 8, 28 נינרים zu les. sein wird. 11. כמשכתו Bei כמשכתו dachte S an שכך, schützend umgeben. (Del.) T l.: נשנבה משכחר. 13b. S setzt st. der abstrakten Subst. die Adj. היא noch ליה Tc hat vor היא, was dem aram. Gefühl besser entspricht. 15. נכון S נכון cf. 15, 14. ידעת [ידעת cf. 15, 14. 

<sup>1)</sup> Koh. 9, 3 mhn = 120-02.

<sup>\*)</sup> cf. φ 123, 3. 4. λωδω wird auch Hi 12, 5. 21. φ 31, 18 zu les. sein (Tw. m). Für die erste Stelle schlägt dies schon Bernstein ZDMG III, 392 vor. cf. übrigens die collatt. zu Pr 16, 22.

<sup>&</sup>quot; cf. Num. 23, 21. ψ 7, 5. 10, 7. 94, 20. 140, 10. Pr 24, 2. عما وما وما وما وما وما عرب العام عرب العام وما عرب العرب العرب العرب العرب العرب العام وما عرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب العرب

war wohl in der Vorlage undeutlich. S l. אראשון oder נשע st. משע. 19. S l. wie G נושע. (Vogel). № übers.: »Ein Bruder, der unterstützt wird von seinem Br der, ist wie eine Stadt (die beschützt wird) von ihrer Burge u. ihre Riegel sind wie das Schloss einer Feste. Achnid in T. Tc, v, r les. רמתעור (בששע st. דמתערר Tl. Dod 📧 scheint das erstere Korrektur. 20. מפרי S u. T place g محے تحکماS+ (cf. T.)  $^1$ ). 22. الاسS+ الاس (=G). S hat hinter 22b noch das 1. Gl. der 2. Ueben. G.s. Dieser Zusatz ist nur eine Umdeutung, indem m beidemal איבה geles. wurde. (Lag.) S fügt noch ergänzei אווועם אחתא מבאתא משכח מבתא ב.hinzu. T l.: אמנה משכח משכח משכח Ebenso cod. Cantabrig. 2). cod. Rossi 31, cod. 58 de 20 Königl. (jetzt National-)Bibliothek in Paris u. Margini-Noten in 6 codd. Kenn. In cod. Kenn. 172 sind hinter אשה 3 oder 4 Buchstaben ausradirt (cf. de Rossi). 🔏 👢 יענה [ S u. T: منحد . cod. Rossi 801 ויענה. S üben. ja aber häufig synonyme Ausdrücke durch das gleiche Wort 🖢 24. איש S ביש Es ist eine der 3 Stellen, zu denen die Masorah anmerkt: יש 3), das man also יש erwarta wird von בא abgeleitet, cf. 22, 24. T ähnlick Die LA. רבקה, v u. r, ist aus רבקה, dem st. emph., wie ihn Tc hat, verschrieben.

### Cap. XIX.

1°. מעקש ררכים והוא עשיר (בחמו ב Suff. איט es in M heifst: מעקש ררכים והוא עשיר. Darum ist as LA. באבן st. באבן wahrscheinlich Korrektur. T, der auch מכל l., nähert sich dadurch M. 4). 2° erklärt S: »Wenn

<sup>1)</sup> Bau: P ajoute un יו devant מכיאס. Da er aber a nicht ver gleicht, mus es wohl T heisen.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) cf. Dathe, p. 125. Kennic., dissert. sec. super ratione Texta Hebr. V. T.i, Leipzig 1765 p. 184. Maybaum, S. 81.

<sup>3)</sup> cf. Baer, Append. crit.

<sup>&</sup>quot;) Natürlich ist nicht daran zu denken, das S ישאר, ע. אישי ביטי, ע. אישי ביטי, ע. אישי ביטיליו ביטיליו וויניי בייטיליו l., wie Bau., dem die Parallelstelle ganz entging, mein

einer sich selbst nicht kennt, ist's nicht gut«, שניש im Sinne von נפשו nehmend. Ebenso T. In 2b fügt T erklärend לבישתא hinzu, damit man nur nicht meine, dass jeder Schnellfüssige gleich ein Sünder sei. 3°. דרכו S u. T plur. 3b. [לבו S l. בלבו. 4b. S macht ורל zum Subj., T dagegen מרעהו, was besser ist: Aber der Arme dessen Freund trennt sich von ihm. מרעהו S plur. 6ª.  $6^{b}$ . וכל ho stellt er vor הַרַע הרע איש אמאל ho הרע הרע אניש אמאל הרע (Jäger); مخرصت: ،u. den Bösen gibt er Geschenke.« St. ורלבישין ist natürlich mit Tc ולדבישין zu les. 7. S l. als defektiven plur. אף כי blos פרעהו S hat das Gefühl, als ob der 4. Halbvers fehle, u. verbindet deswegen 7° mit 8°. 7° übers. er nach G: & de epeblice λόγοις (Bibel v. Alcala) οὐ σωθήσεται — مقدكمت حويد؛ إسارا p. Vielleicht heisst hier موند >fest -, nicht >verax dann wäre es =  $\sigma \omega \theta \eta \sigma \epsilon \tau \alpha \epsilon$ . T = S, behält aber die Einteilung von M bei. St. איכא schlägt Levy (s. v. טרכן) vor, אינא = אינא zu les. 1). 8. T misversteht hier לל, nimmt es in der Bedeutg. -Herz <, u. fügt deshalb מכא hinzu. למצא l. er ימצא פ. S zieht 8b zu v. 9. Um aber eine richtige Antithese der beiden Glieder zu gewinnen, ersetzt er חבונה durch das auch phonetisch nicht grade fernliegende אמונה. 11. S l. הַאַרִיךְ י, was im Hinblick auf das parallele עבר M vorzuziehen sein dürfte. 11b misversteht S total: ותם' הַעַבִיר פשע = מגמבם מגבם לבם versteht S total St. des sinnlosen נגיר' רונזיה ist mit Tc נגיר' בניר' צע les. (wobei ich freilich נגידות, das in Tc hier, sowie 25, 15 steht, in נגירות ändere). cf. Luzzatto, Oheb ger p. 113. רנעביר Tc u. r besser : רנעבר ). 12. S u. T les. נהַם.

<sup>1)</sup> Auch Tc verschreibt einmal אירא 28, 16. מרק, wie Buxt. verbessert, ist nun allerdings mehr = יוסים in M, doch gerade deswegen nicht besser als יוסיק, was aber Bau. meint.

<sup>\*)</sup> Ebenso A u. Θ: μακροθυμία αὐτοῦ.

Bau: T a lu mn au lieu de mn. In M steht aber non.

13. הוח מוסעטען אשה | S | Suff. לאביו מרגבן מוח מוח בהצבן die Sorge der Frau. To l. בר, was besser, כר, die Sorge der Frau. ist. 13ª übers. T: ביא סכלא קשה הוא לאבוי היך קירסי Wie er darauf kam, weiß ich nicht. Prof. Nöldeke teilte mir mit: »Was קירסי ist, steht dahin. »Essig«, wie Levy meint, gewis nicht. Man denkt zunächst an syr: مانعا = καιρός (böse) Zeit, Unheil, besonders Krieg. בבן בבן = ובאן (בבן בבן אין wie Gen. 48, 14 (Lag.). דו הובהן r l. besser אחהרא. Tc ראבהי, der Eltern. St. מתמסרא, l. v מחמכרא zu ändern (= S). 15. בספגן [עצלה S l. רמה st. רמה. 16. S l. das Ketib. 17°. מלוה, wer anhängt. Er leitete es also von בסב ab 1). איל המיתו . 18b ייְכְנְקְלוֹ יְשָׁלְם לו : 17b l. S בא (ואל־המיתו δὲ ὕβριν 👊 🗠 Lag. sagt, daß Jäger mit Recht bei G ein Derivat von המה voraussetze. (cf. 20, 1) בים, gering achten, thue noch bessere Dienste. 19°. ברל מליף משון מליף = נבר (Lag.). 19b übers. S: »u. je mehr er sündigt ), desto mehr fügt er zu seiner Last hinzu. ﴿ وَمُحَدِّلُ وَمُحَدِّلُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّالِي اللَّالِمُلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل ist wohl = ἐἀν δὲ λοιμεύηται = קלוץ oder הָּחָלוֹצֶץ (Lag.). ist erklärend hinzugefügt, die Verba sind in die 3. P. gesetzt. T=S. 20. בארחתיך = בוספישלע בו  ${
m cf.} \ 16 \ , \ 25. \ 22.$  מאיש  $+ \pi \lambda$ סיסוסג בא- u. כוב עוב schienen ihnen kein rechter Gegensatz. 23. ושכע S: u. wer gesättigt ist durch sie (sc. die Gottesfurcht), ruht etc. S l. יִמְקד. T=S. 24. S folgt G. יִמְקד.  $el_{\mathcal{S}}$  κόλπον صحومة. Was G l., ist kaum zu erkennen. Jäger meint

1) Bau: P., 1er m. c. H.!

<sup>2)</sup> Levys Uebers. (s. v. κυχο): »u. je besser er ist etc.« ist danach zu berichtigen.

T=S. 25. S benutzt G. במקם [t] גטואס אסדניף אפרט אסדניף Dass der Thore durch den Schaden anderer klug wird, schien S nicht richtig, er setzt also schlauerweise einen »Weisen« an dessen Stelle. והוכיח übers. T als Imper. 26°. S übers.: > Wer seinen Vater verachtet 1) u. seine Mutter verdrängt«. Aehnlich T. 27. S u. T übers.: Lass ab, mein Sohn (sc. vom Bösen) u. höre (= משמע) auf Zurechtweisung, daß du nicht vergissest (T: abirrest von den) die Worte der (מַאַמְרֵי) Einsicht. מן מאמרי רפומי Tl scheint ein Schreiber hingeschrieben zu haben, der sich an 4, 5. 5, 7 erinnerte. Tc: מָאָמָרֵי ידיעתא. 28 משפט. פאבה [יליץ משפט. אין אין wird 20, 1 u. 21, 24 durch בבב übertragen. Möglich auch, das S יחליץ (Jes. 58, 11) vor sich zu haben glaubte.  $\eta = - \cot \psi$  cf.  $\psi$  50, 15. 91, 15. Pr. 11, 9. 28b ist nicht zu übers.: et ore suo scelestus immergetur, bezieht sich vielmehr auf ב,, u. S scheint st. און, wie G, דק geles. zu haben, wofür er nur das Pronom. setzt. Der Mund der Frevler verschlingt = vernichtet es. [רשעים] S sing. מסיק [יבלע מסיק (cf. 15, 28) oder ברינא א (ביניה), macht offenkundig. בריניה] ונלע Sein« Recht verhöhnt wohl niemand. 29. ללצים] in Beziehung auf v. 28: مِاْعًا שُمُونَام , Schmerzen לנו (Vogel). לנוי = באון

## Cap. XX.

1. [לץ] המה שבר באבן  $\delta$ βριστικὸν (cf. 19, 18 $^{\mathrm{b}}$ ) μέθη שבר (באב) (ב $^{\mathrm{cf.}}$  (ב $^{\mathrm{cf.}}$  19, 12 $^{\mathrm{s}}$ ). 3. שבר שבר

<sup>1)</sup> G: ἀτιμάζων.

<sup>2)</sup> cf. Graetz' Notizen in d. Monatsschr. f. Gesch. u. Wiss. des Judent. Jahrg. 1884, S. 45.

<sup>\*)</sup> Wisemann, N., Horae syriacae, Rom 1828 p. 244 führt an, daß die Karkaph. وَمُسْتُونُهُ lese, eine Marginalnote aber: \*\* وَالْمُسْتُونُهُ عَالَمُ عَلَيْهُ عَالَمُ عَالَمُهُ عَالَمُ عَالَمُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْهُ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلِي عَلِي عَلَيْهُ عَلِي عَ

מריב | S: zu entfernen den Streit | מריב |

מבתם cf. 18,1. 4. Su. T les., wie G, מבתם (Jign) Beide les. das Qere. (שאל = ושאיל ). 5. מון). 5. מון). 5. מון setzte S ans Ende des v. 4 u. zog dann בי צמקים zu תו 6.~S~l. יקרא, u.~ חסר (= G,~ Jäger). ו fiel wegen des tgenden ו aus. S = T. 7. S macht צדיק zum Subj., T בייק Prädic. 8. S l. מעיניו (Lag.) מָוֹרֶה. St. מפזר, was help, ist u. sonst in den Targg. nicht vorkommt, l. Te richtig מבדר. 8. St. מבדר ו. און סופים ווא oder מבדר, יום. און סופים ווא און יום. S plur. ohne Suff. 10. בו S. 11. או bezieht S auf א ישר auf פעלו, das er in den plur. setzt. T = S. 11 נס־שניהם] blos ונס־שניהם. 13b leitet S durch pp ein. 14. ב ist merkwürdig, dass S diesen v. ganz missverstanden, a T ihn trotzdem wörtlich nachgeschrieben hat. Seine Ueben -- אואל לו הַעַ לְרַעַ יֹאמַר קָנְיחִי ואו יחהלל: S. Dagegen fig er مراحن hinzu, das S an den Anfang des folgenden, T 🕿 Ende dieses Verses stellt. 15. וכלי יקר S plur. Er l. אומרי 16. S: Man nimmt das Kleid dessen, der etc. מסים בסבים sieht S als Subst. an u. wiederhold vorher מבלהו aus 16°.8). T l. das Q°re. חבלהו = S. 11. S l. אָרֵב st. אָרֵב u. übers.: Es bürgt einer für einen Mam

ש מחשבות 18.

um etc. אביין g [דוצץ, a u. u ווצץ).

<sup>1)</sup> Da durch die Heraufnahme von του nach v. 4b ein eigentünlicher Sinn entsteht, ferner nicht einzusehen ist, warum εν durch laben übers. wird, so vermute ich, daß hier eine alte Koruptel zu Grunde liegt. Die ursprüngliche LA. lautete etwa: المحتماء المحتماء المحتماء المحتماء والمحتماء والمحتما

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bernstein, ZDMG III, S. 393.

also nicht, wie Del. meint: العندة عدد المادة عدد الما

<sup>4)</sup> BH 150 cf. PS 1354. BA cod. Hunt. 1. 150, cod. Goth.

ובחחבלור] S sing. das letztere = רבחחבלור, wie 24, 6: Herausforderung.  $18^b = 24$ ,  $6^a$ , wo er nyym l. T = S. 19. S מולה סוד als Subj. ולפחה שפחיו S: u. mit dem, dessen Lippen eilfertig sind 1). T übers., als wenn וְלִמְםַהַה בשם da stände. 20. S l. כאישון (cf. 7, 2). T בָּאָשון (Q°re). 21. S u. T les. das Qere. מסרהבא S. St. מסרהבא l. To besser מסחרהכא 22b leitet S durch m ein. 23. אבן ואבן S plur. ומשחתא Tl ומשחתא. Dies bedeutet aber ein Längenmaß. Daher Tc besser: ומסארא (= S) cf. 11, 1. Zum Schlus T + عدمنه als Reminiscenz aus ψ 37, 23 hinzu, u. l. מריכין (cf. eine Anzahl codd. bei Kenn. u. Rossi). T verwandelt die Frage in Verneinung. ררכו T plur. (Tc sing.) ביל, [ילע . 25º. ihn, vgl. dazu Lag. In T, der fast wörtlich - S ist, ist st. חויא חדיא oder מויא בי les. (Levy s. v. מוא ). 27°. a, u, BH (cf. T) scheint besser als حدتها g, zumal bei dieser LA. נר Subj. wäre, was etwas ungelenk aussieht. 30°. S: Verletzung, Striemen u. Folter treffen die Bösen. S nimmt המריק wie G: סטימעדקֿ (בעב =מקרה, >indem das anfangende ת wohl an מקרה abgegeben wurde, um mit diesem אָנעה zu bilden (Lag.). Ebenso T. St. ופועחתא 1. Aruch s. v. בועחתא cf. 23, 29 b).

# Cap. XXI.

1. S leitet den v. mit פלני ein. פלני] S sing. ביר

<sup>1)</sup> Der Schreiber von a erinnerte sich an 11, 13<sup>b</sup> u. setzte es st. 19<sup>b</sup> hierher.

²) cf. 1, 16. 6, 18. 7, 23. 12, 19. 28, 22.

a) Auch G hat noch ἐνώπιον αὐτοῦ.

יחרא (חריא, v, r. מרים, übers. T nur: הכחר הכי.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 27, 6 steht aber мплуюл.

plur. כל ). T = S, סלני = M. 2°. S hat Subj. u. Prij im plur. Auch T. 2b. לכות S sing. 3. S u. Tlas. ד aktivisch: an dem hat Jahveh Genia 4. G, S, T (u. V) les. גר. 5. S: »Die Gedanken des Au erwählten sind treu (מבשבע = למותר), aber die i Bösen bringen Schaden. « אין l. er also לין (cf. 28, או u. läst מחשבות auch im 2. Gl. als Subj. fortwirks וריגלא רמסרהבא: T: וכל־אץ. 6. וריגלא וכל 🕹 אצרות. 6. אצרות לְחָבֶל נְרָפּוּ בּים וֹים ניקר (cf. בּים). וֹ לֹחָבֶל (בּל נַרְף ). וֹ ינורם .7. חְבְּלוֹ וְנְרָפוּ = ויתחבלון וינתרון . 141 dachte vielleicht, wie G an ינוּרֵם (Hitzig). יכוש [שר cf. 24, 2. 15. 8. S l. הְקָר מעלו (בישר פעלו ). ושר פעלו [S plur. = S, doch ist א רוברא wegzulassen. הריצן hätte L wie 20, 11 in תריצין ändern sollen. 9. ובית חבר מאשת falst S in dem Sinne: als bei einem Weibes G, אוחה רע weg, l. רעהו (= G, Jäger) u. nimmt רעהו defekt. plur. בענש [יחן S u. T : בענש : u. durch (S + sein) Klugsein gewi der Weise etc. לחכם in מול fiel nach ובהשכיל aus. T übe u. durch die Klugheit des Weisen (וּבְשַּלֶבל חכם) gewi er (der Thor) Verstand. 12. לכיח אמף אמף אמף = (Jäger, besser: רשע (לְבוֹת G, S, T plur. 13º. אמנו u. S plur. מועקח־דל του μη δπακουσαι ασθενους Interessant ist, dass T zwar die Worte Syrers beibehält, aber, weil er auch מעקח gerecht wer will, לצוחחיה einschiebt. 13b. יקרא | + [יקרא | יענהו. T = S. אף Tc + C הוא T = S, was besser

י) cf. 17, 7 יוחדיים = | אוני מנה מנה | אבש.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cf. 9, 7.

a) חרכן [חשרה Hierauf verweist Buxt. p. 2260.

<sup>4)</sup> auch V u. Kenn. 252. Rossi 573.

b) Bau: plutôt que d'habiter (= מכיח חכר). Wie das möglich! verrät er freilich nicht.

sonst der Gegensatz fehlt. 14. יכפה מעמדף מעמדף מעמדף מעמדים מעמדים ביים מייכפה ב 1. vielleicht יְהַפּן (Heidenheim). ושרור δώρων δὲ δ φειδό-وماس كمده (Graetz). G + خرداه S: יוה <sup>1</sup>). אוה ) S. 15. In folge der bekannten Abneigung als Subj. u. מבד [רפאים .خמ S blofs בקהל als verb. finit. 16. עשרה T = S. 17. אהכ  $\rangle$  S. אהכן [שמן, was nach PS בשבה, nicht משבים zu les. ist (cf. 27, 9). 18b. ישרים [S ming., wegen לצריק. Ebenso hat T כונר wegen תריצבי . 19b. cf. v. 9. 20°. S l. ישלחומא (וחחת. חריצבי) 20b. St. Plane, die Klugheit, ist hier sicher Plane der Thor, zu les. Das Suff. von יכלענו bezieht S auf עז וּמְבְּטֶחָה. 22. S ו. עז מבטח : T : עז מבטח. 24. דר . S. לץ שמשר nimmt er als Relativsatz. Dann l. er : בָּעַבְרָהוּ זרון. T = הריינא) עברה בזרון). Luzatto, p. 113 schlägt vor, die Worte T.s umzustellen : זירנא מריחא ממיקנא שמיה. 25b. T עסיד, r צבין (cf. Tc v. 7.) S übers.: »Denn »er« will micht, dass seine Hände ein Werk verrichten. « (Die Hände haben ja keinen Willen). 27 معرم S u. T. محمده] plur. wurde von S u. T לנצח .28. בבפון [בומה .רשעים im Sinne von »Wahrheit, Geradheit« aufgefasst, wie Umbr. hier, Gesen. u. Hitzig Hab. 1, 4 auch wirklich erklären. 29°. S: Frech ist das Antlitz des Frevlers. 29°. S l. beidemal das Ketib. Auch T thut es, wenn man mit Tc ארדורה l. 30. לנגד S: • gleich der « Gottes.

#### Cap. XXII.

1. און [ בנושו (ברשות), Erbarmen, Gnade. בין סטילועדון סטילועדון סטילועדון פון [ בעם בין בעם בין בער מעס מעלעדער (ברט בער בערום באה בערום בע

¹) Τ l. יבקה (Graetz). Σ σβέσει.

<sup>&</sup>quot;) Natürlich ist عُرِّنَا zu les. l punktirt عَرِّنَا v. غَرِّنَا, zieht es zu سُمَا u. übers.: unguentum dispersum!

3b l. Tl: ובורי חיוסאני אנון scheint nur eine zweite Uebers. von ופחיים zu sein. Levy s. v. בור meint aber, dass T עברו st. עברו geses. habe. היוסאני leitet er von וסא, besudeln, ab. r u. Levita les. ומא r übers. עברו עברו durch עברו דף hat nach M geändert עברו, weil 27, 12 נענשו durch וחסרין übers. wird 1). 5. S hält ענים für synonym mit אנים u. übers. es mit צנים fehlt eines von beiden, wohl פחים. Denn er hat בישכא = S nimmt עקש als Adj. zu בררך: במספו במספון: Ebenso T. 6. חנך l. S על־פו wörtlich על־פו אירכיח S > Suff. אירכיח T אירכיח, weise zurecht 3). 6b übers. T final: Damit er nicht etc. 7. Das 2. Gl. faste S so auf, das יועבר Subj. u. לוה Präd. ist (ähnlich G). Dem entsprechend ergab sich für das 1. Gl. der Sinn: den Reichen beherrscht der Arme. ימשול wurde ימשול geles., (was voraussetzt, das ימשל, ohne ו, in der Vorlage stand.)  $7^{*} T = M.$  $7^{b}$  T = S. 9. Tl הוא, Tc richtig עיינא. עיינא 10. S fasst וישכת u. ויצא als Imper., als Fortist femin. setzung von בייבן [מרון, den Streitsüchtigen T:

<sup>1)</sup> Ich bin sehr in Verlegenheit, wie Bau.s Bemerkungen zu diesem Verse zu verstehen sein mögen. Er nimmt auch an, dass T rogal geles. habe, ohne freilich Levy zu zitiren, dessen Stellennachweis er dazu noch benutzt. Dann sagt er: מעמשר >seront offensés, subiront des affronts«. L'édition Regia donne norm, et d'autres nom. Levy rapporte ce mot à une rac. Nous pensons plutôt qu'il faut rapporter ce mot (doch nicht etwa wieder ארך ?) à la racine חוד, blesser, offenser. Levy leitet nun ארבי ganz ausdrücklich von תק ab. Was sagt also Bau. Neues? Was dann folgt, ist noch rätselhafter. Bau. will in ישמאני finden »un mot tiré du grec tivo, expier, payer sa faute«. Was diese beiden Worte mit einander zu schaffen haben, wird schwerlich jemand erkennen. Wo kame das o her? Wo ist das v hingeraten? Doch nicht etwa in die Endung אני־? Trotzdem behauptet Bau. siegesgewiß: c'est la seule explication qui nous paraisse probable. (?) Zum Schluss verweist er auf Fleischers Bemerkungen zu Levys Neuhebr. u. Chaldaisch. WB. zu dieser Stelle.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) cf. Levy s. v. רכח.

לחברבS. T übers. ויצא S. S hat den Zusatz G.s, den aber in einen Finalsatz verwandelt.  $\delta \tau \alpha v = \int p_{\gamma}$ L 1 - Deutsch, Magazin 1885, 87 gibt an, dass der Midr. בב. r. c. 40 1) als Subj. Gott hinter אהב ergänze. G er-אביב χύριος. g: ניבא וובאן, als wenn ניבא, Subj. تنم الحمال العالم Richtiger a: نسم الحمال العالم = G u. T, der auch ergänzt. 11b übers. S: אלהיא ergänzt. אלהי וּבְחֵן שפתיו רַע הוא למלך :. T l.: יעברים שפתי בעי המלך Subj. ist Gott. 12. ויסלף bezieht S auch auf ספרסק: zieht er als adj. Attribut zu בנר. דברי T plur. 13. Der Zusatz בון פשב stammt aus 26, 13, wo er aus G Perübergenommen ist. ΠΥΝ φονευταί μές (so ist zu les. של חבונותיה + T [עצל . מָרַצֶּחַ = (בֹּבְּוֹ nicht מָבֶעָּחַ בּ, nicht מָבָאַחַ בּ. 14. [זרות] S sing. שום übers. S transitiv: wer Gott erzürnt. 15. Lag. hat erkannt, das S (منعنها) sich bei G versehen hat. Er l. st. ἐξήπται in der Hast ἐξίπταται. Lag. verweist auf 7, 10. ( $\pi$ منونه عده کنوره الله عنونه عده منونه wäre ברחיק ב מנות עבנה Vielleicht ist aber ברחיק ממנו ברחיק בי שנות ברחיק בי בר zu les. In T ist כמנה st. ברחקיה zu les. 16º. S folgt einer LA. G.s, wie sie Ν<sup>c. a</sup> A haben: πολλά ποιεί τά einleitendes נעימים . 18. S l. נעימים (Graetz). כרי (Graetz). 19. אראהוה] > S, Tc, v u. r. Tp ergänzt es, ihm folgt Lag. 20. שלשום = zum dritten Mal. Ebenso T. במפג ונד $_{\mathrm{c}}$  (כתבתי stellt S hinter v. 21. St. איקט l. S באון שָׁקָסט = 1. Chr. 22, 9. אמרים S u. T sing. T l. אמרים לשלחיך. 22. הנול (= G.). 23b. Dass die Alten hier geraten haben, ist kein Wunder. S: محدودا بعده , gerächt wird ihre Bedrückung. T: פורענותהון הנפשהון ist falsch, da ein

<sup>1)</sup> Die Angabe des cap. scheint unrichtig. In den Ausgg. Frankfurt a. O. 1732 u. Wilna 1887 habe ich den Zusatz an dieser Stelle nicht gefunden.

<sup>3)</sup> T = S.

anticipirendes Suffix sich doch auf שם beziehen müßte. To richtig: אוף. 24. אוף To חורעוותא To הונוא ביינות עורותא To הונוא ביינותא ביינות ביינותא ביינות ביינו

## Cap. XXIII<sup>1</sup>).

1ª. אח־אשר לסניך 1b. אח־אשר beziehen die Verss. auf die vorgesetzten Speisen: τὰ παρατιθέμενά σοι عير وسمر موطمر. Ebenso T. 2b. S: »Dass du nicht ein Messer in deinen Mund steckest, wenn du ein gieriger Mensch bist«. St. 🛶 ist 🛶 zu les.2). T übers.: wenn du Herr deines Lebens d. h. im Besitze deines Lebens bleiben willst. 3ª. S hält den von ἐπιθύμει abhängigen Genit. für einen Genit. partit. (τῶν ἐδεσμάτων) u. übers. sklavisch: 🚤 והם = והינון T [והוא ולחמו לחם כז' :.l 3b. S l.: מופבלבה auf לבישולוי bezogen. 4º. S l. wie G: אל־הַגַע לְהַעַשִּיר. (Del.). 4b leitet S mit און ein, l. בכינתך (Suff. )) u. ergänzt ממנו hinter חרל. T = S, behält aber das Suff. 5. Die Frage wird in Bedingung umgewandelt. ן [התעוף S Qore. זון [ואינגו באתן ב. Bei ועיף vermengt S Qore u. Ketib u. l. ויעוף, das er auf den Reichen bezieht. T l. das Q $^{\circ}$ re u. bezieht es richtig auf כנשר. Sonst = S.  $6^{\circ}$ . S u. T las. wie G: את רע עין.  $6^{\mathrm{b}}=3,\,\mathrm{a.}$  7. S folgt G: טֿע דף אָה פֿי דוג

r) cf. Nestles Rezension LCBl 1891, 33.

<sup>3)</sup> Bernstein, ZDMG 1849, 353, vgl. 20, 9. Der Berliner cod. Sachan 134 des BH l. in der That im Texte 21.

 $τοαπίοι τρίχα (= Τμμ <math>^1$ ), Jäger) τοι τοιS. l., wie G, אבל ושמה u. setzt die Verba in die E. Hinter לאמר לך . בפנה א S + אמר לך . T übers.: denn ein hohes Thor (= שַער Del.), so hochmütig ist er in בת Seele. ולכו בל־עמך] T: aber sein Herz ist treulos gen dich. (Las T etwa כל st. בל, u. glaubte er, בי er-בבי zu können [vorhergeht ו] = נובל (מתך 8. מחך S) ff. חקיאנה  $S + \bot$  . T = S. 9. חקיאנה [לשכל . مړم ב. 10. G, S, T les. אחך 11. זו. 'g. a u. u' שבש ה (13. בשבש S sing. 12b. [ואונך S sing. 13. בשבש 3. בי אנת Ebenso T. 14. Hinter מנה hat ביר ein Wort, das ich ביר lese. Levy s. v. ניר l. es . ändert es in ניר ( = ביר) 5). 15. Tl.: אשמח כלכי. 18. S blos ,. יבי S + בראנ Ebenso T, der zu אחריתא rklärend מכחא hinzufügt. ביניים בררך לכך בדרך בדרך בדרך לכך בדרך לכך בדרך לכך ביניים היום היום ברוא בדרך לכך ב ערה . דַרְבִּי כלם S. 20. Sl. סכא u. לחולל wegen v. 21. למ ) S u. T. T stellt בסבאריין um. 21. Zu נומה aus v. 20 hinzu. יין setzt S ווולל aus v. 20 hinzu. יייי אין אין, als Adj. Er l. daher פאייטע, γ מון וקרעים. ילביש

<sup>2)</sup> Sionita übers. falsch »clavam«. Es ist 🌬 zu les. (cf. BH.)

<sup>2)</sup> cf. eine große Anzahl codd. bei Kenn. u. Rossi.

<sup>3)</sup> In Nestles Rezens. hat sich hier ein kleiner Druckfehler eineschlichen: st. v. 13 muss es v. 11 heißen, u. st. Tw ist Tw zu les.

<sup>4)</sup> In dem cod. werden die Begadkephath Buchstaben, wenn sie icht dagessirt sind, durchweg mit Raphe versehen. Ueber dem uteht hier Raphe.

<sup>&</sup>quot;) Bau. sagt, das > certaines édit. אוח מיד les. Welche das seien, errät er freilich nicht. v, r, Tp u. Tl les. nicht so. Er hat sich infach bei Levy verlesen.

<sup>&</sup>quot;) Nestle meint, das S wahrscheinlich das vor r u. wo ges. habe.

(u ביועתא דו: ביועתא דו ביועתא Tc ביועתא דו: בורדעתא. 22. ומוסר וכינה 23. g stellt ומוסר וכינה um, ε = M. 24. Sl. das Qere, nur חשמח, wie das Ketib. ול יניל S 2 verschiedene Ausdrücke: ויולד נופה sieht er ab אף־היא) 🚅 בָהֶרֶף blos 🎳 אף־היא) 🔾 פּהֶרֶף, מָין בּהֶרֶף wie im Augenblick cf. Berach. 2b. Darauf weist auch מטרף עינא in T hin, das mit Luzatto, p. 109 מטרף עינא zu les. ist¹). הארב l. S האבר fand Jäger für G). 28º: ולרה ארם יוסיף: Er l. etwa معتدم ששון בים משפים (Zeph. 3, 4). Was T hat, entspricht: ובנים פתיים האסף. 29. שוח . דוודא ,γοοςן θόρυβος שיח . דוודא ,γοοςן Β rät סיורא. Τc: סיורא, Τc<sup>rast</sup>, v u. r סוירא. Levy belegt es sonst nicht u. übers. es: Schlechtes. Lag. l. סוודא, was allerdings שיה sehr gut entspricht  $29^{\text{b}}$ . S = G. τίνος πελιοί οἱ δφθαλμοί مرفع حقيل ختمه مناه 30. S beginnt mit אן, dann folgt die Uebers. von G. ממסך sahen S u. T als »Wirtshaus« an. Nun folgte wohl ursprünglich bei S die echte Uebers. von v. 31, später wurde die Uebers. von 31, nach dem Griechen, eingeschoben u. zu v. 30 gezogen. Was alles G aus v. 31 herausgelesen hat, hat Lag. gezeigt. מיין (v. חָרַו (v. מיין, wie Lag. meint, ist nicht gerade notwendig cf. 7, 18: גרוה דדים. מאל όμιλείτε ανθρώποις διχαίοις wird יתארם במשרים wiedergeben sollen. Dann wäre יתארם Derivat v. ארם cf. צפונה u. יפת, Für και δμιλείτε έν εσοροί 110, 9 v. יפת, Für και δμιλείτε έν περιπάτοις bleibt nur יתהלך. 31. Jetzt folgt die eigentliche Uebers. כריחן > S. St. יחהלך בני les. a, u, BH: יחהלך

l. S חתהלך u. falst es im Gegensatz zu 31\*: קונים אווי ווווי שני שני שני אווי ווווי שני אווי שני אווי אוויים אווייים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אווייים אוויים אוויים אוויים אוויים אוויים אוו

den plur., wie ihn die Nestor. les., vor. Zu T verweist Levy auf Chullin 95b: כתוצא ודשא.

ا) cf. PS. كنا بندا (= مناه مناه (= مناه ). Er verweist auf BH cod. CLVII, 144 v, u. BH Eth 72, v.

selbst: Denn das Ende des Weins ist wie ein Schlangenbils. « 32 b. مامو سنوهدا بفيت اله. Jes. 14, 29. 30, 6 steht es für שרף יעופף. (cf. PS). Es wäre also eine Reminiscenz von dort. Ob aber nicht hier فنه stand, das erst in verschrieben wurde, vielleicht durch einen Abschreiber, der an jene Stellen dachte? T hat freilich auch דמאריה, das kann aber aus بنيت, wie es später dastand, hervorgegangen sein. St. ואדריהא, das in der Luft hängt, l. Tc ואחריתיה. 33. S: Wenn deine Augen . . ., dann . . . . וורות S sing., in derselben Bedeutung. wie 22, 14.  $34^b$ . S = G. Jäger (, den ich hier, da ihn Lag. nicht ganz citirt, aus Umbr. kenne,) meint, das G בְּרַעֵשׁ חבֶל ) geles. habe. Lag. verwirft dies als unhebräische Wortstellung. »Auch bedeutet חבל nur den einfachen Matrosen«. Im Hebr. wohl, aber Ez. 27, 8. 27, 28 wird auch durch χυβερ-עילועה übers. (S ביביון) u. PS s. v. ביבין führt Jon. 1, 6 an, wo A, Σ, θ χυβερνήτης = α geles. haben. meint, das G וכסכן בָּרֶב מַרְשׁוּל las (vgl. die Belege). Graetz glaubt, dass pod geles. wurde s). T: vu. wie ein Matrose, der im Schiffe schläft«, חבל u. הבל sind zu erkennen. 35°. G hat am Anfang פֿרָבּני אַ  $\delta \dot{\epsilon} = הלמוני (וחימר)$ . וחימר).  $\hat{\epsilon}$  עוד ( $\hat{s}$  אור ( $\hat{s}$  )) אור ( $\hat{s}$  אור ( $\hat{s}$  אור ( $\hat{s}$  אור ( $\hat{s}$  )) אור ( $\hat{s}$  אור ( $\hat{s}$  )) אור ( $\hat{s}$  אור ( $\hat{s}$  )) אור ( $\hat{s}$  ) אור ( in T, was hebr. ist, l. Te richtig: רכוונני Te וכוונני. Levy verweist auf Gen. 3, 15. J. I. Doch ist es an unserer Stelle wohl nur verschrieben, zumal 2 u. 3, t u. 1 im cod. kaum zu unterscheiden sind.

# Cap. XXIV.

2. דריכונא ; פראבן (שד cf. 21, 7. 3. ובתבונה [שד S +

י) Bau. zitirt: ינרגל u. meint ganz richtig, daß G = ינרגע פיזבל sei.

عُوْدًا (مَا اللَّهُ PS 2700. عُوْدًا اللَّهُ Hoffm., opusc. Nest. 98. 8. Ez. 27, 28.

ἐνέπαιξαν αὐτῷ Mat. 27, 31. Marc. 15, 20. σ= (PS).

مكه. 4<sup>b</sup>، المعمود (٦٢٠ =) المعاد (cf. 1, 13). וכסימא (Vielleicht ובסימא). ובסימא [ונעים Tc, v u. r: יקרא = S? Levy).  $5^a$ . S = G. xpeloswy sopol logupos. Fit אף ארפוססשע verweist Lag. auf בין. Ich glaube, dass man בין l. ונבור (בעור בעור בעור (Lag. Wohl besser: מַעָר 5). ל. = מאמץ־כת מאמץ־כת (Hitzig). Aehnlich T. 6°. cf. 20, 18°. כי ע. די > S. 7°. היישן ראמות, >stürzt hinab.« S wählt das gleichlautende syrische Wort, das ja aber ganz andere Bedeutung hat. T: Der Thor murrt wider die Weisheit. « Er dachte an רעם. 8. »Man « gibt S durch Passiv. 9. אולח Abstrakt. durch Konkret. עסיקנורא . umgekehrt. Aehnlich T: מסיקנורא u. אסיקנורא. דלארם T + ולארם. Denn nicht jedem Menschen ist die Sünde ein Gräuel. 10. S scheint wieder einmal bloß geraten zu haben: Die Frevler wird Unglück leiten am Tage der Not. 4 11b. Viele alte Midrasch — Ausgg. les. Lev. r. c. 10 nach Deutsch, l. l. S. 88 אל st. באב. Ebenso G, dem S bis auf eine kleine Abweichung — er übers., als wenn G ἐκπρίασθαι läse — folgt. Τ ) אם. Er übers.: u. die zum Tode geführt werden, halte zurück. hat G benutzt. ידענו סואס און 🚅 wegen האמר. γινώσκει פֹבָין (Jäger). הוא Κύριος באן In Tl ist der v. ohne Nachsatz. Dieser muss vor דהרעיהא beginnen. Tc hat da noch זה = דין, u. ich glaube, das, da sonst T wörtlich = S, דע ausgefallen ist. באקי l. auch Tc. Tp u. r בצי (= S). 14. רעה ) S. אסרמצאת blos: •Du wirst finden. < T gibt eine Paraphrase: איתחכם = דעה חכמה. Tc: אידע ואיחחכם, was sich freilich sogleich als Verbesserung nach M verrät, da dem Verbesserer דעה zu fehlen schien. T fährt fort: »Denn, wenn du den Anfang fandest, kommt auch ein Ende, das besser ist, als dieser.« 15. במפולחיה : T [בנפל : 17. S l. das Q•re. במפולחיה : T: במפולחיה ובכשלו T: כרעה מוכד יתקל בבישתא aus v. 16 ergänzt. 19. v u. r les. ברשיעיה u. ברשיעיה. Tc l. ברשיעי. Daher wird auch für das erstere בכישי zu les. sein.

wechslungen von ייה u. יי sind bei T nicht selten. [לרע] S u. T plur. T setzt nach seiner Gewohnlieit zu אחריתא noch טבא hinzu. 21. וְמָלֹדְ = סְעַבַב ומלך. steht, wie Deutsch angibt, auch Sotah 22b. Bemidbar r. c. 15. שונים Schon Dathe vermutet שונים. Dies ist unnötig. S nahm שונים in der Bedeutg. von יבון unsinnig sein; cf. 26, 11. Auch T hat we sonst = M. 22. שנה von שניהם, u. zw. richtig, ableitet, sagt ebenfalls schon Dathe. T = S. 23. 23. S. לחכמים  $G + \lambda \dot{\epsilon} \gamma \omega$ , S וויבין ועT = S. 24°. S läst den v. noch von בל־מוב abhängig sein: →auch nicht (sc. ist es schön) dem Schuldigen zu sagen etc. < 25. S l. מוכיחים ו ינעמו עליהם von ולמאכמני : dittographirt. Tl ולמכסאני. 26. S: Man külst die Lippen derer, welche zurechtweisen. « S l. etwa: דברים מוכיחים (Graetz). 26ª übers. T = S, das Uebrige = M. St. נשקו ist נשקו zu les. Die Form ohne i kommt nur im biblischen Aramäisch עסר<sup>1</sup>). 27. מלאכתך S plur. ועחרה (S Suff. בשרה לך בתבל שר דונם .28 בתבלים והפחיח . ביים עד דונם .28 בתבלים שליים. bedrohe, verläumde ihn nicht.« (p. aus 28ª ergänzt). S wählte ein dem Hebr. möglichst ähnliches Wort, (cf. 1, 7b). St. וחשרונג haben Tc, r u. Tp besser: וחשרנג. T sieht es für Hiph. von סתה an. 29°. S stellt אעשה לו עסר וג' פוביביסס. 29b אשיב לאיש S bloss : ואהפיך, סופיביביסס איה. 31°. והנה ) S. בשבי scheint Glosse eines Mannes zu sein, der מצבה erklären wollte. S l. וְכָסוֹן (Del.) ist in ممكترا zu ändern, was J. D. Michaëlis, den Lag. zitirt, gethan hat. (cf. T)<sup>2</sup>). 31<sup>b</sup>. Subj. u. Präd. hat S im plur. 32. S l. בלבי S. 33 u. 34 cf. 6, 10. 11. Hier macht S aus v. 33 durch einleitendes de einen Bedingungssatz. T = S, (ohne , lo) fügt aber nach

<sup>1)</sup> cf. Winer, Grammatik des Chaldaism. II. Aufl. Leipz. 1842, § 12. 1, 3.

<sup>2)</sup> PS nimmt davon keine Notiz.

א וחדמוך hinzu. 34. וכאיש מגן באון וחדמון προπορευομένη מנון בין באבן הסבון באבן באבן באבן באבן איש מגן בין באבן איש מגן שפער. S läßst die Suffille weg. T nimmt וחירוי אים herauf, some באבן איבים באבים באבן איבים באבן באבן באבן איבים באבן איבים באבן איבים באבן ב

# Cap. XXV.

1. ἀδιάχριτοι במדים ') Ιη Τ שלמה ( εξεγράφαι εξεγράφαι רכתבו יפאפם. אנשר סוֹ  $\varphi$ וֹאָס סוֹ סוֹאָס T=S. 2. \$1 u. תקר עם פּסְתִּר st. דבאצי st. דבאצי 3. S=0 »Der Himmel ist hoch u. die Erde tief. « T=S. 4. ש בב. S l. קציך, wie einige Midrasch-Ausgg. Bemidber ב c. 7 auch wirklich neben לצרף les. 2). T l. מָצּוֹדֶף. 5. מַ רשע . נאביני S plur. מלסני (Aehnlich 20, 🔌  $\hat{7}^{b}$ .  $\hat{S}=G$ .  $\hat{a}$  eldov of dograduol sou lége هير رَبَو حديد פה פים con. Auch Tc hat עינך hinter עינך. 8. S nimmt als Infin. מהדתעשה l. er מהדתעשה אם אנס, אם אנס (בהכלים בי, ביס, אם אם אם אום ו Dies selbst u. רעך hat S im plur., a u. u les. sing. דס רלא חירון T העשה, sonst = M. St. בדינא l. Tc לתשה 10b übers. S: ses werden viele über dich (oder: gegan dich) denken (sc. Böses)«, was nur gezwungen dem Sime v. M entspricht. Graetz glaubte דובתך לך תשוב zu & 11ª. S übersetzt die Plurale durch Singulare. בנגודי במשכיוה, also von בָּשֶׁךְ abgeleitet (Læ)  $11^{b}$ . S ו. דבר דָּבָר (Del.) על־אפניו א S. T l. = M, u. nicht, wie Del. meint, דְבֵר דּבֶר Del. l. allerdings נָּמָלִל st. נָּמָלִל על-אפניו T נום .12. נום, wie 11, 26. פֿעימות, wie 11, 26. פֿעַל

<sup>1)</sup> Ueber diese Bezeichnung cf. Deutsch, Magaz. 85, 37. Ann. 4.
2) cf. Deutsch, S. 89. D. hat irrtümlich 25, 5.

<sup>3)</sup> Die Ableitung ist schwierig. Mit Levy, der auf φόσς verweist, stimmt schon Fleischer nicht überein. Vielleicht ist auf μέω, argumentum, ratio, explanatio zu verweisen. PS 3317. μέω μέω Δρhr. 168, 17. μέω μέρ (?γέλως ἀχωρος Αnecd. Syr. i. App. 70.

בחום = ובון יפבן ל (Jäger ביום אמלא אמטאמ (= בחום אבל א .) كودمرة المودية l. a u. u محمرة المودية كالمعروب معروبة المعروبة كالمعروبة المعروبة المعرو l. p, u. BH billigt es 1). כנשיאים S sing. 14. S l. כנשיאים. S plur. T: Einem Wolkentage etc. gleicht etc. ו דמשרא l. Tc מישרא ו. 15. Ich glaube, dass בעבי Actiren u. mit u bloss 20 les. ist. Dann entiche S dem mas. Text. Liest man aber محمده, dann ניס (ביים (ביים gesprochen werden, u. S wäre = (nämlich: der Fürst) נרם. וכלשון רכה ישכר. [נרם] S plur. ומילחא T ומילחא. 16ª leitet S durch בן, ein. 16♭ מבן, Suff. St. וחיחיבו l. r תשבע. ותיחיבו r תשבעיה. Gemäß seiner Auseinandersetzug in den Anmer-וgen < schreibt Lag. עד Tc, v, r. פרועא Tc, v, r. עד Abstract. für Concret. T = S. 19°. Die Verss. בעה. ביעה Tc מועחא פערה. 20°. מערא leitet S von (Del.) בנד (בנד בים אם S + בנד מראבור בים אלינחר . عدو عدا علا على الله على ال sagt schon Thorndike in seinen Collatt. Dathe l. enso. Mit Unrecht will Levy יהרא in יהרא ändern 2), wohl Tc so l. 20b. معنى ومنيزف حجمة عدم •er quält, ängpt das trauernde Herz<sup>8</sup>). Es folgt ein Zusatz aus G, zieht S ἀνδρὸς zu καρδίαν. Auch T, der = S ist, . den Zusatz. Ueber מלטיתא cf. 12, 14b. 21. S = G. läst מים u. מים als selbstverständlich fort. 22 leitet durch σΔ μου = τούτο γάρ ποιών ein. לום בדבם ופנים נועמים . Ebenso T. 23. ומן בדבם ופנים נועמים. cf. 21, 9. מוב dort, hier מוב, hier מוב, dort,

<sup>1)</sup> cf. s1 bei Rahlfs.

<sup>\*)</sup> cf. Sachs, M., Beiträge zur Sprach- u. Altertumsforschung, t II. Berlin 1854, 174.

<sup>\*)</sup> cf. Bernst., Lex. syr. p. 425, der auf Hi 27, 6 hinweist.

<sup>4)</sup> cf. 6, 28.

### Cap. XXVI.

mann, Hor. syr. p. 230 berichtet, dass sich im cod. Vat CLIII am Rande fande: منت بعتب. T übers. die Infa. durch Particip. 2b les. S u. T das Ketib. 3. מרכם u. שכם u. מרג S Beides durch וصבון, Rute, Stachel. לנו nahm S als pars pro toto: לגרשטיהון T [לנו S sing. לנו cf. 19, 29. 4ª u. 5ª. S kann sich den Widerspruch in den beiden Versen gar nicht erklären, u. übers. darum an Stelle des zweiten יייפאלי (Dathe). T=S. 6. S l. מַצְּבָּרה רגליו (Del.) ברים S sing. T übers. מקצה: • wer läuft. 7. S: «Kannst du dem Lahmen (τορείαν) wiedergeben, dann erhältst du Sittenspruch (معظما aus عدمة verschrieben, Graetz) aus dem Munde des Thoren«. T = S. 8. S ) כצרר. T fasst es als Subst. = Stein, Steinchen (cf. Gesen. Lex.) 2 S. 17, 13. Am. 9, 9. 9. חוח עלה מאמעש הוח מאמעלים φύονται αλ. Ιρακ. Ισακ. Εbenso T. Als paralleles Gl. zu »Dornen« schien »Sinnspruch« schlecht zu passen. Wie kommt auch ein כסיל zu משל? 1). 10. Die Alten haben sich |den rätselhaften v. zugestutzt, so gut es ging. G l. — ich folge Dathe — רב מְחוּלֶל כל בְּשֵּר כסיל. Das nahm auch San, mit Weglassung von כל. Die beiden letzten Worte l. er: וְשְׁכּר עָבַר יָם. S=T. 11. יבּבן שונה cf. 24, 22. 12b. S: Der Thor ist viel besser daran als er.

<sup>1)</sup> Dass S محل st. محل l. wird wohl Bau. selbst nicht ernstlich glauben.

ישלות = בן ישבהיף (Jäger). בון nimmt S aus 22, 13° herüber. 14b. S ergänzt ein מסוב entsprechendes Prädikat: בשרואחיה. 15°. cf. 19, 24°. Tc. u. r les. auch hier בשרואחיה. 17. S l. כמחזיק u. stellt die Halbverse um. ישבבי, wer sich einmischt = ערב מְתָעָרֵב. Graetz will יבבע les. 1). T: נאצי ומהנצי, streitet u. zankt sich. 18. S: »Wie die Ruhmredigen (בְּמְחַהֵּלֵל ) Worte schleudern gleich scharfen Todespfeilen (הצרמות) י. הבאליש, wohl beeinflußt durch προβάλλουσιν λόγους. במתלהלה Τ: πι דמיתחת, wie ein Herabgekommener. דיםשט; ד: דיםשט; ר: אכושים. Schlus = S. 19<sup>b</sup> leitet G ein: δταν δὲ δραθώσιν معدا الشفعلاء. 21. S u. T las. מחרחר. 22. כמתלהמים, •lärmend •. Die Worte eines גרנן (v. 20 können nur sein. יצית מרמה . מש' 24. S u. T las. das Qere, aber ישית מרמה . S: legt er einen Hinterhalt. 25. T l. סבם הועכות בישתא Tc בלבו. בישאתא 26. G, S, T las. מְבַסֶּה. במשארן S rät: במורסתא Zerreibung, Bedrückung. 28. אורחתא דקושטא פבבן ה dahaes einfach als Gegensatz von שקר. Del. meint, dass die Uebers. מר gedacht haben. חלֵק = רכי דםליג Auch S scheint daran gedacht zu haben: אָפָבּן. אורה, Verwirrung.

#### Cap. XXVII.

1. יום . בים ביום ט übers. G, S u. T als prädik. Adj. ליום אכזריות, Kühnheit, Frechheit ליום א S u. T באמנים, Sie leiteten es vielleicht von מנשיקות ab (Graetz). אפירן S. Er l. ונעתרות, als Gegensatz zu אפירן. 7. S u. T las. am Schluß

<sup>1)</sup> Dass when auch in reflexiver Bedeutung vorkommt vgl. PS. In den Pr. wird freilich sonst when a gebraucht, cf. 14, 10. 20, 19. 24, 21.

<sup>2)</sup> To ist es aus wormen verschrieben cf. 5. 9.

לַה. 8. Tc, וע u. Tp ) מן vor דוכתיה. 9⁴. לב. gibt S als Relativsatz im plur. וקשרת g u. a plur., u sing. (U ינבר הדְּפֵר (בעצה), Aehnlich T. 11. Sl. פטלמן (Jäger) יבר. וְהָשִׁיכָה, Schandrede. Auch T l. יבר, 12. cf. 22, 3. S l. ונסחר, wie dort. 13. cf. 20, 16. קח, שבשה חבלהו .נכרי ,S l., wie dort ונכריה .יקח = שמושם 14ª. בבקר השכם το πρωί בבקר השכם. Da sein Pfand 1). dieses aber »Schönheit« bedeutet (cf. Cast. — Mich.), so glaube ich, das hier = τὸ πρωί zu les. ist (zumal der ganze v=G ist). kann durch falsche Auflösung einer Abkürzung entstanden sein. 14b. S=G. καταρωμένου οὐδὲν διαφέρειν δόξει ٤١١, οσ ٢٠٠٠ امه الم 15. יגב מרד, tropfend. נשחוה S. חגרניתא ) S. חגרניתא Wort nur Glosse ist<sup>2</sup>), kann man auch ohne Handschriften erkennen. Ein Mann hat es hinzugefügt, der bemerkt hatte, dals אשת מרונים sonst stets durch 'אהתא הגרנ übers. wird. Tc l. es auch wirklich nicht. 16. S wörtlich = G. Dieser l. צפניה st. צפניה: βορέας σκληρός ἄνεμος בים ا ו אימו ימני יקרא. 16b las. sie: ואימו ימני (Jäg.) Lag. macht daraut aufmerksam, dass den Norden als rechte Seite zu betrachten ägyptische Vorstellung sei. T=S. 17. S übers. הדר beidemal als Imperf. Hiph. = יְהָב. T l. das erste אָקָר. 18. S l. מפריה, im plur. 19ª. S = G. Wie die Gesichter einander nicht gleichen«. Böttcher, den Del. zitirt, vermutet, dals ursprünglich בַאַשֶר בַּמַיִם gestanden hätte, »aus welchem LXX באין דמים herausklaubte. « 19b übers. S dement-

ין Erheiternd wirkt hier Bau.s Bemerkung, dass S u. T אילים מענית ייטים ייטים

<sup>,</sup> wie senou mag. semerat

sprechend: احمعا المناه المحمد كمتا المحمد T folgt S, glaubt aber מים auch noch hineinbringen zu müssen. 20a. St. • g l. a u. u besser • 20b. S hat Subj. u. Prādik. im sing. Tl (Tp) l. ועיניה דגברא. v, r 'ועיניהון . Tc ועיניהון ועיניהון . דבני נשא ist also sicher bezeugt. דנברא ist Fehler. u. wegen desselben änderte Buxt. in דבני נשא ist richtig = ני נשא ארם. Auch v. 19 ist כני נשא. 21. cf. 17, 3. 21b. לפר S l. מסר G, S, T cod. Kenn. 30: מהלליו. S hat den Zusatz G.s, l. aber ἀνόμων u. εὐθων. ζητεί<sup>2</sup> ) g. a u. u haben غف . 22. Lag. meint, das G קפות (Jäg.) geles. u. במכחש vielleicht zu במבחב gemacht fehle G. Einleuchtender scheint aber Levys Erklärung (s. v. אידר), dass גרָן = עלי, Tenne sei, u. in übertrag. Sinne den Sitz des Synhedriums bedeute, cf. תַּסִיר wurde תסור .סנהדרין היתה כחצי גרן ענולה : •Chullin 5 S folgt G, lässt ἀτιμάζων weg, schiebt aber هنيم و مدمه و ein. In T ist nach Levy ובאודרך oder ובאידרך zu les. בחוך הריפות soll בחוך הריפות entsprechen. 23. בא פיט scheint S nur erklärend hinzugefügt zu haben. Möglich auch, daß er ידע הדע einmal von רעה u. dann von ידע abgeleitet hat (cf. Graetz). בי אוֹי, לעדרים. Tc קווטיך, sonst = S. 24. ואם סטלה ואם sonst = S. 24. ואם παραδίδωσιν שלם, exact Dathe שלם, was nach Dathe בעל zu les. ist. Was sie geles. haben, ist nicht zu erkennen. St. אדוסנא 1. Tc אוחרנא (= S), r: אחרנא. 25. בבב גלה = sprosst. ונאספו עשכות S sing. T = S. Von 26b u. 27 hat S nur: ועתודים ללחמך וחלב עזים ללחמך וללחם ביהך. Alles Uebrige ) S.¹). 26<sup>b</sup> l. T: ולמחירך עתודים.

#### Cap. XXVIII.

1. רשע u. רשע S u. T plur. T paraphrasirt das 2. Gl.: aber die Gerechten hoffen auf die Weisheit, wie

<sup>1)</sup> BH mag sich mit dieser verstümmelten Uebers, wenig befreunden.

ein Löwe, der seines Frasses harrt. 2b. S l. נארם מבין ע verbindet ידע mit ב: •u. die gerechten Menschen, welche Redlichkeit kennen, dauern lange. « Nach ies. a, P u. U noch וארם מבין דעת יאריך. T l. וארם מבין דעת יארין u. setzt ↔ in den plur. 3. דלים S sing. ואין לחם מעשפאלה, אַבעה מעשפאלה, אַבעה ومه معنی geeignet, nützlich. Lag.1) verweist auf مدر بكسم συμφέρων Reliqq 19, 14 vgl. Athan  $_{-}$ . 24. 14, 25.  $\dot{T}=S$ . 4. ἐγκωμιάζουσιν ἀσέβειαν βούο — ΜΥ΄ (Jäger) 2). περιβάλλουσιν έαυτος  $\tau$ בּוֹעָסָגָ (Jäg.) In  $4^a$  ist T=S. in  $4^b = M$ ; zum Schlus fügt T hinzu: »damit sie umkehren.« 5. S zieht מוב aus v. 6 ans Ende von v. 5. T = S. 6 stellt S um u. l.: ועשיר הוא מְעַקּשׁ רכיו. Aus dem Vergleich macht er 2 einfache Aussagesätze. T behält auch in v. 6 מוב bei. 7. פולים, wer Eitles treibt, Konkret. durch Abstrakt. [ווללים] Tl, Tp u. Levita: זלילי. Tc, v, r ולילי heist »gering, leicht « cf. 12, 9. 14, 6. 8. יקבצנו S: »hinterlässt er es«. 9. ממור מסור T מְסְנְּיִר = דמסכיר, cf. Jud. 3, 22. 1. Reg. 11, 27.  $\psi$  17,  $10^{\circ}$ ). השבון הש הועבה. Adj. st. prädik. Subst. 10. ישבון הש הועבה] S sing. בשחותו [ Suff. > S u. T. אוה u. ושלימי, das eine zweite Uebers. für וחמימים ist > Tc. 11. בשנ בה יחקרנו. Dathe bemerkt dazu: Arabicam verbo הקר subiecerunt significationem, fortasse quia eam contextui conventiorem putarunt; nam حقر est vilipendit, contemsit apud Arabes. Aber Dathe deutet hier selbst schon an, weshalb S so übers. haben kann, ohne dass man eine arab. Ableitung annehmen muss. S sagte sich vielleicht: Wen man in seiner Nichtig-

i) Bau. scheint Lag.s für den des Syr. Kundigen genügenden Hinweis nicht verstanden zu haben. Er bemerkt nur: την α été trad. librement par ἀνωφελής.

<sup>3)</sup> Bau. meint irrig, S u. T hätten אַלְיִי פְּעָשְ geles. Er punktirt also שְׁבְּעֹי u. übersieht, daſs בּבּבּע sehr oft sich rühmen< bedeutet.</p>

<sup>\*)</sup> cf. Baethgen, JPT VIII, 431.

keit durchschaut, den verachtet man, u. fand diesen Gedanken dem Zusammenhange angemessener<sup>1</sup>). T = S. 12. ספספון ובקום .vgl. 11, 10° ספספון ובקום (vgl. v. 28.) Die auf den ersten Blick ganz rätselhaft erscheinende Uebers. won مدمنيزا יחסש = wird sie verringert (d. h. die Pracht) ist einfache Textverderbnis. Es ist مدغني zu les. \*) u. natürlich an das Ende von v. 12 zu stellen. 13. S l. בהגרססט ומודה u. ergänzte zu כהגרססט. Ebenso T. wohl יַרָהָם u. ergänzte deshalb: אַרָּהָם. T=S. Tc besser לכר. 15. שוקק S: »der seine Stimme erhebt , parallel zu נהם, ähnlich T. S übers. מושל als Verb: ماهندون ، das (der Frevler) herrscht. T übers.: - Wegen der Frevler, welche herrschen <. 16. ורב מעשקות יאריכו ימיו = ישום אספבה. אריכו ימיו S l. das Qere. מלומיא (\* בון בצע, Bedrückungen, Erpressungen. T sonst = S. 17. ייבור יאבר אשק schuldig. בייבון ארבור ist sinnlos. Schon Thorndike verbessert richtig (cf. T). יחמכו nimmt S im Sinne von »unterstützen« : נב ניסנה T = ergreifen, erfassen: נצורוניה, sonst = S. 18b. Š l. יפול בַּשַּחַת (oder בשחת וּמְעַקּשׁ דְּרָכִים (9, 10, דרכיו בשחת וּמְעַקּשׁ דְּרָכִים (giebt Lag. Bis auf dieses Wort ist  $T=S^4$ ). 19. ביקים g(u,T)וארמחו משבא a ארמחו אנים Suff. > S. 20. שבון הכדברכות בסיפה (wie v. 16. (רב־מעש' ). אין להעשור להעשור δ δὲ κακός בבים. Ich kann nicht entscheiden, ob G אלין geles. (cf. S 21, 5) u. להעשיר ganz weggelassen, oder (Heidenh. gibt ואץ (רשע להַרשע, wer hineilt zum Bösen = der Böse, geles. hat. Im Ietzteren Falle hätte S, der hier wohl von G abhängig ist, vielleicht auch 21, 5 nach dieser Stelle übers. S nimmt

<sup>1)</sup> Ob etwa ich st. im zu les. wäre?

<sup>2) | =</sup> νcn 2, 4. 20, 27. Gen. 31, 35. ψ 77, 7. Thr. 3, 40.

ع) Ex. 18, 24 معمر المان الله Jes. 57, 17. Jer. 6, 13. 8, 10.

<sup>4)</sup> To l. allerdings מכנישוא, was sogar ursprünglicher erscheint u. auch = נשחח sein könnte.

אακός aus G u. l. st. בֹבּבֶב (בְּרָשְׁעוֹ (בְּרָשְׁעוֹ (בְּרָשְׁעוֹ (בְּרָשָׁעוֹ - Σ Τ Ι ואץ, behält aber בעוולה u. übers. להעשיר noch einmal: ועל . פַּרָר פנים [ S l. (ועל . פַרָּר מני ] S übers. ו durch יםשע בנבר) בשע־נבר ἀποδώσεται ἄνδρα ובער אבלבל (יםשע בנבר). 22. ונישא Zum Subj. נכהל להון ד מבאנ להון zum Subj. ונישא To ist besser als רביש Tl. 23. אחרי אחרי S. ימחליק לש'  ${
m S}$  ו. קדמוי  ${
m T}$  (אחרי הבל ${
m cf.}$  29, 5. אחרי,  ${
m sonst}={
m S}$  $S + \Delta$ . על רחב אין  $S + \Delta$  אין  $\Delta$  (אין  $\Delta$ Tc רעיינא, was wohl aus יענא (= S) verschrieben wurde. 26b. הולך בחכמ' סיפיה בי ממשממן והולך בחכמה steht nur hier, ה' ממים oder ה' המים kommt aber öfters vor. Daran erinnerte sich S. נחחמי מן ביש [ימלמ, wird abgelenkt vom Bösen. 27. אין מחסור p, Verb st. präd. Subst. עיניו S + עיניו, wie v. איי ביישן בייש, wie v. 16 u. 20. T hat es im plur. דמחמי= ומעלים, sonst = S. Da לומחא fem. ist (cf. 1 Kön. 2, 8), ist דומוא zu les. בספען בקום cf. v. 12. Ebenso בספען בקום.

#### Cap. XXIX.

אושרים באשון פשו פון פון וישרים באשון als Gegensatz zu ישנאו. T l. המימותא u. bezieht יכק' נס' hierauf: בעיין לה verlangen nach ihr. 11. S erklärt באחור = im Innern : יְחַשְּׁכֶנְהּ S= ושכחנה (Del.) T beidemal = S. 12. רבר־שקר T plur. 13. ואיש חככים الْمُعَدِّدُة , nicht ، dolens ، (das wäre الْمُعَدِّدُة ) ) , sondern >affligens < zu übers. T: ונברא מצעיא. Er leitet תככים von קְּוֶךְ ab. (Del.) 14. רלים S. Er ließ es wohl absichtlich weg. Ein König muß gegen alle, nicht nur gegen die Armen, gerecht sein. 16. בתים, werden mit Freuden sehen <sup>2</sup>). 18<sup>2</sup>. אין הוון נבשן ; S wollte die Anschauung vermeiden, als ob nach dem Aufhören der Prophetie das Volk verwildere, u. setzte deshalb ברבות aus v. 16, das gut zu passen schien, noch einmal her. באבי יפרע. S hat die Grundbedeutnng der אבאבי im Auge. T = S. 19. מענה [S l. מְעָנָה (Dathe).  $T = S^3$ ). 20. عدم المعنى (= γίνωσκε) ähnlich 26, 12. T: dessen Worte verkehrt sind. 21. S l. מְּמָנֶק. ינעבד בין ניסט אינעבד S l. ebenso, wie die älteren Midrasch-Ausgg. Beresch. r. c. 22 (Deutsch) באחריתו באחריתו. מנון באחריתו. G leitet das Wort עסח אנן ab = מַאַנון (Dathe). T übers. : מָנְחַה er wird fortgerissen. Sonst = S. 22. מַרְבֶּה = בֹּשׁתֵוֹ רב 23b. ויממך (וְשֵׁמֶּלְ־רוֹח =) (= סאבהבסט (ביה וְשֵׁמֶּלְ-רוֹח T ניפלג, ef. 11, 16. באם פניפלגן [אלה ישמע ב<sup>24b</sup>. ניפלג. Es scheint, als ob δρχου προτεθέντος hier durchschimmert. T=S. 25. חררת מסצאפום שלומיא באבה (Tc l., wie sonst,

<sup>1)</sup> wie die Nestor. nach BH les.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) πκη freudig sehen, vgl. ψ 22, 18. 37, 34. 54, 9. 112, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bau schlägt vor לא in רלא zu ändern. Da aber Tl, den er doch zu Grunde legt, schon so l., wird seine Bemerkung erst verständlich, wenn man sieht, das Levy, den Bau. stillschweigend benutzt, s. v. לב diese LA. vorschlägt.

<sup>1)</sup> Aphraates p. 253 l.: had all manos lacales.

א מ'ה sah der mann menschenfurcht (Gegensatz θεοσέβεια) u. nahm diese für ἀσέβεια. (Das scheint aber doch etwas unsicher. 26. בבהוֹם a hat es nicht. 27. צריקים שורררן wie oft: ספּיבוּן צוֹיקים וּהֶרֶרְיִשֶׁר בּוֹסוֹים. אוֹם S sing. wegen צריקים וער וויקים ושרדרך ישרדרך ער מום מום noch איש noch איש ein.

#### Cap. XXX.

14. كالمكذل المد سيكاه المحمد العفوي. S verbindet המשא, das er als ein Partic. von נשא ansieht, mit ונבר : הנבר l. er: ונבר, u. wegen des לאירואל schob er ואמר ein.  $1^b$ .  $\rangle$  S  $\dot{i}$ ). Auch T ergänzt ואמר, aber vor למרתי . $1^{b}$ . T=M. 2. מאיש S. T: הגבר .3. הגבר u. ארע lässt S den Platz wechseln u. fügt im 2. Gl. noch einmal אי hinzu. יים קרשים, v. 4 leitet S mit לא ein. unaisano l¹ ist Druckfehler st. unaisano. 5. S u. T les. الاين  $8^{b}$ . منا محمد محمد محمد محمد -3 الاعتما -3 الاعتمال -3Lebensbedürfnis, cf. Lag. S. 46. 9. אמו אמו אמו אמו החשמרי בבב παραδφς תלשן . T ) Suff. 10. האחליל א παραδφς = בְּאָ רור (Del.) בּאָלָם א רור א S wusste mit רור, das in der Luft zu stehen scheint, nichts zu machen u. verband es mit אביז (Prof. Nöldeke.) אבין S plur. 13. מה fasst S im Sinne von , בישא als Zeitpartikel u. l. ינשא. ) מה. 14. S drückt מארם u. מארם durch blosen stat. cstr. aus. ומאכלות T: u. scharf sind = וחריםי. 15. שחי τρείζ Δ΄ Δ. άγαπώμεναι בבב. G ging von אות aus (Lag.) S l. אמרה T l. die beiden הכ הכ בusammen : מהבהבן verbrennend, sengend. 16. ועצר רחם T = S. 17. קשישותא שבסבן אַקּוּףע ליקהת. Sie leiten es von קהה stumpf (= altersschwach) werden ab, oder

<sup>1)</sup> Bau hat S ganz missverstanden, wenn er meint, dass שك كأه أله الله dem יכל das S von יגם ableitet, entspräche. Dass dann יגם tehlen würde, bemerkt er nicht einmal.

geben den Sinn etwas freier wieder 1). 19. בעלמה בֿעלְמָיו (V in adulescentia) [= בַּעַלְמָיו ? Lag. vgl. dazu de Rossi, Var. lect.]. 20. מבימ לא סעלתו און T = S, setzt aber און T = S, setzt aber און און hinzu. Vor 22b wiederholt S مصمده 23. ציבם ἐκβάλη المدين = הנוש (Del.) 23b wird wieder durch محمد eingeleitet. T 1. וְמְחַכְּמִים. 25. וְמְחַבְּמִים οίς μὴ ἔστιν ἰσχύς בעם בעו Kaninchen (ψ 104, 18). בסלע מים מתום S u. T plur.  $27^{b}$ . | constant = S. fanden also in דצין den Begriff des Sammelns u. Schaarens. (Del) <sup>2</sup>). 28. שממית Lev. 11, 30 steht es für אנקה. • welche kriecht etc. < ישמים בודים החמש אמדסואבו אויס St. ועמרא in T ist naturlich auch ועמרא zu les. בביתא [בהיכלי, sonst = S. 30. S folgt G. σχύμνος λέοντος Lil: Liey. الما وοκύμνος λέοντος المارية. hinter יף אויס שנייכל אוווter אין איס שנייכל אוווויים אמנייכל אוווויים אמנייכל אוווויים אוווויים אל אווויים אוויים אווי عدة عدواً. 31. S = G, der die 3 Glieder erklärend weiter ausführt. ורויר מחנים, der Hahn, der einherschreitet unter den Hennen; תיש, der Leitbock; אלקום עמו δημηγορῶν בֿע בֿאַ בֿאַנאַן Sie las. wahrscheinlich אַכּייביין. Sie las. wahrscheinlich בַּי אַל־עַמו (Del.) Dass st. גורא ניורא zu les. sei, bemerkt schon Dathe, p. 122. Tc l. auch wirklich so. (vgl. dazu die Prolegg, S. 111.) T l. ומלכא hinter ומלכא, sonst = S. St. עממיה l. Tc עממי (= S. 32. Auf den ersten Blick scheint S ein von M ganz verschiedener Text vorgelegen zu haben. was aber doch nicht der Fall ist. Er l. אַל־נְבַּלְתָּ י, בו, בהחגשא cf. Jer. 14, 20. Nah. 3, 6. אָבֹב p. ואַל־ומות, wie er l., zog er zu יד לפה u. übers. es, dazu

י) Es ist daher unnötig anzunehmen u. graphisch nicht gut denkbar, dass sie אָרָה st. יקרת geles. haben, wie Bau. sagt.

י (אסמי Pאקר פּרָקְבָּרָן) Ibn Esra verweist auf Hi 21, 21. יי אספר פר פרניי erklärt er: יי אספר פריקרן. So erklärt er auch hier יין מערכון

passend: عدما باور باور المعاملة عند المعاملة عند المعاملة passend عدما المعاملة عند المعاملة عند المعاملة الم vielleicht μετὰ μάχνης. Auch bei μο cheint S έὰν ἐκτείνης τὴν χειρά σου benutzt zu haben. So freilich ist der v. kaum wieder zu erkennen. T ist in 32° = 14, stellt nur etwas um: »Ueberhebe dich nicht, dass du nicht thöricht werdest.  $32^b$ . T = S, and bleibt weg. 33. § "שוא שב בספבן ישבם מיץ חלב (כי בי übers. sehr frei: יבי wurde stets MY geles. 33b übers. S: 📞 🚚 🏎 🎉 אב באם און באבו. און באבו kann ich nicht erklären. Prof. Nöldeke schrieb mir: معدا ist ganz rätselhaft. Nahe läge معدا das רונוא u. רונוא entspräche. Aber 🦫 קיים שלי gäbe auch keinen Sinn. Das בפבים ist durch מיכושא des Targ. gesichert. So steckt in doch wohl der Name eines Gliedes. Aber die »Nase« אָאַר, läfst sich in den Syr. nicht wohl hineinbringen, denn ein ganz seltenes Wort dafür darf man hier nicht voraussetzen. -Sollte er אף als Konjunktion genommen u. irgend etwas willkürlich ergänzt haben? — Oder soll hier مدما der spitze Stift sein, mit dem man die Kuhl (כחל, Collyrium) in die Augen bringt? . Wenn du deine Hand auf den spitzen Stift drückst, kommt Blut heraus« gibt wenigstens einen Sinn. Freilich, wie kam er dazu, für און dieses Wort zu setzen? (Natürlich hat مدها, Stift, nichts mit אבאן, Weizen, zu thun. Jenes gehört zu עבאו, dieses zu ארן: אף ארן (אף). « 33°. T l. auch רונוא אף, ארן: ארן. 33°. T - S.

# Cap. XXXI.

1. בבן משא בבן היא אינו בין היא אינו בין משא בבן בין היא וואר בין בין משא בבן. Er sah wohl משא als Partic. an. Am Schlusse + משא אומר בור בין היא הומר הואר בור היא למדור הא da ihm sonst ימרחו חומר היאר למדור היאר מואר למדור היאר בון למדור היאר בין למדור בין היאר בין היאר בין למדור בין למדור בין היאר בין היאר בין היאר בין היאר בין היאר בין היאר בין למדור בין היאר בין היאר

vor den Königen etc. « או שמו באבי שחור läst S weg u. wiederholt aus dem 1. Gl. T = S. 5. Die 3. P. wandeln S u. T in die Anrede um. S l. וישנה מחקק. wieder לא ונך T [מחקק . בגבו ו. Tc לא ו. Tc רלא (= S). לאבל = לאבילי נוסבון τοῖς ἐν λύπαις לאבר . פנים הנו (plur.) 7. S u. T fahren im plur. fort: »dass sie trinken« etc. צבי הושו לאלם . 8ª. בביבון לאלם Lag. meint, dass S in G λόγφ άληθει geles. habe, was dann weiter zu λόγφ θεοῦ wurde. (Ursprünglich habe μογιλάλφ dagestanden). 8b. אל־דין (= v. 9). מנדן ביון בני חלוף. T = S. לאלם übers. T: denen, welche nicht das Recht beugen. 9. עני ואביון S plur. T nimmt שפט auch als Imper. = Δοψί. 10b. S folgt G: τιμιωτέρα δέ ἐστιν λίθων πολυτελών ή τοιαύτη Ιδοί μοι ςω μας να Ιμαν. ς κέξ scheint aus πολυτελών entstanden zu sein. T hat diese Worte nicht, ist aber sonst = S. 11. Es ist ושלל . בה + א nicht ישיב (1 l 1) zu les. Am Schlus (1 בשיב 2). fasst S als Subj., T als Verb im Pass. המסר bezieht er auf die Frau: »sie wird nicht geplündert, u. es mangelt ihr nichts. • 12. S l. יחייו = חיי 13b. S: >u. es arbeiten ihre Hände nach ihrem Willen (כחפצ'). T l. כחפץ, sonst = M. 14. כאניות S u. T sing. S l. מון החבוא לחמו auf סוחר bezogen: מבים T denkt, dass מוחר auch Suhj. von 14b sei u. l. לחם. 15. בעור לילה S u. T haben das Qere. T ändert ein wenig: sie sinnt nach u. kauft ein Feld. « מפרי S u. T plur. 18. כליל δλην την νύκτα ממול: T fasst כי auch hier begründend: כי. Tc u. r les. חיגורתה u. שרגה u. שרגה. 19. בכושרא Tl Tc בכינשרא Aruch ed. pr. בכונשרא, was Levy als -Spinnrocken« ansieht. Das würde ja sehr gut passen, wenn nur diese Bedeutung, wie Fleischer bemerkt, nicht unsicher

י) St. מיכרון ווי I. To richtig נידכרון.

<sup>2)</sup> cf. Text des BH bei Rahlfs.

wäre. רדיה אלבגה ידיה ) S. 20. כפה [כפה S plur] ידה hat S im plur. Tl לאכיון .u. לעני hat S im plur. Tl האביה, Tc אידהא. 21°. S l. מים פשה, wie v. 15). T=S. 21b. S: denn alle sind bekleidet etc. Von ביתה behält S nur das Suff., das er zu כל zieht. 22. מרכדים S sing. 22b lässt S noch von עשחה abhängig sein: •u. Kleider aus Byssus u. Purpur (. 23. בָּעָרִים = באנה מבינהן בשערים. דעור מחנים = סותן בן וחנור . 24. מבנג עם = סותן בן פועני בן וחנור . 24. מבנג ביום = סותן בן S plur. 25. S u. T las. ביום . 27. אָפוּיוֹת = נלין בופיה (Lag.) -sichtbar, offen -, von צפה, schauen. בפון עצלות . In T ist ein großer Wirrwarr: Tc חבינאות, v חביננות, r חביננות. Ebenso Tp. Lag. macht daraus: רחבננותא. Vielleicht ist aber דובנאית zu les. 28°. St. בנהא ו. To richtig בנייהא. 28°. l. S: ובעלה יהללה. 29. S setzt die Erzählung fort: Die Menge ihrer Töchter erwirbt Reichtum«. St. فكمن les. a, u u. BH richtig (cf. T). 29ª übers. T: Viel sind der Töchter, die etc.« Tc l. עותרא. 30. T beginnt mit מטול. St. דחלתיה l. Tc besser: מסרי (Part.) רחלתה וור (Part.) בחלתא. 31. ססרי כשערים S sing. Auch T hat כשערים im plur.

<sup>1)</sup> Da Bau, hier schon zum dritten Mal (cf. 30,.14. 31, 9) so flüchtig ist zu sagen, S habe w durch Lass übers., bemerke ich, dass es an allen 3 Stellen durch Lass u. was durch Lass übers. ist cf. 14, 31. w = Lass \$\phi\$ \$\phi\$ 18, 28. Pr 22, 22, wo wir haben, l. BH Lass \$\phi\$.

### Anhang.

Die 32 Stellen im Ezechiel, wo a u. u = M sind (vgl. S. 81 u. Rahlfs, S. 185).

- 38, 14 ist schon von Rahlfs S. 186 besprochen. Es bleiben also 31 Stellen:
- 1) 14, 1 besteht der ganze Unterschied darin, daß g المناء () المناء a المناء () المناء المن
- 2) 16, 12 מוסבן g ist Reminiscenz eines Abschreibers aus Pr. 11, 22. Die Umstellung der Worte ist belanglos.
  - 3) 20, 15 ¿cas; a übers. hier wie v. 6.
- 4) 23, 21. Corn. schreibt im Commentar S. 320:

  > g l (ich ändere C.s Siglen) ist natürlich innersyrische Verderbnis für (Trotzdem also a die richtige LA. hat, bekommt (Eine ähnliche Inconsequenz rügte Rahlfs S. 184 bei 39, 18).
- 5) 24, 10 مانكىت [منكىت a; cf. die Collatt. zu Pr. 5, 19 يانكىت 7, 13.
- 6) 26, 3. Hier hat a Recht. Man weis ja sonst nicht, wer angeredet ist. 50, das hier oft vorkommt, konnte leicht ausfallen.

<sup>1)</sup> Da u stets = a ist, zitiere ich es nicht erst.

- 7) 26, 4 (Δείμα) (wohl σίμα) a. Einen plur. von führt PS ein einziges Mal an: Marh. CDLXXIX, 193, r. Der sing. kommt vor: Gen. 2, 7. 26, 15. Lev. 14, 42. Jes. 47, 1. Hab. 1, 10. ψ 18, 43. Hi 5, 6. 7, 21. 14, 8. 41, 24. Sogar Pr. 8, 26 st. υσιτικά sing.
- 8) 27, 26 g Pl ist falsch. muss ein Object haben.
- 9) 27, 33. g ist falsch. Der st. cstr. darf kein Suff. haben. g ist auch ohne Ergänzung der Kopula sinnlos.
- 10) 31, 16. בכחר; in M steht מכחר. Dazu bloß Wechsel von ב u. a. 32, 9 ist das Verhältnis umgekehrt.
- 11) 42, 15 محمر ist die bei a häufige defektive Schreibung cf. S. 80, Nr. 4.
- 12) 44, 25 m a U + 1. Hier hat a gewiß Recht An der Parallelstelle Lev. 21, 2 l<sup>1</sup> (also wohl auch g) 15. in der Bedeutung es sei denn, daße, außere wird fast regelmäßig so übers.: cf. Gen. 28, 17. 32, 26. 39, 9. Lev. 22, 6. 2 Sam. 5, 6. (Ev. Joh. 14, 6. BH zu Hi 28, 22). Nur an 2 Stellen steht m: Esth. 2, 15. Jes. 42, 19.
- 13) 33, 20. عمر الميا. Das ist wohl innersyrische Verschiedenheit. Auch Hi 3, 16 (nicht 15, wie Stenij druckt) lesen a u امر معدا الأحد عمدا الأحد عمداً الأحد عم
- 14) 48, 24 من g ist sinnloser Fehler. v. 23. 25. 26. 27. 28 steht auch in g immer nur مني.

seien. Trotzdem soll a den korrigierten, demnach schlechteren Text haben! 45, 13 ist ohne هجوب unverständlich. Das zweite هجوب ist eben in g ausgefallen. Das beweist auch das Suff. in محتف. Da هجوب folgt, müßte es sonst محتف اعداد عدف المحتف المداد المحتف المداد المحتف المح

Es bleiben noch 3 Stellen. 43, 10 a. Hier wird g Recht haben. 46, 1. Die Varianten sind graphisch u. grammatisch so ähnlich, dass sie höchstens als innersyrische Verschiedenheiten gelten könnten. 48, 17 ist in a freilich die Ordnung = M auffallend.

Auch diese 32 Stellen beweisen demnach nur, dass Corn. wohl etwas zu schnell a discreditiert hat. Die Annahme einer Korrektur ließe sich nur an den beiden Stellen 43, 10 u. 48, 17 nicht geradezu widerlegen. An den übrigen Stellen hat a zum Teil bessere LA, zum anderen Teil sind es irrelevante Verschiedenheiten, wie sie stets zwischen Handschriften vorkommen. Wenn es nur auß Zählen ankäme, so habe ich ca. 30 Stellen gezählt, wo g, u. nicht a, = M ist.

Ueberhaupt scheint Corn. g für eine mustergiltige Ausgabe zu halten, während sie wohl grade die allerschlechteste Rezension von S zu Ezechiel bietet, wie ein Blick auf die bei Corn. S. 137 aufgezählten Auslassungen zeigt. Von den 6 ersten Ausfällen fehlen in a nur 3, von den 24¹) durch Homoioteleuton verschuldeten in a (u. meistens auch in den englischen Mss.) nur 8: ein Beweis also, daſs die Vorlage gs sehr lückenhaſt, oder ihr Abschreiber hervorragend unauſmerksam gewesen ist. Auch Eichhorn l. l. S. 458 hält g ſūr durchaus ſehlerhaſt.

<sup>1)</sup> Ich habe 24, 25—27 (bei Corn. steht 24—27) als 3 Varianten gezählt. Eigentümlich nimmt sich Corn.s Bezeichnung aus, dass gs Aussälle 24, 2 u. 24—27 bei a c P U l »ergänzt« seien.

# Berichtigungen und Zusätze.

In dem 1. Teil der vorliegenden Arbeit, Jahrgang 1894, Heft I dieser Zeitschrift, ist Folgendes zu berichtigen:

- S. 65 Z. 2 fehlt hinter »Text« das Komma.
  - 67 , 14 , von hinter Vergleiche.
  - . بمديرمدا . 1 9 برمديرمدا
  - , 84 " 14 v. u. l. pš.
- " 108 " 1 l. vor st. von.
- ,, 116 ,, 4 v. u. I. עברים.
- " 140 " 5 " " die.

sinischen Juden war.«

Zu S. 77 ff. möchte ich noch aus einer Zuschrift des Herrn Prof. Dr. Nöldeke hervorheben: \*Korrekturen der Pesch, nach dem M. T. sind seit

etwa dem 3. Jhrdt. von vornherein sehr unwahrscheinlich. Welcher syrische Christ verstand dann Hebräisch? Korrekturen aus den LXX konnten dagegen immer noch gelegentlich gemacht werden. Der einzige christliche Bibeltext, der sogar in später Zeit noch Korrekturen aus dem Hebräischen erhalten hat, ist der äthiopische: das kann nur daher rühren, dass er eben auch der Text der abes-

Zum Schluss erwähne ich noch die Bemerkung des Herrn Prof. Dr. Fränkel in Breslau zu 5, 9 (u. 11, 17):

אמר נכוריא (נכוריא halte ich für eine Unform, die durch Vermischung von בספן ein Schreiber erfunden hat.«

## Die hebräisch-arabische Sprachvergleichung des Abû Ibrahîm Ibn Barûn.

Aus den handschriftlichen Schätzen der Kaiserlichen · Bibliothek in St. Petersburg ist die jüdisch-arabische Litteratur wieder mit einer ungemein werthvollen Gabe bereichert worden, welche als wichtiger Beitrag zur Geschichte der hebräischen Sprachwissenschaft bezeichnet werden kann. Herr Paul v. Kokowzoff, Docent der semitischen Sprachen an der Petersburger Universität, hat in einem prachtvoll ausgestatteten Bande aus einem Unicum der in jener Bibliothek verwahrten Firkowitsch'schen Sammlung das bisher nur aus einzelnen Erwähnungen und Citaten bekannte Kitab-al-muwazana im arabischen Original (mit hebräischen Buchstaben), soweit es erhalten ist, herausgegeben und dazu in russischer Sprache eine Abhandlung über das Buch und seinen Verfasser, sowie die Bearbeitung, zum Theil Uebersetzung des Buches geboten. russische Titel des Werkes lautet in deutscher Uebersetzung: »Buch der Vergleichung der hebräischen Sprache mit der arabischen von Abû Ibrahîm (Isaak) Ibn Barûn, einem spanischen Juden vom Ende des 11. und Anfange des 12. Jahrhunderts « 1). Der hebräische Titel lautet: יתר הפליטה מן כתאב אלמואונה בין אללנה אלעבראניה ואלערביה אשר חברו אבו אברהים יצחק כן. Der ברון הספרדי

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> St. Petersburg, Druckerei der Kaiserlichen Akademie, Nauk. 1893.

hebräische Theil ist auch mit einer kurzen, hebräisch geschriebenen Einleitung versehen, welche die nothwendigsten Angaben über die herausgegebene Schrift enthält, für die umfangreiche Darstellung im russischen Theile aber keineswegs Ersatz bietet. Für die des Russischen Unkundigen beschränkt sich das Interesse an dem vorliegenden Werke zunächst nur auf den 98 Seiten starken edirten Text, von dessen Inhalt ich im Folgenden Rechenschaft Meine eigenen äußerst mangelzu geben beabsichtige. haften Kenntnisse im Russischen gestatten es mir nicht, auch auf den Inhalt des russischen Theiles einzugehen, doch vermag ich eine orientirende Uebersicht zu demselben zu geben, zum Theile auf Grund der mir brieflich gewährten freundlichen Mittheilungen des Herrn Verfassers. ersten Abschnitte wird das vorhandene biographische und litteraturgeschichtliche Material über Ibn Barûn und seine Schrift mit großer Sorgfalt und Heranziehung aller einschlägigen Arbeiten zusammengestellt (p. 1-18). zweite Abschnitt (p. 18-71) erörtert die Stellung der citirten Schrift in der Geschichte der hebräisch-arabischen Sprachvergleichung, bespricht seine grammatischen Anschauungen und seine grammatische Terminologie und bietet endlich (von S. 30 an) eine vollständige russische Uebersetzung des ersten, grammatischen, Theiles des Kitâbal-muwazana. Die fortlaufenden, zum Theile sehr reichhaltigen Noten, welche diese Uebersetzung begleiten, weisen die arabischen und jüdischen Quellen nach, aus denen Ibn Barûn geschöpft hat, oder mit denen sich seine Ausführungen berührten. Der dritte Abschnitt (p. 71-129) ist dem zweiten, lexicalischen Theile des Kitab-al-muwazana gewidmet. Zunächst wird die Einleitung dieses zweiten Theiles reproducirt, dann die Art des vergleichenden Verfahrens Ibn Barûns eingehend gekennzeichnet, und (von S. 93 an) eine Bearbeitung derjenigen Artikel dieses Theiles (in alphabetischer Reihenfolge) gegeben, welche bei den

#### des Abû Ibrahîm Ibn Barûn.

225

orgängern Ibn Barûns, nämlich Ibn Koreisch und Ibn anah, nicht zu findende Wurzel- und Wortvergleichungen Auch in diesem Abschnitte beleuchten fortufende Noten die Angaben und Vergleichungen Ibn Barûns, er vierte Abschnitt (p. 129-152) verzeichnet die von n Barûn citirten jüdischen und mohammedanischen chriften und Autoren. Von den jüdischen Autoren ist bulwalid der am häufigsten citirte und es werden die olemischen Ausführungen Ibn Barûns gegen ihn besonders esprochen (p. 134-143). Von den nichtjüdischen Autoren ehen in erster Reihe die arabischen Dichter, genannte ad ungenannte, deren von Ibn Barûn citirte Verse der erf. genau transscribirt und mit Nachweisen versieht. en Schluss des Abschnittes bildet eine Zusammenstellung er spärlich vorhandenen Citate aus dem Kitab-al-muwaına bei späteren Autoren. Noch sei eine Liste von Bechtigungen und Nachträgen (p. 153-158) erwähnt, die ch auch auf den arabischen Text beziehen. Die große achkenntnis und Sorgfalt, welche die Abhandlung auf der Seite zu erkennen giebt, lassen es aufrichtig bedauern, ass sie nur einem so engen Kreise von Fachgenossen ugänglich ist. Um so wünschenswerther dürfte Allen, ie sich für die Geschichte der hebräischen Sprachwissenchaft und der Bibelexegese interessiren, eine Orientirung ber Werth und Bedeutung des kostbaren Beitrages sein, relchen Herr von Kokowzoff mit seiner Edition zu dieser eschichte geliefert hat. Eine solche Orientirung soll hier eboten werden, unter Beihilfe der mir allerdings nur 1 beschränktem Maasse zugänglichen russischen Abandlung.

Abû Ibrahîm Isaak Ibn Barûn war ein Zeitgenosse er großen Dichter Jehuda Hallevi und Moses Ibn Esra, nit denen er freundschaftliche Beziehungen unterhielt und ie ihn in verschiedenen Poesien besungen haben, welche och in den Divanen der beiden Dichter erhalten sind.

Jehuda Hallevi dankte ihm in einem Gedichte für eine Sendung verschiedener Früchte aus Malaga (das Gedicht

ist im 24. Hefte der כוכבי יצחק, Wien 1858, S. 20 veröffentlicht) und in Moses Ibn Esra's Divan (dessen Ueberschriften in Neubauers Catalog der hebr. Handschriften der Bodleyana No. 1972 zu lesen sind) finden sich drei Gedichte, welche das sprachwissenschaftliche Werk Ibn Barûns zum Gegenstande haben. In dem einen (No. 158) erbittet er von ihm die Zusendung des Werkes, in dem zweiten (No. 6) dankt er für die erfolgte Zusendung und im dritten (No. 15) besingt er das Werk. Auch eine Elegie auf Ibn Barûns Tod enthält der Divan Moses Ibn Esra's (No. 160), der in seinem Werke zur Rhetorik und Poetik Ibn Barûn und sein Werk rühmend erwähnt. Der jüngere Zeitgenosse und Freund der genannten zwei Dichter, Abraham Ibn Esra, scheint von Ibn Barûn's Werke keine Kenntniss gehabt zu haben. In seiner bekannten chronologischen Aufzählung der Meister der hebräischen Sprachwissenschaft und ihrer Schriften (im Eingange Môznajim) nennt er als Letzten *Levi Ibn Al-Tobbân* aus Saragossa, den Verfasser des המתח 'D. Ibn Al-Tabban war, wie Moses Ibn Esra ausdrücklich meldet, der Lehrer Ibn Barûns, und in dem nun vorliegenden Werke Ibn Barûns gelangt auch die Verehrung des Schülers für den Lehrer zum Ausdrucke, indem er einmal auf das Werk »seines Meisters Abul-Fahm < אלחאליף אלדי אנחבלה אסתאדנא אבו verweist, in welchem man sich über die grammatischen Controversen zwischen Ibn Ganah und Samuel Hannagid genauen Aufschluss verschaffen könne (p. 12, Z. 18; vgl. auch p. 14, Z. 7). Das sonst nur dem Namen nach bekannte Buch Ibn Al-Tabbans scheint seinen Namen Der Schlüssel« deshalb erhalten zu haben, weil es den Zugang zu den streitigen Fragen der Grammatik erleich-Ein einziges Citat aus Ibn Al-Tabbans Buche tern sollte.

ist Herr v. Kokowzoff in der Lage mitzutheilen (p. 7 Anm. 9

s russischen Theiles); er fand es in dem Fragmente, liches Neubauer und nach ihm Derenbourg als zu Ibn schüsch's Buch der Flexionen (כ' אלרצאריף) gehörig bechten, das aber, wie auch v. K. annimmt, späteren sprungs ist 1). In dem Fragmente wundert sich der bekannte Autor über Ibn Al-Tabban, dass er das הובר, Amos 5, 25, als Fragepartikel erklärt 2) und hinhtlich des darauf folgenden Dagesch היישר, Lev. 10, 19 Beispiel citirt habe.

Das eben genannte Werk Ibn Jaschüsch's wird von 1 Barûn ungemein gerühmt. Er hält sich der Aufgabe, e verschiedenen Klassen der Verba hinsichtlich ihrer ction und der Bedeutung ihrer Stammformen zu bendeln, enthoben, weil dies schon durch die grammatinen Werke seiner Vorgänger zur Genüge geschehen sei. o in dem Buche des Abû Ibrahîm Ibn Jaschûsch«, dem ines der diesen Gegenstand behandelnden Bücher gleichmme (p. 19, die Stelle ist in der Hschr. lückenhaft, ch scheint das der Sinn zu sein). Noch dankenswerther die Erwähnung eines anderen, ebenfalls verloren gengenen grammatischen Werkes bei Ibn Barûn, des auch n Moses Ibn Esra außerordentlich geschätzten Buches über : Formen des Masculinum und Femininum von Moses n Gikatilla. Dieses Buch, sagt Ibn Barûn (p. 7 unt.), unerreicht und enthält eine Menge von nützlichen merkungen und vortrefflichen Belehrungen; man könne dem gleichnamigen Buche des arabischen Grammatikers û Bekr Ibn Alanbart an die Seite setzen. cher, sagt er weiter (p. 9, Z. 15), sind von gleicher llständigkeit und lichtvoller Klarheit. Den litterarischen gner Ibn Gikatillas, Jehuda Ibn Balaam erwähnt Ibn rûn öfters, und zwar Erklärungen desselben zu einzelnen lischen Ausdrücken (aus Ibn Balaam's Commentaren

<sup>1)</sup> S. Z. f. d. a. t. W. XIII, S. 134, Anm. 1.

<sup>2)</sup> Das thut auch Abraham Ibn Esra, ebenso D. Kimchi.

zu den betreffenden Stellen, zum Theil wohl aus den kleinen lexikologischen Schriften): Jos. 4, 13 (p. 48, Art. הלץ), I Kön. 7, 28 (p. 89, Art. רדד); Jesaia 24, 16 (p. 90, Art. 17); Ezech. 21, 20 (p. 26, A. 113), Hiob 16, 16 (p. 49, Art. חמר); ib. 28, 19 (p. 56, Art. כתם); Hohel. 2, 5 (p. 93, Art. רסד). Einmal citirt er auch sein Buch Irschad (Anleitung für den Bibelleser), p. 21, und bemerkt, dass Ibn Balaam in demselben die Ausführungen Samuel Hannagid's über das Objekt wörtlich abgeschrieben haben ואנחסך כלאם אלנגיד פי אלמפעולין בעינה ועלי נצה פי כתאכה) אלדי סמאה אלארשאר). Die betreffende Stelle hat schon Derenbourg in den Opuscules p. XLVII edirt und übersetzt, dabei jedoch in Folge eines Copistenfehlers einen Satz unrichtig wiedergegeben. Der Satz lautet bei Kokowzoff: ואמא פי הדא אלקסם פלם יקל פיה מקנעא, d. h. in diesem Capitel hat der Nagid nichts Befriedigendes gesagt. Statt מקנעא hatte D.'s Abschrift מאנעא, und er erhält dadurch den unpassenden Sinn: «rien ne l'empêche en hébreu«.

Die Polemik zwischen Samuel Ibn Nagdela (Hannagid) und Abulwaltd Ibn Ganah erwähnt Ibn Barûn an einer ebenfalls schon durch Derenbourg (l. c. p. XLVI) bekannt gewordenen Stelle; in Kokowzoff's Ausgabe steht diese auf S. 12, Z. 15ff. Er erwähnt den Nagid außerdem noch an zwei Stellen, p. 21 (zugleich mit Ibn Balaam) und p. 18 unt. Was Abulwaltd betrifft, so wird das Verhältnis Ibn Barûns zu ihm weiter unten besonders beleuchtet werden. Sonstige jüdische Autoren, die Ibn Bartn citirt, sind: der Gaon Sandja, dessen arabische Uebersetzung zu einzelnen Bibelstellen er beanstandet, theilweise ohne ihn zu nennen (zu Exod. 18, 1, Art. התן; 🗷 Deut. 14, 12, Art. 19; zu Jes. 19, 14, Art. 19; zu Hiob 6, 6, Art. חלם); der Gaon Hâi, von dem er zwei Worterklärungen erwähnt, offenbar aus Hâis Wörterbuche, dem Kitâb-al-Ḥâwî. Die eine (p. 27) dieser Erklärungen (אבותה,

Ezech. 21, 20, s. v. als כעה, von כעה, Schrecken) stammt, wie wir durch Menachem b. Sarak (Machbereth s. v. אברו erfahren, von Jehuda Ibn Koreisch; die andere (p. 78) ist ein interessantes Beispiel für Hai's Erklärung des Hebräischen nach dem Arabischen: er übersetzt עועים, Jes. 19, 14 mit arab. גונא, indem er — und darin folgt ihm Ibn Barûn (s. unten S. 18) — eine Wurzel אוע = arab. נונ (y = ¿) annimmt. Ferner Dûnasch Ibn Tamim, dessen Werk über die Verwandtschaft des Hebräischen mit dem Arabischen nebst der Risâle Ibn Koreisch's die erste Arbeit auf diesem Gebiete war, aber nach Moses Ibn Esra's Urtheil von Ibn Barûns Arbeit bei weitem an Werth übertroffen wurde. Dieser citirt zwei Einzelheiten aus Dûnasch Ibn Tamîm's Werke: die Vergleichung von חה, II Kön. 12, 10, mit irgend einem arabischen Worte, die aber Ibn Barûn nicht billigt und das verglichene arabische Wort zu erwähnen nicht der Mühe werth findet (p. 45); zum Namen Kaleb: derselbe bed. Hund, da auch die Hebräer, sowie die Araber (Kelb), den Namen des Hundes als Personennamen gebrauchten (p. 67). Ibn Barûn hält diese Erklärung für entbehrlich (פינני ענהא). — Ḥajjūḡ findet sich nur einmal erwähnt: zum Zwecke seiner Vertheidigung gegen einen Angriff Abulwalid's (p. 37); und ebenfalls nur einmal (p. 77) Salomon Ibn Gabirol, von dem Ibn Barûn einen Vers anführt (נשגב למקום והוא מקום לכל), in welchem als Attribut Gottes (>erhaben über den Raum und der Raum für Alles«) ebenso angewendet sei, wie das synonyme מעון in Ps. 90, 1. Es ist auffallend, das Ibn Barûn für diese philosophische Anwendung des Wortes מקוכ, das schon sehr früh sogar zum Gottesnamen geworden ist (המקום), nicht auch die betreffenden Aussprüche ler Agada (s. Die Agada der Tannaiten I, 207 und II, 185) erwähnt, die wahrscheinlich auch Salomo Ibn Gabirol vorschwebten. Uebrigens citirt er die jüdische Traditionsitteratur nur spärlich; einmal (p. 70) die Mischna (Sukka

zu erschließen, hierin aber nur Abulwalids Vorschlagsammt dem Citate annehmend (Kitâb-al usûl Gl. 748); ferner (p. 30) die Erklärung der »Alten«¹), das Wort אור, Gen. 11, 31, bedeute »Feuer«, was ebenfalls bei Abulwalid gebracht wird; das Verbum אור, andeuten, bei den »Alten«, um ירומון, Hiob 15, 12, durch Transposition daraus zu erklären. Zwei Mal wird das Targum citirt (p. 27,

zu Ezech. 21, 20; p. 46, zu Gen. 31, 39), als Bestätigung der eigenen Auffassung. Auf die Urheber der massoretischen Accentuation (אצרואב אלרולרוץ) beruft sich Ibn Barûn einmal (p. 4), um seine Erklärung einer Bibelstelle (Jos. 9, 12) zu stützen. — Endlich sei noch erwähnt, das er aus einer Pentateuchübersetzung<sup>9</sup>) die Wiedergabe von ערבון, Gen. 38, 17, mit arab. ערבון ערבון, Pfand). Kokowzoff vermuthet (S. 145, Anm. 377), das damit die samaritanisch-

arabische Pentateuchübersetzung von Aba Sa'td gemeint sei.

Es liegt in der Natur eines Werkes, welches die arabische Litteratur zum Zwecke der Sprachvergleichung heranzieht, dass die Citate aus den Erzeugnissen derselben viel zahlreicher sind, als die eben angeführten Citate aus der jüdischen Litteratur. Die Liste der angeführten arabischen Autoren, wie ich sie hier auf Grund der Zusammenstellung des Herausgebers kurz wiedergeben will, zeigt, mit welcher Belesenheit und welchem Eifer Ibn Barûn die Elemente für seine hebräisch-arabische Sprachvergleichung herbeischaffte. Mit Namen citirt er folgende alte Dichter:

herbeischaffte. Mit Namen citirt er folgende alte Dichter: Imrî-'ulkais, Tarafa, 'Antara, Al-Nâbiga, Muhalhil, Suleik b. Salaka, 'Urwa b. Ḥāzim, Ibn Abî Rabî'a, Kutajjir, Gamîl, Dûl-Rumma, Rû'ba, Alkumeit, außerdem eine Menge von

Versen ungenannter Dichter. Man darf annehmen, dass

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Kokowzoff giebt in seiner hebräischen Einleitung das arabische הקרטונים wieder; das Richtige ist הקרטונים.

י ארומש היומש. Der Ausdruck שמיח für Pentateuch findet sich auch bei Bachja Ibn Pakūda (s. Revue des E. J. XV, 113.

ein großer Theil dieser Citate aus den lexikalischen Werken geschöpft ist, die Ibn Barûn benutzte. Es sind das folgende Wörterbücher: Chalîl's Kitâb-al-'Ain (das auch Jehuda Ibn Balaam und Abraham Ibn Esra benutzt haben), Ibn Dureid's Gamhara (fî-l-luga), das Kitâb-al-Mugarrad von Kurá. Von Grammatikern citirt Ibn B.: Al-Farra, Al-Mubarrad, Abû Işhâk al-Zaggag, Verfasser des Buches Fa'altu waaf'altu (I. und IV. Conjugation), den schon oben erwähnten Ibn Al-Anbari, endlich Al-Zubeidi. Von späteren Dichtern finden sich erwähnt Abul Tajjib (Mutanabbî) und Abûl-'Alâ (Almu'arrâ). Er citirt ferner das Pflanzenbuch (Kitab-al-nabat) des Abû Hanîfa (Al-Dînaweri), eine Abhandlung (risâle) des Badî'-al-zamân (Hamadani) und ein anonymes »Buch der Steine« (Kitabal-ahgar). An zehn Stellen citirt er Sätze aus dem Koran. zumeist mit Angabe der Quelle (פר אלקראן); und an vier Stellen die Tradition (פי אלחרית). Auch einige arabische Sprichwörter führt er an. Den Koran zur sprachlichen Erklärung der Bibel heranzuziehen, hatten auch der Gaon Hâi und Ibn Balaam nicht gescheut. Die vorstehende Liste, welche wahrscheinlich noch reichhaltiger wäre, wenn wir das Werk Ibn Barûns unversehrt erhalten hätten, ist ein kulturhistorisch bedeutsames Zeugniss dafür, in welcher Ausdehnung die Bildung der Juden im maurischen Spanien die arabische Litteratur in ihre Kreise zog.

Das Werk Ibn Barûns ist leider, wie soeben bemerkt worden, nicht vollständig erhalten. Die Manuscript-Fragmente, die Kokowzoffs Ausgabe zu Grunde liegen, bieten außer verschiedenen kleineren, zum Theil aus der Beschaffenheit der Handschrift stammenden Lücken, sowohl im ersten, grammatischen, als im zweiten, lexikalischen Theile sehr beträchtliche größere Lücken. Von dem grammatischen Theile fehlt die erste, wahrscheinlich kleinere Hälfte, und die Continuität des lexikalischen Theiles unterbrechen drei große Lücken, durch welche der Schluß des

Buchstaben N, die Buchstaben D bis 1, der größere Theil des Buchst. 1, das Ende des Buchst. 3, der größere Theil des Buchst. , der Buchst. , der größere Theil des Buchst. 1, das Ende von D und die Buchstaben z und nebst dem Anfang von ה fehlen. Endlich fehlen am Schlusse die zweite Hälfte von w und n. Merkwürdigerweise enthält die Hs. an zwei Stellen Angaben über den Umfang der zweiten und dritten großen Lücke. fahren aus denselben, dass b im Ganzen 60 Artikel hatte. 3 71 (nur die letzten 6 Artikel sind erhalten), D 60 Artikel (15 davon sind vorhanden), z 46 Art., > 49 Art. Der Urheber dieser Angaben hatte also ein vollständiges Exemplar vor sich, aus welchem er den Umfang des Fehlenden notirte; er bemerkt auch, dass bei der zweiten der aufgezählten Lücken 12 Blätter, bei der dritten 10 Blätter fehlen. Für die erste und die letzte Lücke giebt es keine entsprechende Angabe. Noch sei erwähnt, dass der Buchstabe y zwischen den Artikeln עקב und עקב lückenhaft ist. Nach ungefährer Schätzung lässt sich annehmen, dass von den Artikeln des lexikalischen Theiles über 600 fehlen, während etwa 420 erhalten sind.

Was den grammatischen Theil des Kitäb-al-muwäzana betrifft, so läst sich aus Rückverweisungen in der erhaltenen zweiten Hälfte, sowie aus deren systematischer Eintheilung der Inhalt der verlorenen ersten Hälfte erkennen. In dieser war die Rede von den Eigenthümlichkeiten der Funktionsbuchstaben (s. p. 11, Z. 16), von den übrigen Funktionsbuchstaben (אלחרוף אלאליה), speciell dem ל (p. 22, Z. 2), den das Femininum und den Plural bildenden Buchstaben (p. 7 Z. 4 von unt.), von gewissen Bedeutungen des ה (p. 1, Z. 6 von unt., p. 5, Z. 4 von unt.). Ibn Barûn behandelte also in dem sehlenden Theile das Capitel der Funktionsbuchstaben, das in Abulwalid's Grammatik eine so große Stelle einnimmt (s. Luma, p. 36—87, Rikma p. 12—44), indem er den Gebrauch dieser



#### des Abû Ibrahîm Ibn Barûn.

Buchstaben im Hebräischen mit denen im Arabischen verglich. Diesen Theil der grammatischen Vergleichung der beiden Sprachen hatte schon, allerdings auf recht primitive Weise, der Vorgänger unseres Autors, Jehuda Ibn Koreisch, in Angriff genommen (s. Risâle ed. Goldberg und Bargés, p. 95. 99). In den erhaltenen Abschnitten des grammatischen Theiles vergleicht Ibn Barûn zuerst die das Nomen betreffenden Regeln beider Sprachen (p. 1-9), dann die das Verbum betreffenden Regeln (p. 9-22), und zwar mit Zugrundelegung der arabischen grammatischen Kategorien, wobei Wortbildungslehre und Syntax ungetrennt berücksichtigt werden. Es ist eine sehr skizzenhafte vergleichende Grammatik der beiden Sprachen, die Ibn Barûn uns bietet, zumeist nur einfache Registrirung der Aehnlichkeiten und der Verschiedenheiten zwischen beiden, aber in der Gesammtheit der Beobachtungen dennoch ein sehr beachtenswerther Versuch, den grammatischen Bau der beiden Sprachen in paralleler Darstellung zur Anschauung und dadurch ihre nahe Verwandtschaft zum deutlichen Bewußtsein zu bringen. Der Versuch st um so beachtenswerther, als er der erste in seiner Art st und die Geschichte der Sprachwissenschaft kein älteres Beispiel vergleichender Grammatik aufzuweisen hat. Einelne Beispiele aus der Fülle der Vergleichungen herauszuheben, wäre unnöthig; durch die systematische und labei im Ausdrucke präcise Darstellung mit zahlreichen Jeberschriften wird das Auffinden der verschiedenen Einzelneiten sehr erleichtert. Nur einige wenige charakteristische Beobachtungen Ibn Barûns seien besonders erwähnt. S. 10 werden die Stammformen (Conjugationen) des hebräischen Verbums mit denen des arabischen verglichen. Dabei bemerkt Ibn Barûn, das אסחעאל (8. Form) zwar die conventionelle Benennung des hebr. Hithpael sei, dass aber in Wirklichkeit diesem im Arabischen הפעל (die 5. Form) entspreche. Ewas weiter (S. 11) bemerkt er, das Hithpael

bedeute in gewissen Fällen dasselbe, was die arabische Form המאעל (6. Form), nämlich in dem Sinne des Vorgebens einer Handlung, eines Zustandes (z. B. חבאהר, sich unwissend stellen, אורחלה, sich krank stellen); als Beispiel citirt er החחל , ויחחל, II Sam. 13, 5; שמרעה, Sprüche 13, 7. Bei den Verben שמר שבל macht er darauf aufmerksam, daß Formen wie שין, ויכן dem Futurum apocopatum des Arabischen verwandt sind (S. 16). Von den Verschiedenheiten, die Ibn Barûn in grammatischer Hinsicht zwischen den beiden Sprachen constatirt, seien folgende hervorgehoben: Er hält es für nöthig, zu bemerken (p. 5), daß von den verschiedenen Arten des Permutativ (סברל), die im Arabischen angenommen werden, das Permutativ des Irrthums (מברל שלנלים), die unmittelbar dem irr-

(p. 5), dass von den verschiedenen Arten des Permutativ (בדל), die im Arabischen angenommen werden, das Permutativ des Irrthums (בדל אלנלט), die unmittelbar dem irrthümlich ausgesagten Worte sich anschließende Berichtigung, s. Wright, Grammar of Arabic Language, 2. Auflage, II, 308) in dem Hebräischen nicht vorkomme; die Nothwendigkeit einer solchen Bemerkung lag wohl darin, das zeitgenössische Dichter in der Nachahmung des Arabischen auch diese speciell arabische Eigenthümlichkeit sich gestatteten. Er weist darauf hin, das das Hebräische keinen Pluralis fractus kenne (p. 6). In Bezug auf den Infinitiv der ersten Stammform (Kal) betont er, das das Hebräische

feste Formen habe, während die Infinitivformen des Arabischen nicht nach der Analogie gebildet, sondern nur aus der sprachlichen Ueberlieferung gewußt werden können

(p. 13 unt.: פאנהא ענר אלערב מסמועה לא מקיסה).

perfectum Kal der Verba 'y hat im Hebräischen immer ', nie ' als mittleren Wurzellaut, während im Arabischen ebenso ', wie ' vorkommt. Der Grund dafür ist der Umstand, dass im Hebräischen die Anwendung des ' statt des ' die Gleichlautung des Kal mit dem Hiphil bewirken würde, während im Arabischen eine solche Zweideutigkeit durch die verschiedenen Vocale des Präsixes in der ersten und vierten Form (ja und ju) ausgeschlossen ist (p. 16).

Noch ein Beispiel sei erwähnt, welches für die Richtigkeit meiner obigen Bemerkung zeugt, dass der Hinweis auf die Verschiedenheit beider Sprachen auch als Warnung vor der unbefugten Nachahmung des Arabischen im Hebräischen dienen sollte. Ibn Barûn giebt an, dass es im Arabischen Beispiele für ein dreifaches Accusativobject gäbe, so: אעלמת זירא עמרא כיר אלנאס, d. h. Ich habe Zeid den 'Amr als Besten der Menschen kennen gelehrt. Dazu bemerkt er, die heilige Schrift biete hierfür keine Analogie, doch habe Moses Ibn Gikatilla, und ebenso Samuel Hannagid, hebräische Sätze ähnlicher Art gebildet. Ibn Barûn kritisirt den vom Ersteren gebildeten Satz הורה יי את ישראל הררך הישרה, in welchem הישרה nicht drittes Object zum Verbum הורה, sondern Apposition des zweiten Objectes sei; er selbst schlägt auch einerseits ein hebräisches Beispiel für dreifaches Object vor: הודיע יי את ישראל הצדקה מצלת מסות, betont aber schliefslich, das ein solches Hinausgehen über den Sprachgebrauch der Bibel nicht gestattet sei, denn das würde die Grundpfeiler der Sprache zerstören und den Sprachgebrauch zerreissen (p. 18f.).

Der lexikalische Theil des Kitäb-al-muwazana, sowohl inhaltlich als dem Umfange nach der Haupttheil des Werkes, kann als Kritik und als Ergänzung dessen betrachtet werden, was Abulwaltd auf diesem Gebiete geleistet hat. Wäre dieser Theil vollständig erhalten, so würde es sich lohnen, statistisch darzuthun, in welchem Maasse Ibn Barûn das von seinem Vorgänger zusammengetragene Material hebräisch-arabischer Wurzel- und Wortvergleichung bereichert hat. Jedoch genügen auch die immerhin beträchtlichen Ueberreste des Werkes, um ihr Verhältnis zu den sprachvergleichenden Bestandtheilen des Abulwalidischen Wörterbuches zu würdigen. Ibn Barûn selbst erinnert uns fortwährend daran, dass er die Leistung Abulwalids als die Grundlage betrachtet, auf welcher er weiterbaut. Viele der Vergleichungen Abulwalids nimmt er stillschweigend,

hie und da mit geringen Abweichungen, in sein vergleichendes Glossarium auf. Zuweilen erkennt er ausdrücklich die Vortrefflichkeit der Meinung Abulwalids an (s. p. 27 unt., p. 40 ob., p. 76, Art. עבש, p. 79, Art. עות). Viel häufiger aber weist er die Vergleichungen Abulwalids, zumeist ohne sich in eine Widerlegung derselben einzulassen, als unhaltbar zurück. Nur einige Beispiele seien hierfür angeführt. יחליץ, Jes. 58, 11, hatte Abulw. mit arab. של IV., befeuchten, erklärt, indem er, wie auch in anderen Fällen, die Transposition der Wurzelconsonanten annimmt (Wörterbuch p. 230, Z. 30)1). Ibn Barûn erklärt das Wort nach arab. כלץ, befreien: Gott »befreit deine Glieder«, scil. von Schmerzen (p. 48). כנור, Harfe, hatte Abulwalid für verwandt mit arab. כנאר erklärt, welches die Laute, nach anderer Meinung die Handtrommel oder die Cither bedeutet (WB. 325, 28). Ibn Barûn bemerkt dazu (p. 68): Ich habe dieses Wort im Kitab-al-'Ain in solcher Bedeutung nicht gefunden; vielleicht fand es Abulwalid in einem andern Buche<sup>2</sup>). Er selbst vermuthet dann, das Wort sei durch Transposition mit arab. כראן, Plural אכרנה, die Laute, zu vergleichen, welche Wörter, ebenso אלכרינה, die Lautenspielerin, er im Gamhara gefunden habe. — יקהה, Gen. 49, 10, Prov. 30, 17, hatte Abulwalid mit arab. הקהו im Sinne von Gehorsam wiedergegeben 8). Ibn Barûn

<sup>1)</sup> S. mein: Die hebr.-arab. Sprachvergleichung des Abulwalid, S. 34. Zu den dort angeführten Beispielen sei noch die Erklärung Abulw.'s für רעסה, Hiob 39, 19 hinzugefügt (Wb. 684, 7): es sei möglicherweise dasselbe, was arab. האשת (fortitudo, Dozy, Supplement II, 122 a), und synonym mit w in dem parallelen Satze Hiob 41, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dozy, II, 493 a citirt in der That nur Abulwalid als Gewährsmann für diese Bedeutung des arab. כנשר.

<sup>3)</sup> In meiner in Anm. 1 citirten Schrift, S. 45, Anm. 4, habe ich angenommen, dass יקדה bei Abulwalid aus הקה corrumpirt sei. Doch scheint Abulwalid in der That das Wort mit v geschrieben zu haben, denn, wie Neubauer bezeugt, steht in beiden Handschriften des Wb.

bemerkt (p. 62) dazu, die Araber wenden diese Nominalform nicht an, sondern nur קאה oder אקה. Mit אקה vergleicht er denn auch selbst das hebr. Wort und citirt die Redensart: מא לך עלי קאה im Sinne von סלטאן, Herrschaft, gemeint ist. — Auch wo es sich nicht um arabische Wortvergleichungen handelt, weist Ibn Barûn die Meinung Abulwalid's zurück, um für seine eigene Erklärung des betreffenden Ausdruckes Raum zu gewinnen. אנסיו Ezech. 12, 14, אנסיך ib. 39, 14 erklärt Abulwalid (Wb. 20, 21 ff.) aus dem aramäischen נסין, Flügel, in der übertragenen Bedeutung Heeresflügel, wie כנפיו in Jes. 8, 8. Ibn Barûn meint, es sei unnöthig, zu einer solchen, sowohl die wörtliche Bedeutung als den wahren Sinn des Ausdruckes verlassenden Erklärung Zuflucht zu nehmen. Das Wort sei vielmehr nach dem verwandten arabischen Worte hot, Menschenhaufen, Schaar zu erklären, das er mit einem Verse Nåbiga's belegt (p. 28).

Außer Abulwalîd ist es besonders Jehuda Ibn Balaam, dessen Worterklärungen Ibn Barûn kritisirt (s. oben S. 227f.) und dem gegenüber er z. B. die von Abulwalîd gegebene Uebersetzung des Verbums רסרוני, Hoh. 2, 5, mit dem gleichlautenden arabischen ארסרוני vertheidigt.

Was Ibn Barûns eigenen hebräisch-arabischen Wortvergleichungen betrifft, so sind dieselben, auch nach Abzug der von den Vorgängern, besonders Abulwalid, übernommenen, so zahlreich, daß sein Werk als eine sehr bedeutende Vermehrung des von ihm vorgefundenen Stoffes betrachtet werden muß. Qualitativ ist der Werth der einzelnen Vergleichungen natürlich sehr verschiedenartig. Es finden sich eine Menge von Beispielen darunter, bei denen der gleiche Lautbestand und die gleiche Bedeutung des arabischen mit dem hebräischen Worte nur

stets rep (dreimal: 293, 22 und 24; 294, 4), und, wie wir jetzt sehen, bezeugt auch Ibn Barûn diese Schreibung.

einfach zu constatiren ist, um die Zusammengehörigkeit beider als selbstverständlich erscheinen zu lassen. anderen Vergleichungen erscheint die Verwandtschaft der verglichenen Ausdrücke weniger oder gar nicht einleuchtend, sei es vermöge ihrer lautlichen Beschaffenheit oder vermöge ihrer inhaltlichen Verschiedenheit. selbst giebt in der Einleitung zum lexikalischen Theile seines Werkes eine systematische Uebersicht der möglichen Stufen in der Verwandtschaft hebräischer mit arabischen Wurzeln und Wörtern. Die erste Stufe ist die der vollständigen Uebereinstimmung in Schrift, Laut und Bedeutung, wie z. B. die Substantiva , נכל, עין, לם, die Verba ראה, אחה, אכל. Die zweite Stufe oder Classe der Wortvergleichungen bilden die nicht auf Identität, sondern auf Lautverwandtschaft der Consonanten beruhenden. Ibn Barûn bringt Beispiele, in denen für hebr. 🗗 arab. 🗅 (sîn) steht oder für hebr. w arab. w; ferner für folgenden Lautwechsel in den verglichenen Wörtern: hebr. ซ, arab. กี; h. ۱, ar. أ; h. ה, ar. إن); h. ب, ar. إن); h. ب, ar. ١; h. א, ar. ב; h. ב, ar. ק; h. ד, ar. ה; h. ב, ar. ב. Eine 3. Classe bilden diejenigen Wortvergleichungen, in denen die Nachbarschaft der Buchstaben im Alphabete ihre gegenseitige Vertretung begründet. Es sind die Buchstaben D und ג; Beispiele: h. במם, ar. אבהאם, h. בשנים, ar. במם, h. רשן, ar. דכם 1). Die 4. Classe besteht in der mit Hilfe von Transposition der Wurzelconsonanten angenommenen Wortgleichungen; Beispiele: hebr. ותונח, Echa 3, 17, ar. ונוחת; h. ברכים, Kniee, ar. רכבתאן. Für eine 5. Classe setzt Ibn Barûn irrthümliche Aussprache (הצחיף) und dem-

<sup>1)</sup> Abraham Ibn Esra rechtfertigt den Wechsel zwischen o und innerhalb des Hebräischen mit dem Umstande, dass beide Consonanten, obgleich aus verschiedenen Organen stammend, mit Hilfe der Nase gesprochen werden. S. Abraham Ibn Esra als Grammatiker, S. 69.

#### des Abû Ibrahîm lbn Barûn.

gemäß Aenderung des Lautbestandes voraus. Als Beispiel hierfür nennt er zuerst ברק, Ezech. 1, 14 = ar. ברק (auch hebr, כרק (ברק, das arabisch רצואן lautet. Er knupft daran die Vermuthung, dass ein Theil der in der zweiten Classe erwähnten Fälle des Buchstabenwechsels ebenfalls hierher gehöre, indem statt D im Arabischen 🕏 gesprochen wurde und umgekehrt, statt n - 3, statt y - 2 (ghain). Als 6. Classe figurirt mit einem einzigen Beispiel die Vergleichung gleichlautender, aber Entgegengesetztes bedeutender Wörter; das Beispiel ist h. אבה, wollen, dessen arabisches Homonym den Gegensinn (צד) von wollen bedeutet. Als 7. und letzte Classe nennt Ibn Barûn die Vergleichungen von verschiedenen Wurzeln ähnlicher Bedeutung; als Beispiel dafür erwähnt er hebr. גיל und ar. מרב: beide Wörter bezeichnen sowohl Freude als Trauer. Ibn Barûn meint die von Abulwalid (Wb. 128, 13) gebrachten Bibelstellen, Ps. 2, 11 und Hosea 10, 5, an denen ניל Trauer bedeutet. Abulwalid selbst bemerkt dabei, das מרכ im Arabischen die durch Freude oder durch Trauer hervorgerutene Bewegung bezeichnet. letzte Classe der Wortvergleichungen, welcher Sinnverwandtschaft und nicht Lautverwandtschaft zu Grunde liegt, geht über den Kreis der eigentlichen Sprachvergleichung hinaus; Ibn Barûn bringt in dem erhaltenen Theile seines Glossariums nur wenige Beispiele dafür: im Artikel איל (p. 33) stellt er die Vermuthung auf, das אילה, Ps. 22, 1 vielleicht eine metaphorische Bezeichnung der Sonne sei, ebenso wie im Arabischen die Sonne die Gazelle des Morgens« (נואלה אלצחי) heißt. In demselben Artikel verweist er für אילת Prov. 5, 14 und יעלח ib. auf die arabische Bezeichnung schöner Mädchen als Gazellen und Wildkühe. Ebendaselbst vergleicht er den Ausdruck אילי מואב, Exod. 15, 15 mit arab. כבש אלקום, der Herr und Führer des Volkes. Hierher gehört auch seine Vergleichung des hebr. Verbums mit arab. סוע (p. 86). Abulwalid bringt in seinem

Wörterbuche eine ungewöhnlich große Anzahl solcher am intimerer Kenntnis beider Sprachen geschöpften Vergleichung, sowohl für lautverwandte als auch für verschi den lautende Ausdrücke. Ich habe sie in meiner Schrift über seine hebräisch-arabische Sprachvergleichung in einem besonderen Abschnitte, unter der Bezeichnung »Lexikalische Analogieen« behandelt.

In der Einleitung zum lexikalischen Theile läst Ibn

Barûn der eben wiedergegebenen Uebersicht der sieben Wortgleichungsclassen noch einige sehr beachtenswerthe Bemerkungen folgen, welche das richtige Verständniss der von ihm gegebenen und unter diese sieben Classen gehörenden Vergleichungen fördern sollen. Zunächst warnt er den Leser vor der Verallgemeinerung der Vergleichungen: »Wenn du findest, dass ich aus einer Wurzel irgend einen Ausdruck citire, mit dem das zur Uebersetzung desselben gegebene verwandte arabische Wort dem Sinne nach übereinstimmt, so beanspruche nicht, daß sämmtliche zur Wurzel gehörige Ausdrücke mit demselben arabischen Ausdrucke übersetzt werden können; ebensowenig wie ich beanspruche, dass du meine Vergleichung ohne weiteres für wahr haltest und sowie ich dich ob deren Zurückweisung nicht tadle«. Weiterhin bemerkt er. dass die für den einen Ausdruck im eigentlichen Sinne anwendbare Uebersetzung mit dem verwandten arabischen Ausdrucke für den anderen im uneigentlichen, metaphorischen Sinne anwendbar sein kann. Daran knüpft er ein sehr interessantes Citat aus einer Schrift Samuel Hannagids über die metaphorische oder allegorische Erklärung biblischer Ausdrücke. Das Citat lautet: »Wir dürfen einen Ausdruck nur dann anders als im eigentlichen Sinne verstehen, wenn der eigentliche Sinn unmöglich ist. der eigentliche Sinn des Ausdruckes ist die Wurzel (der Grund) und die übertragene Bedeutung ist ein Abgehen von der Wurzel, das wir uns ohne Nöthigung nicht

gestatten dürfen¹). Diese Nöthigung tritt ein, wenn der Sinn des betreffenden Textes mit dem eigentlichen Sinne des Ausdruckes unvereinbar ist; in diesem Falle ist es angemessen, den Ausdruck in übertragenem Sinne zu verstehen, wenn dieser dem Sinne des Textes entspricht. Von solcher Art, den Text zu erklären, sagen die Alten (bab. Talmud, Sabbath 63a): מרוי משומו (יצו מור מור משומו).

An dieses Citat schliesst sich Ibn Barûns eigene principielle Darlegung des exegetischen Verfahrens. Er sagt: So lange die dem Wortlaute des Textes gemäße Erklärung einen haltbaren und vollständigen Sinn ergiebt, muß man nach Möglichkeit am Wortlaute festhalten, ohne zum Texte etwas hinzuzufügen oder von ihm wegzunehmen, besonders wenn der so gefundene Sinn inhaltlich entsprechend ist. Zu dem Mittel, durch Omission oder Hinzufügung oder Annahme einer Uebertragung oder Entlehnung zu erklären, darf man nur dann greifen, wenn eine am Wortlaute und eigentlichen Sinne des Textes festhaltende Erklärung sich als unmöglich erweist. Aber auch dann ist man verpflichtet, diejenige Erklärungsweise zu wählen, welche zur Erschließung des Sinnes die leichteste Art der Omission oder der Hinzufügung oder die dem Wortlaute am nächsten stehende Art der metaphorischen Deutung erfordert.

Nach dieser hermeneutischen Abschweifung kehrt Ibn Barûn zu dem Gegenstande seiner Arbeit zurück und sagt: In einer Sprachwurzel sind zuweilen mehrere Bedeutungen enthalten und unter diesen möglicherweise nur eine einzige Bedeutung der Wurzel oder auch nur einziger dazu

<sup>1)</sup> Vgl. dazu Abulwalid, Lumat 66, 24: אלכלאם לה אצל זכר יחסע סיכא האלכלאם לה אצלה.

<sup>3)</sup> Samuel Hannagid scheint das bekannte exegetische Axiom hier so zu verstehen, dass auch bei metaphorischer Erklärung des biblischen Textes der einfache Sinn massgebend ist, indem auch die metaphorische Bedeutung, welche dem Ausdrucke zugeschrieben wird, nach Möglichkeit dem einfachen Sinne angepasst sein muss.

gehöriger Ausdruck, der mit der verwandten arabischen Wurzel übereinstimmt. In solchen Fällen erwähne ich nur diese eine Bedeutung oder diesen einen Ausdruck nicht aber die übrigen Bedeutungen und Derivate der Wurzel, da meine Absicht einzig und allein darin besteht, die lexikalischen Uebereinstimmungen der beiden Sprachen zusammenzustellen. Doch wenn sich mir bei irgend einer Wurzel Gelegenheit zu einer nicht zum Gegenstande meines Werkes gehörigen Erklärung oder Bemerkung bietet, werde ich diese gelegentliche Bemerkung oder Erklärung darlegen . . . . « Der Schlus der Einleitung ist lückenhaft erhalten; doch es scheinen nur noch unwesentliche, den Inhalt der Artikel des lexikalischen Theiles betreffende Bemerkungen dort Raum gefunden zu haben.

Wenn wir nach dieser erschöpfenden Wiedergabe der Einleitung des lexikalischen Theiles auch diesem selbst gerecht werden wollten, müsste eine größere Reihe von charakteristischen Beispielen der Ibn Barûn'schen Wortvergleichung vorgeführt werden, um seine Art und sein Geschick in der Erklärung des biblischen Wortschatzes aus dem Arabischen zu kennzeichnen. Doch werde ich. um den Umfang dieses orientirenden Artikels nicht übermässig auszudehnen, nur eine geringe Anzahl von Beispielen zu dem genannten Zwecke auswählen, und zwar in erster Reihe solche, welche die formale Seite der Ibn Barûnschen Wortvergleichung kennzeichnen sollen, Anschlusse an die von ihm angenommenen Classen der Wortvergleichung, in zweiter Reihe aber solche Beispiele, die inhaltlich ein besonderes Interesse bieten und in exegetischer Beziehung Aufmerksamkeit verdienen.

I. Von den durch Transposition erreichten Vergleichungen seien erwähnt: h. אַראַנה, Brief = ar. אָראַנה, Steuerliste oder sonstiges Register; h. עַרְכוּוּן, ar. אָר, Zuckerpalme (נכל אַלַסְכֵּר, s. Dozy, Supplément II, 171a palmier «). Zu dieser Classe gehört eine große Anzahl

schwachlautiger Wurzeln, bei denen der schwache Laut im Arabischen eine andere Stelle hat als im Hebräischen, z. B. h. יחף, ar. חפי, h. פוש, ar. ששי u. s. w. — Als zur 5. Classe seiner Uebersicht gehörig bezeichnet Ibn Barûn selbst mit Anwendung des Terminus הצחיף folgende Vergleichungen: אוץ יאיץ (Jos. 10, 13, Gen. 19, 15), arab. אין יאיץ, wiederholen, daher die Bedeutung des hebräischen Wortes: drängen; in Prov. 29, 20 bedeutet אץ ברבריו: der seine Worte wiederholt. חציר (Ps. 104, 14, auch Num. 11, 5), ar. לצרה, Grünzeug. חשן, Brustschild, vielleicht = ar. גושן, Panzerhemd. יצג (im Hiphil stellen), ar. רקר, hüpfen, ar. רקץ. Besonders merkwürdig ist die Gleichstellung von הכה (Gen. 29, 21) und הכי (Ruth 3, 15) mit arab. האת und die Bemerkung, dass diese Vergleichung ebenfalls die Annahme irrthümlicher Lautveränderung voraussetze (והדא מן אלמצחף p. 60, Z. 13, wie nach des Herausgebers richtiger Emendation statt י מן אלמצאף gelesen werden mus). Ebenso erklärt er תחבולות, Prov. 24, 6 und 11, 14 mit ar. הילה (p. 42, Z. 6, wo statt מן כאב אלמצאף gelesen werden mus מן כאב אלמצאף, was dem Herausgeber entgangen ist).

Die zahlreichsten Artikel gehören naturgemäß zu der zweiten Classe in Ibn Barûns Uebersicht, wobei sich der Lautwechsel zwischen den vergleichenden Wurzeln beider Sprachen nicht auf die dort hervorgehobenen Consonanten beschränkt. Einzelne Beispiele hervorzuheben ist unnöthig. Hingegen sei auf die Thatsache hingewiesen, daß sich Ibn Barûn oft genug Vergleichungen gestattet, bei denen die arabische Wurzel von der hebräischen wesentlich verschieden ist, und zwar nicht bloß — was begreiflich und meist richtig ist — Vergleichung verschiedener Classen der Verba mit schwachen oder reduplicirten Wurzellauten, sondern auch Vergleichung von schwachen mit volllautigen Wurzeln, sich mit der sonstigen Aehnlichkeit in Laut und Bedeutung begnügend. So stellt er hebr. nu zu arab.

Kinder; עש (Hiob 9, 9) zu ar. נעש ist ilm ורידה ist ilm verwandt mit ar. הדותם; darin folgt er Saadja, der הדותם Prov. 1, 6 mit אחאריתהם übersetzt, חידתי Ps. 49, 5 mit חריתי. — Sehr häufig nennt Ibn Barûn mehrere arabische Wurzeln, deren Verwandtschaft mit der zu erklärenden hebräischen er für möglich hält, ohne eine sichere Entscheidung zu treffen; oder er zieht für die verschiedenen Bedeutungen der hebräischen Wurzeln verschiedene arabische Wurzeln zur Vergleichung heran. So stellt er es anheim, איד, Unglück mit ar. אדי, Schaden oder ודי, Untergang zu erklären. Mit der hebräischen Wurzel Do vergleicht er folgende arabische Wurzeln: 1. pp, um pp, Hiob 34, 9 und המכן, ib. 22, 21 zu erklären (nach der arabischen Redensart סכנת אליה, ich habe mich auf ihr verlassen). 2. זכן, erkennen, wissen, um הסכנה, Ps. 139, 3 zu erklären; 3. אכן, wärmen, um סוכנת, I Kön. 1, 2,4 mit Hinweis auf on ib. 1, 2 zu erklären, zu dieser Auffassung einen Vers Tarafa's citirend.

<sup>1)</sup> S. Dozy, Supplément I, 11 a.

<sup>3)</sup> In den Glossen der Rouener-Hschr. des Abulwaltd'schen Wörterbuches wird im Sinne dieser Erklärung wird in Sinne dieser Erklärung mit pack übersetzt.

חציר, Jes. 34, 13 ist nach dem Ausdrucke des Korâns (Sûre 17, V. 8): לכאסרין חצירא (eine Stätte für die Ungläubigen) zu erklären (p. 52). — יחרף, Hiob 27, 6 ist mit ar. ינחרף wiederzugeben: mein Herz weicht nicht ab von der mein Leben lang festgehaltenen Frömmigkeit (p. 53)1). — סוסים מיזנים, Jerem. 5, 8, bed. vielleicht ביל מויינה, aufgezäumte Pferde (p. 60). — שב, Ps. 110, 1 heist nicht >sitze <, sondern >setze dich <, wie arab. ⊐⊓, von וחב (p. 64). — שחי, Jes. 51, 23 bed. viell. →wende dich ab «, vom arab. אשאה (p. 64). — סנסניו, Hoh. 7, 9, ist verwandt mit ar. סנאסן, die hervorstehenden Wirbel des Rückgrates; mit diesen vergleicht der hebr. Ausdruck die Stellen, an denen die Zweige aus dem Palmbaume hervorwachsen und die man beim Hinaufsteigen anfalst (daher 'אחוה כסנ'), p. 75. — Das Objectivsuffix in ויעכחוה. Micha 7, 3, bezieht sich auf עמשו, das Verbum ist nach dem arabischen אכל, leichtsinnig spielen, zu erklären: die Größten unter ihnen treiben mit ihrer Seele Spiel, indem sie ihre böse Lust offen sich kundgeben lassen (p. 76). — עדיו, Ps. 32, 9 bed. das Rennen des Thieres, von arab. ערא, יערו, rennen; der Psalmvers sagt: Seid nicht unwissend und leichtsinnig, wie das Pferd oder das Maulthier, welche man durch Zaum und Zügel im Rennen zurückhalten muß, damit es dir nicht nahe und dich schädige. Vielmehr seid geduldig und erkennet, dass (V. 10) lie Leiden des Frevlers zahlreich sind, während den auf 'Jott Vertrauenden seine Gnade umgiebt (p. 76). — עועים, Jes. 19, 14 ist ein nur im Plural gebrauchtes Substantiv, wie רכסים, Jes. 24, 1, und verwandt mit غوغا). Dieses arabische Wort bed. eigentlich die Ameisen und Heuschrecken, dann die niedrigsten Menschen, thörichte, leichtsinnige Leute. Den Geist, die Denkweise solcher Leute flöste Gott - das will der Prophet sagen - den Führern

<sup>1)</sup> So erkärt auch Joseph Kimchi, s. Rev. d. Ét. Juives VI, 215.

und Häuptern Aegyptens ein, damit sie das Volk im führen (p. 78).

führen (p. 78).

Die beträchtliche Anzahl der in den vorliegenden Fragmenten citirten Verse läßt die Vorliebe Ibn Barûns für die Benützung der arabischen Poesie für die Zwecke seines Werkes erkennen. Zumeist soll durch den Belegvers der Sprachgebrauch der verglichenen arabischen Worte festgestellt werden. Aber zuweilen citirt Ibn Barûn einen arabischen Vers, um durch dessen Inhalt den Sinn der zu erklärenden Bibelstelle zu verdeutlichen. Einige

Beispiele mögen hier folgen. Zu בחבלי ארם Hos. 11, 4, bemerkt Ibn Barûn (p. 42), die Redensart sei verwandt mit der arabischen Redensart von dem Verknüpftsein der Sehnen, wie der Dichter sagt: Ich knüpfe an deine Sehne meine Sehne אנני ברוכלך) und schmücke mit der Feder deines Pfeiles (ואצל חבלי meinen Pfeil (Imriulkeis). - Zu Prov. 24, 6, ib. 11, 14 citirt er (ib.) den Vers Al-Mutanabbis (Dieterici, Mutanabbii carmina p. 594): Die Ueberlegung geht der Tapferkeit des Tapfern voraus, ihr gebührt der erste Platz, der Tapferkeit der zweite 1). — Die Worte in Prov. 12, 16: וכוסה קלון ערום erklärt er (p. 68) auf zweierlei Weise: 1. Wer die Schande verhüllt, ist klug. 2. Wer sich in Schande hüllt, ist nackt. Als Analogie zu der zweiten Erklärung citirt er einen Vers 'Antara's: Wenn sich der Mann nicht in das Gewand der Gottesfurcht hüllt, wird er nackt und wär' er auch bekleidet. Ferner den Vers eines Ungenannten: Das Gewand der Schande läst das, was unter ihm ist, durchscheinen; daher bist du nackt, wenn du dich damit kleidest. - Mit der arabischen Redensart לפיה אלחגר) beleuchtet er die Worte in Prov. 20, 17: ימלא פיהו חצץ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jehuda Ibn Balaam citirt denselben Vers im Commentar zu Jesaia 3, 2 (ed. Derenbourg, Rev. d. É. J. XVII, 189).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dies ist eine Variante der Redensart כשך אלותר (•einen Stein

Nur noch auf ein sprachvergleichendes Curiosum in Ibn Barûns Werke will ich aufmerksam machen. Moses Ibn Esra wissen wir (Kokowzoff giebt die betreffende Stelle seiner Rhetorik und Poetik auf S. 4 der russischen Abhandlung), dass Ibn Barûn im Kitâb-al-muwäzana auch lateinische und berberische Wörter mit gleichlautenden hebräischen Wörtern verglichen hat. Moses Ibn Esra bemerkt dazu, dass er solche Uebereinstimmung hebräischer Wörter mit Wörtern der genannten beiden fremden Sprachen für bloßen Zufall halte. Ibn Barûn scheint hierin dem Beispiele seines Vorgängers Jehuda Ibn Koreisch gefolgt zu sein, der ebenfalls (am Schlusse seiner Risâle), lateinische und hebräische Wörter bringt, die mit den gleichbedeutenden hebräischen gleichen Klang haben (z. B. משורה, mensura, בנה, canna). In den vorliegenden Fragmenten Ibn Barûns ist nur ein Beispiel Im Art. ריר (p. 91) bemerkt er, dass hiefür zu finden. dieses Wort im Hebräischen, Arabischen und Lateinischen (ואלאענמיה), mit ענמיה bezeichneten die spanischen Araber das Spanische) dieselbe Bedeutung habe. Er meint das lat. rorare, triefen.

Der Herausgeber hat den, auch abgesehen von den großen und kleinen Lücken, stellenweise nur verstümmelt erhaltenen Text seiner einzigen handschriftlichen Vorlage mit großer Umsicht und Sorgfalt herausgegeben und denselben, wo es nöthig war, verbessert, wobei die handschriftliche Lesart stets in den Noten beigegeben ist. Wo es thunlich war, hat er die durch die Beschaffenheit der Handschrift entstandenen Lücken in Klammern ergänzt. In dem Anhange zum russischen Theile seines Werkes giebt er noch eine weitere Reihe von Verbesserungen des arabischen Textes, die sich ihm während der Bearbeitung des russischen Theiles ergeben hatten (der arabische Theil

in deinen Mund (), die Goldziher in der Z. d. D. M. G., Bd. XLII, p. 588, besprochen hat.

ist, wie sein Titelblatt zeigt, im Jahre 1890, der russische

im J. 1893 gedruckt). Brieflich theilt mir Herr von Kokowzoff noch eine Verbesserung zu S. 70, Z. 4 mit, wo und אלאצטכאך gelesen werden mus (כ und ohne Punkt). Ich selbst habe nur wenige Berichtigungen und Ergänzungen zum Texte nachzutragen. S. 1, Z. 4 במנו

ו. מכני (S. 4, Z. 20, מרצי ; S. 6, Z. 13) מכני ; אלמבניה (S. 4, Z. 20, מרצי l. אלמכניה; S. 7, Z. 11 באלה, l. כלה (vgl. Z. 13); S. 9,

letzte Zeile השתחויה, l. השתחויה; S. 11, Z. 13 mus nach iedenfalls ergänzt werden ומצרר (was K. in der russischen Uebersetzung der Stelle S. 48 auch thut); S. 12, Z. 4 ותעאנר, l. ותעאור; ib. Z. 5 von unt. אלהקוא, l. אלחקוא; S. 16, Z. 2 von unt. ולערב, S. 21, Z. 7, nach על מא ergänze אשנה; ib. die Lücke auf Z. 8 ist so בי ergänzen: ולונכאן אלואו במעני אלע)טף; S. 26, Z. 9 יקתצהא, l. יקחצּהא; ib. Z. ואלחנאר , l. ואלחנאיה •die Zweibuchstabigkeit«; S. 30, Z. 6, statt der vom Herausgeber in

den Nachträgen gegebenen Berichtigung schlage ich folgende vor: ... אור) מנאנם ללאואר ואלאור ואלאור וולאואר הו im Arab. Plural zu אואר); S. 47, Z. 18 וסיני, l. וסיני; S. 62, Z. 8 גרן, l. גרן; S. 75, Z. 11 אראה, l. אראה; S. 83, Z. 4: מציח ist der Rest eines längeren Passus, in welchem gesagt war, dass וערפתו, Exod. 13, 13, in rhetorisch

schöner Redekürzung aus ערף, Nacken gebildet ist, wie לבכחוני, Hoh. 4, 9, aus עצמו, Jer. 50, 17 aus עצמו, Denn diese Art der Denominativa, wenn auch nicht וערפתו selbst, aber die beiden anderen Beispiele und noch andere ähnliche (לקשו, Hiob 24, 6, המאר, Deut. 25, 20 u. dgl.) bezeichnet Abulwalid als Redekürzung und rhetorische

Ausdruckweise (מצאחה oder מצאחה), s. meine Schrift: Aus

der Schrifterklärung des Abulwalid, S. 37 f. Der Vorschlag des Herausgebers, ממנה zu lesen, ist auch deshalb unannehmbar, weil es ומנה heißen müßte. — In der klar und fließend geschiebenen hebräischen Einleitung des arabischen Theiles ist mir nur eine Unkorrekheit augestoßen: p. II, Z. 4 ist אריתו דיה (sein Ueberrest ist genügend«) unrichtig, da אוריתו אוד (sein Ueberrest ist genügend«) unrichtig, da אוריתו הוא kein Adjectivum ist, also auch nicht in die Femininform gesetzt werden kann. Bei einem weiblichen Substantiv sagt z. B. die Mischna (Nidda 2, 1): אין שערון (sihre Stunde genügt ihnen«, den Frauen). Es müßte also in unserm Falle gesagt werden שארית דיין אורית דיין.

Der Herausgeber bezeichnet auf dem russischen Titel-

blatt das Werk als erste Nummer einer Sammlung von Werken »Zur Geschichte der hebräischen Sprachwissenschaft des Mittelalters und der hebräisch-arabischen Litteratur«. Alle Freunde dieses Litteraturgebietes werden, trotz der aus dem russischen Sprachgewande sich ergebenden Unmöglichkeit, die Arbeiten des Verfassers vollständig zu würdigen und zu benützen, die Fortführung des in so glänzender Weise und mit einem so wichtigen Erzeugniss jener Litteratur begonnenen Unternehmens mit Freude begrüßen. Für die zweite Nummer sind, wie mir Herr v. Kokowzoff mittheilt, die Vorarbeiten bereits gemacht. Sie soll die Fragmente einer aus Citaten bekannten grammatischen Schrift enthalten, welche man irrthümlich als aus dem כתאב אלתצאריף des Isaak Ibn Jaschusch stammend aufgefasst hat (s. Z. f. die A. T. W., XIII, 134, Anm. 1). Mögen wir nicht zu lange darauf zu warten haben und möge uns der Herausgeber durch diese und andere geplante Arbeiten zu ähnlichem Danke verpflichten, wie durch die Ausgabe der Fragmente des Kitab-al-muwazana.

Budapest, April 1894.

W. Bacher.

## Beiträge zur Pentateuchkritik. Vom Herausgeber.

<u>e</u>]

重.

آ ٤ سے آ

2

\_i

Ö

\_

Ż

Ÿ

Ė

-

E

=

2

i

## 1) Das Kainszeichen.

Zur Entstehungsgeschichte der jahvistischen Pentateuchquelle und zur israelitischen Sagenkunde.

Im modernen Deutsch werden nicht selten die bildlichen Redensarten gebraucht: »ein Kainszeichen auf der Stirn tragen« und: »ein Kainszeichen aufgedrückt er-Sie bedeuten soviel wie gebrandmarkt sein halten.« oder werden. Zwei Beispiele aus neuester Zeit mögen dies belegen. Am 13. Februar 1892 sprach der Abgeordnete Schneider im Deutschen Reichstage einen vom Abgeordneten Bebel wie von der socialdemokratischen und ultramontanen Presse hart angegriffenen Grossindustriellen vertheidigend die Worte: »Baare wird von Ihnen verurtheilt, nicht weil er schuldig ist, sondern weil er in Ihren Augen ein Brandmal an der Stirne trägt, das Kainszeichen nämlich, ein Großindustrieller zu sein. Und in Karl von Hase's Kirchengeschichte auf Grund akademischer Vorlesungen, Theil 3, Abtheilung 2, Leipzig 1892, S. 144 · lesen wir von Pascal's Lettres provinciales: Die Briefe sind vom Papst verdammt worden, aber sie haben ein unauslöschliches Kainszeichen auf die Stirn der Jesuiten gedrückt.«

Es geht dieser Gebrauch des Ausdruckes von der Voraussetzung aus, das Kain durch das ihm aufgedrückte Zeichen für sein ganzes ferneres Leben als Mörder gekennzeichnet worden sei. Man versteht diese Deutung,

wenn man bedenkt, dass früher - in Deutschland namentlich in den Gebieten des sächsischen Rechtes - überwiesene Verbrecher, besonders Fälscher und Diebe, ein Mal eingebrannt erhielten, das ihre verbrecherische Vergangenheit belegte. Der Brauch hat in den Kreisen derer Nachahmung gefunden, die man mit ihm bekämpfte. Der Gauner, der seine Genossen verrathen hatte, wurde von diesen durch den Slichenersinken 1), einen Schnitt in die Wange oder eine andere Deformation des Gesichtes, als Verräther kenntlich gemacht. Man denkt sich also, dass das Kainszeichen wie eine Brandmarke oder ein Schandzeichen wirkt. Diese Sitte, überwiesene Verbrecher zu brandmarken<sup>2</sup>), die sich in einzelnen europäischen Staaten wie Frankreich und Belgien<sup>5</sup>) bis in unser Jahrhundert erhalten hat, ist auch im Alterthum geübt worden, was für die Combination mit dem Kainszeichen geltend gemacht werden kann. Auch hiervon ist im modernen Sprachgebrauch eine Spur zurückgeblieben. Denn wir sagen statt brandmarken auch stigmatisieren. Es ist das ein Fremdwort aus dem Griechischen. Die Griechen gebrauchen für brandmarken στίζειν, nennen hiervon die Brandmarke στίγμα und bilden von diesem Worte weiter στιγματίζειν mit einer Brandmarke versehn, στιγματηφορείν eine Brandmarke tragen, στιγματίας der Gebrand-Stigma und Stigmatias sind aus dem Griemarkte. chischen ins Lateinische gekommen 4), das stigma auch

<sup>1)</sup> Das Wort kommt vom hebräischen schlich vgl. Ave-Lallement, F. Ch. B., Das deutsche Gaunerthum Bd. 2. Leipzig 1858, S. 14. 66 f. Bd. 4, 1862, S. 608.

<sup>\*)</sup> Spite, E., de stigmatiis. Altdorf 1711. S. 21 f. Tenzell, E., de stigmatibus in facie. Erfordiae 1719, S. 6 ff. Dresig, S. F., de usu stigmatum apud veteres ad Gal. 6, 17. Lipsiae 1733.

<sup>3)</sup> Die zu Zwangsarbeit Verurtheilten wurden in bestimmten Fällen gebrandmarkt.

<sup>4)</sup> Cicero, de officiis 2, 7. Petron., Sat. 103.

als Feminin behandelt und davon *stigmosus* 1) weitergebildet. Bei Griechen und Römern ist das Brandmarken eine

Strafe oder eine Beschimpfung<sup>2</sup>), zuweilen beides. Plato<sup>8</sup>) soll es als Strafe für Tempelraub bei Sclava und Fremden zur Anwendung kommen. Sclaven werden stigmatisiert, wenn sie gestohlen haben oder entlaufen sind). Um zu beschimpfen, verhängt es Caligula nach Sueton? gegen Freie. Insbesondere trifft es als Schimpf Soldaten, die sich ergeben haben. Die Thebaner, die bei den Themopylen zu den Persern übergegangen waren, wurden nach Herodot 7, 233 auf Xerxes Befehl, sofern ihnen nicht Schlimmeres widerfuhr, mit der königlichen Brandmarke versehen. Den im samischen Kriege gefangenen Athenern brannten nach Plutarch, Pericles 26 die Samier eine Eule, den athenischen Wappenvogel, ein, und rächten sich damit dafür, dass die Athener früher Samiern das Bild der σάμαινα, einer samischen Schiffsart, eingebrannt Ebenso werden die mit Nikias in Sicilien gefangenen Athener nach Plutarch, Nicias 29 mit dem Bilde eines Pferdes gebrandmarkt<sup>6</sup>).

<sup>1)</sup> Plinius, Epist. I, 5 »Vitelliana cicatrice stigmosum.«

<sup>3)</sup> Sextus Empiricus, Pyrrh. hypot. 3, 24: τὸ ἐστίχθαι παρ' των μὲν αἰσχρὸν καὶ ἄτιμον εἶναι δοκεῖ. πολλοί δὲ Αἰγυπτίων καὶ Σαρματῶν στίζουσι τὰ γεννώμενα.

<sup>3)</sup> De legibus 9, 2: εν τφ προσώπφ και ταις χερσίν.

<sup>4)</sup> Daher Aristophanes, Vögel v. 360 δραπέτης ἐστιγμένος. Als Strafe wird es angedroht Frösche v. 1511.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Caligula, c. 27 Multos, inquit, honesti ordinis deformatos prius stigmatum notis, ad metalla . . . . condemnavit. Die Brandmarkung begleitet hier als Accidens die eigentliche Strafe, wie einst in Frankreich die Zwangsarbeit, in Deutschland das Stäupen oder die Landesverweisung.

O Aus Porphyrius, vita Pythagorae c. 15 darf man vielleicht entnehmen, dass es ein Brauch von Räubern gewesen ist, Menschen zu brandmarken, die ihnen in die Hände fielen. Zalmoxis, der nach jener Erzählung dies Schicksal gehabt hat, ist übrigens ein getischer Gott. Herodot IV, 96.

Indessen begegnet uns im Alterthum das Stigma noch in anderer Bedeutung und zwar vielfach als eine auszeichnende Marke. Diesen Gegensatz erwähnen die classischen Schriftsteller mehrmals, wenn sie von Völkern erzählen, die sich tätowieren 1). Ferner erhalten die Soldaten ein Zeichen, und zwar wahrscheinlich den Namen des regierenden Kaisers auf die Hand geritzt<sup>2</sup>). Die Ausleger sind uneinig, ob Paulus, wenn er Gal. 6, 17 bildlich sagt, dass er τὰ στίγματα τοῦ χυρίου Ίησοῦ an seinem Körper trage, an diese Sitte denkt oder an die Malzeichen der Sclaven<sup>5</sup>). Vor allem aber spielt die am Körper angebrachte Marke, sie sei eintätowiert, eingebrannt oder eingeschnitten, im Culte sehr verschiedener Völker eine Rolle. Deshalb ist es fraglich, ob die gewöhnliche Auslegung, die beim Kainszeichen an die Brandmarken der Verbrecher denkt, auf dem richtigen Wege ist. Daher soll im Folgenden untersucht werden, ob sie mit der Bedeutung im Einklange ist, die das Kainszeichen in der Erzählung von Kain und Abel Gen. 4, 1—16 hat. Ueber Bedeutung des Zeichens, das Gott nach Gen. 4, 15 an Kain angebracht hat, sind die Ausleger von Alters her verschiedener Meinung. Doch wird sich zeigen, dass es sich mit Sicherheit aus der Erzählung selbst erschließen läßt. Als Hülfsmittel der Untersuchung wird die Befragung der Sitten anderer alter Völker verwandt werden können.

Wollen wir aber den Sinn der Erzählung von Kain und

<sup>1)</sup> Vgl. Herodot 5, 6. Weitere Beispiele vgl. bei *Spencer*, de leg. Hebr. rit. ed. *Pfaff*. Tübingen 1732, S. 408 ff. *Spiess*, a. a. O. S. 9 ff. *Dresig*, a. a. O. S. 8 ff.

<sup>3)</sup> Actions, tetrabibl. II, 4, 12. στίγματα καλούσι τὰ ἐπὶ τοῦ προσώπου ἢ ἄλλου τινὸς μέρους τοῦ σώματος ἐπιγραφόμενα, οἶα τῶν στρατευσμένων ἐν ταῖς χερσίν. Ich entnehme die Stelle, die ich nicht controlieren kann, der Dissertation Dresig's.

<sup>3)</sup> Infolge dessen wird die Materie herkömmlicher Weise in den Commentaren zu Gal. 6, 17 erörtert, vgl. z.B. Winer, Pauli ad Galatas epistola<sup>2</sup>. Lipsiae 1828, S. 102 ff.

Abel finden, so müssen wir, da es sich dabei um die Deutung einer Sage handelt, sorgfältig darauf achten, daß wir nicht fremde Züge zur Deutung mit verwenden. Daher ist es unsere erste Aufgabe, die Erzählung scharf von ihrer Umgebung abzugrenzen. Bevor dies nicht geschehen ist, können wir die Deutung der Sage nicht versuchen. Und erst auf Grund dieser werden wir uns ein Bild davon machen können, was der Erzähler sich unter dem Kainszeichen vorstellt.

## 1. Die Abgrenzung der Erzählung.

Das vierte Capitel der Genesis, in dem wir die Sage von Kain und Abel lesen, ist ein Abschnitt, in dem der zusammengesetzte Character der jahvistischen Quelle, oder, wie wir künftig der Kürze halber sagen wollen, der Quelle J, besonders deutlich zu Tage tritt. Die modernen Kritiker sind darin einig, dass in diesem Capitel drei verschiedene Abschnitte zu unterscheiden sind: 1) Die Sage von Kain 2) der Stammbaum der Kainiten und Abel v. 1—16. v. 17-24. 3) der Stammbaum der Sethiten v. 25-26. Nicht eben so einig sind sie über die Herkunft dieser drei Abschnitte und ihr Verhältnis zu einander wie zu der vorangehenden Erzählung vom Sündenfall und von der Vertreibung aus dem Paradies Cap. 2. 3. Alle drei Abschnitte tragen so gut wie Cap. 2. 3 die charakteristischen Merkmale des jahvistischen Sprachgebrauches an sich, ohne doch, wie es scheint, untereinander anders als durch Elemente redactioneller Herkunft zusammenzuhängen.

Es ist nun unschwer nachzuweisen, dass weder der Stammbaum der Kainiten v. 17—24, noch der der Sethiten v. 25—27 darauf angelegt ist, die Fortsetzung der Geschichte von Kain und Abel zu bilden.

Versuchen wir den Nachweis zunächst für den Kainitenstammbaum. Dieser läst sich schon um deswillen nicht als Fortsetzung der Geschichte von Kain und Abel ansehen, weil beide sich in dem Orte widersprechen, an dem das

Erzählte sich abspielt. Der Gesichtskreis des Erzählers von v. 17-24 umspannt die bewohnte Erde, soweit er von ihr weiss. Jabal ist der Vater derer, die im Zelt und bei Vieh wohnen, d. h. aller nomadisch lebenden Menschen, nicht etwa blos einzelner nomadischer Völkerschaften. Ebenso werden von seinem Bruder Jabal die Musikanten überhaupt abgeleitet, von Tubal-Kain die Schmiede. sind die zwei Beschäftigungen, die noch heutigen Tages von vollblütigen Nomaden nicht betrieben werden, wiewohl diese die Kunstfertigkeit der Schmiede nicht entbehren hönnen, die der Musikanten nicht missen mögen. Noch jetzt bilden die Schmiede (şunnå) der syrischen Wüste und Arabiens eine Kaste, die sich außer mit Bearbeitung der Metalle mit primitiven Operationen an Mensch und Vieh abgibt und von den Beduinen edlen Blutes das Connubium nicht zuerkannt erhält, wiewohl sie mit und unter ihnen lebt 1). Die Erscheinung beschränkt sich aber nicht auf diese Länder. Sie lässt sich auch in verschiedenen Gegenden Afrika's beobachten\*). Und die öffentliche Ausübung der Musik gilt noch jetzt als eines Beduinen von echtem Stamme unwürdig 8).

<sup>1)</sup> Burckhardt, Bemerkungen über Beduinen und Wahaby, Weimar 1831, S. 52. 88. Doughty, Ch. M., Travels in Arabia deserta Cambridge 1888 I, 137. 278. 309. II, 656.

<sup>\*)</sup> Auch bei den Galla bilden die Schmiede eine unter sich heirathende Kaste vgl. *Doughty* a. a. O. II, 167, desgleichen die abessinischen Falascha nach *Hartmann*, die Nigritier I, S. 374ff. Bei den Teda stehen sie außerhalb der bürgerlichen Gesellschaft; zu ihrem Handwerk, das sich vom Vater auf den Sohn vererbt, gehört auch Zauberei vgl. *Nachtigal*, Sahara und Sudan Bd. I, Berlin 1879, S. 443f., ebenso in Borku und seinen Nachbarländern, s. ebenda II (1889), S. 145; desgleichen bei den Baele und den Sudanstämmen S. 178, bei den Budduma S. 370.

<sup>\*)</sup> Burckhardt a. a. O. S. 203: In Nedschid, wie auch bei den Arabern am Sinai, gilt es für schimpflich, vor einer zahlreichen Gesellschaft auf der rababa zu spielen. Sclaven allein spielen in diesem Fall auf diesem Instrumente.

Dass aber der Erzähler bei seinem Stammbaume nicht blos an die socialen Verhältnisse der syrischen Wüste denkt ergiebt sich aus der Notiz über Kains Städtebau. Das lässt sich auf palästinische Verhältnisse nicht deuten. Auch die Figur des Tubal-Kain zeigt, dass der Gesichtskreis des Verfassers über Palästina hinausreicht. Denn Tubal-Kan kann, wie Wellhausen 1) richtig gesehn hat, von den Schmiedevolke der kleinasiatischen Tibarener nicht getrent Es ist das um so weniger möglich, als Kain werden. wahrscheinlich einen späteren Zusatz zu Tubal vorstellt. Daran ändert nichts, dass zwei Figuren des Kainitesstammbaumes Beziehungen zu Palästina verrathen: nimlich Lamech wegen seines Liedes und Henoch, da uns sein Name als der eines rubenitischen?) und eines midjanitischen<sup>8</sup>) Clans begegnet. Denn in einen Stammbaum der Menschen gehören auch die Palästiner, ganz abgesehen davon, dass den der Kainiten ein Palästiner niedergeschrieben hat. Dabei ist mit der Möglichkeit zu rechnen, dass die Figuren des Henoch und Lamech durch Verschmelzung fremderFiguren mit palästinischen entstanden sind.

In der Erzählung von Kain und Abel aber sind wir in Palästina. Dies ist die Adama, von der Kain nach v. 14 vertrieben wird. Denn Kain fügt zu dem Satze: siehe du hast mich heute vertrieben von der Oberstäche der Adama« noch den anderen hinzu: »und vor deinem Angesichte mus ich mich verbergen.« Wir können diesen zweiten Satz nur nach Massgabe der sonstigen Bedeutung des Ausdruckes: »das Antlitz Jahve's« erklären, und wir werden uns nur bei einer solchen Erklärung beruhigen können, welche uns zugleich deutlich macht, das die Vertreibung von der Adama für Kain zur nothwendigen Folge

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Composition des Hexateuchs und der histor. Bücher des Alten Testaments. Berlin 1889, S. 305.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Gen. 46, 9. Ex. 6, 14. Nu. 26, 5. 1 Chron. 5, 3.

<sup>3)</sup> Gen. 25, 4. 1 Chron. 1, 33.

hat, dass er sich vor Jahves Antlitz verbergen muss d. h. vor ihm nicht sehn lassen kann.

Jahves Antlitz sieht, wer an der Cultstätte erscheint, dort Jahve besucht, um ihm seine Verehrung darzubringen¹). Wer sich mit einer Bitte an Jahve wendet, sucht sein Antlitz Hos. 5, 15. Und daß diese ziemlich verblaßte²) Phrase, sich ursprünglich gleichfalls auf den Besuch der Cultstätte bezogen hat, folgt daraus, daß sie 2 Sam. 21, 1 von der Befragung des Orakels steht, wie aus der profanen Parallele: \*alle Welt suchte Salomo's Angesicht, um seine Weisheit zu hören. « 1 Kön. 10, 24. Dieser Sprachgebrauch erklärt sich daraus, daß nach altisraelitischem Glauben Jahve an der Cultstätte wohnt, an ihr real gegenwärtig ist und die Gebete und Opfer seiner Verehrer entgegennimmt³).

Bezieht man Jahves Antlitz auch in Kain's Wort:

• vor deinem Angesichte muß ich mich verbergen« auf
die Cultstätte, so erschließt sich erst sein voller Sinn und
seine Beziehung auf Kains Fall. Kain sagt dann mit diesen

<sup>1)</sup> Ex. 23, 14. 17. 34, 20. 23 f. Deut. 16, 16. 31, 11. 1 Sam. 1, 22. Jes. 1, 12. Ps. 42, 3. Es ist dabei vorausgesetzt, dass an allen diesen Stellen der Consonantentext das Qal von ra'a meint, während aus dogmatischen Gründen das Niph'al punktiert worden ist, vgl. Geiger, Urschrift und Uebersetzungen S. 337f. Doch ändert es nichts an der Sache, wenn die Punktation im Rechte sein sollte, was Ex. 23, 14. 17 möglich, jedoch nicht wahrscheinlich ist. Für Qal spricht 1) dass die cultische Phrase »Jahve's Antlitz schaun« von der profanen Phrase »jemandes Antlitz schaun«, d. h. bei einem Mächtigen zur Audienz vorgelassen werden Gen. 43, 3. 5. Ex. 10, 28f. 2 Sam. 14, 24. 28. 2 Kön. 25, 19 nicht getrennt werden kann. Beide stellen genau genommen nur dieselbe Phrase in zwei verschiedenen Anwendungen vor, wie denn nach Gen. 33, 10 der Zusammenhang dieser beiden Anwendungen der Phrase dem Sprachbewusstsein geläufig gewesen ist. 2) dass das Qal nicht beanstandet wird, wenn es mit der Negation verbunden ist Ex. 33, 20. Da entfällt eben der dogmatische Anstols.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Ps. 27, 8. 105, 4.

<sup>3)</sup> Vgl. meine Geschichte des Volkes Israel Bd. I, S. 447 ff. Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 14. 1894.

Worten soviel wie deine Cultstätte darf ich nicht mehr aufsuchen«. Darf Kain dies nicht thun, so ist er schutzlos und dem Bluträcher preisgegeben. Denn die Cultstätte

ist, eben weil sie Gottes Wohnung ist, ein Asyl, wohin sich flüchtet, wer Blut vergossen hat 1). Kann Kain nicht mehr zur Cultstätte kommen, weil Jahve ihn von der Adama vertrieben hat, so ist diese Adama weiter nothwendig das Land Palästina, in dem allein Cultstätten Jahve's sind. Außerhalb Palästinas ist kein Cult Jahve's, ist unreine Adama Am. 7, 17. Wer aus Palästina vertrieben wird, ist gezwungen, anderen Göttern zu dienen 1 Sam. Ja die Phrase: »du hast mich von der Adama 26, 19. vertrieben« hat geradezu für altisraelitisches Denken den gleichen Sinn wie wenn gesagt wäre: -du hast mich von deinem Antlitze verstoßen«. Denn neben dem vom Culte immer neu genährten Glauben, dass Jahve an der Cultstätte wohnt, die man besucht, steht die andere Anschauung, dass das Land Kanaan sein Haus ist. Dort wandelt man vor seinem Antlitze. Kommt ein Israelit in der Fremde um, so fällt sein Blut fern von Jahve's Antlitz zur Erde 1 Sam. 26, 20. Und als Jahve sich entschlofs, sein Volk aus dem Lande Kanaan hinweg und ins Exil zu schicken, da hat er es von seinem Antlitze entfernt (הֶסְיר מֶעֵל־סָנְיוֹ) 2 Kön. 17, 18. 23. 24, 3, oder von seinem Antlitze hinneggeworfen (הַשְּלִיךְ 2 Kön. 13, 23. 17, 20. 24, 20. Es dürfte daher der Sinn der Phrase nicht getroffen sein, wenn Dillmann<sup>2</sup>) den Satz v. 16: •und es zog Kain aus מְלָּחָנֵי יָהֹנָה deutet: von dem Ort, wo Gott gegenwärtig war, d. h. Eden.« Kain zog vielmehr »hinweg von Jahves Antlitz« d. h. hinweg aus Palästina, wie Jon. 1, 3 sich Jona aufmacht, um nach Tartessus zu fliehen מלפני יהוה d. h. aus Palästina. Die Phrase enthält v. 16 noch ihre volle Bedeutung, wäh-1) Ex. 21, 13 f. Deut. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Genesis erklärt <sup>6</sup> S. 98.

rend sie allerdings an anderen Stellen zu einem blosen kinweg von verblast ist 1).

Aber nicht nur, dass der Schauplatz der Erzählung in der Kainitentafel ein anderer ist als in der Geschichte von Kain und Abel, nöthigt uns, beide aus verschiedener Quelle abzuleiten. Es folgt das Gleiche daraus, dass sie Verschiedenes über die Entstehung des Nomadenlebens berichten und dieses nicht in gleicher Weise beurtheilen. Nach 4, 2ff. ist Abel ein Schafhirt. Darin liegt nicht nothwendig, dass er ein Nomade im eigentlichen Sinne des Wortes ist. Der Gegensatz, in dem er zu Kain steht, weist von vornherein darauf hin, dass wir an einen von fester Wohnstätte aus seine Heerden weidenden Schafzüchter zu denken haben, wie sie nach 1 Sam. 25 im Süden des judäischen Stammgebietes sich gefunden haben. Ein wirklicher, an keinen festen Wohnsitz gebundener Nomade ist dagegen Kain nach der Sage von Kain und Abel. Nach v. 20 ist jedoch Jabal der Stammvater aller Nomaden. Und zwar kommt es nach eben diesem Verse zum Nomadismus im Laufe der natürlichen Entwickelung des Menschens, während das nomadische Leben Kains nach v. 14 -16 die Folge eines Fluches ist. v. 20 berichtet, ohne ein Urtheil über das Leben der Nomaden abzugeben: es ist eine der Lebensweisen der Menschheit. Die Sage von Kain und Abel dagegen empfindet das nomadische Leben als etwas unheimliches und der ursprünglichen Natur des Menschen nicht Entsprechendes. Eben deshalb fasst es das nomadische Leben als Folge eines göttlichen Fluches: Kain ist gezwungen als Nomade zu leben, weil er sich auf der Adama d. h. in Palästina nicht sehen lassen darf.

Vor allem aber streben diese beiden Erzählungen einem verschiedenen Ziele zu. Die Kainitentafel will deutlich die Entstehung der menschlichen Cultur und der

<sup>1)</sup> Gen. 41, 46. 47, 10. Ex. 35, 20.

Lebensgewohnheiten der Menschheit schildern — dass sie auch den Fortschritt der Sünde in der Menschheit darstellen wolle, ist eine Behauptung, die an ihrem Inhalt keinerlei Stütze findet. Neben der Entstehung der Lebensweise der Nomaden, Musiker und Schmiede berichtet sie uns auch die des Städtebaues und städtischen Lebens. Und es wird diese Absicht noch deutlicher, wenn man beachtet, worauf zurückzukommen ist, dass auch der Landmann und Winzer Noah Gen. 9, 20-27 in den Kreis der Figuren von Gen. 4, 17-24 gehört. Da nun Noah der Stammvater der palästinischen Hauptvölker, der Israeliten (Sem), Phönizier (Japhet) und Kanaaniter (Kanaan) 1) ist, so führt uns die Kainitentafel die Entwickelung der Menschheit bis zur historischen Zeit vor. Ganz anders die Sage von Kain und Abel. Dieser kommt es nur darauf an, uns das nomadische Leben von Menschen zu erklären, deren Stammvater Kain infolge eines Fluches, von dem er betroffen worden ist, das nomadische Leben ergriffen hat. Der vom Ackerboden hinweg in die Wüste gescheuchte Brudermörder ist nicht geeignet, Träger oder auch nur Durchgangspunkt der weiteren Entwicklung der Menschheit zu sein. Seine Figur stellt deutlich einen Abschluß vor. Von ihm lassen sich nur Nomaden ableiten, die Nomaden sind, weil ihr Stammvater infolge eines Fluches Nomade geworden ist, aber infolgedessen auch in alle Ewigkeit Nomaden sein werden. Den unstät umherschweifenden Brudermörder kann man sich nicht als Erbauer der ersten Stadt vorstellen, man müßte denn annehmen, er sei seines Fluches wieder ledig geworden. Denn ein größerer Gegensatz als zwischen dem unstäten Leben des Nomaden und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Es dürfte wohl allgemein anerkannt sein, das Ham der Vater Kanaans in Gen. 9, 20—27 eine Correctur für Kanaan ist. Ueber den Sinn der Sage Gen. 9, 20 ff. vgl. Wellhausen, Composit. des Hexateuchs S. 14 f. Budde, K., die biblische Urgeschichte. Gießen 1883, S. 290 ff.; meine: Geschichte des Volkes Israel I<sup>2</sup> S. 109.

dem den Gipfel des selshaften Lebens vorstellenden städtischen lässt sich doch nicht denken. Davon aber verlautet in der Erzählung gar nichts. Erscheint jetzt der Brudermörder als der Städtebauer, so ist das nach dem Sinne der Kainsage ebenso unnatürlich als nach dem Sinne der Kainitentafel. Und hieran ändert auch der Umstand nichts, dass in den Sagen anderer Völker Brudermord und Städtebau verbunden erscheinen. Denn in der Kainsage handelt es sich um einen Brudermörder, der zur Strafe für seine That zum Nomadenleben verurtheilt worden ist. Das ist der charakterischste Zug der Sage. Und ihn gerade enthalten die Sagen, nach denen Städtebau und Brudermord verknüpft erscheinen, nicht. Umgekehrt fehlt in der Kainsage auch die leiseste Andeutung einer Verknüpfung von Brudermord und Städtebau. Unmöglich kann eine Vergleichung richtig sein, bei welcher der bedeutungsvollste Zug der Kainsage außer Ansatz bleibt.

Ist nun doch in dem jetzigen Texte von Cap. 4 der Brudermörder Kain und der Städebauer Kain identisch, und das muß man annehmen, da sie nicht von einander unterschieden werden, so bleibt nur der Schluß übrig, daß diese Identität künstlich herbeigeführt worden d. h. daß sie die Folge der von einem Redactor vorgenommenen Verschmelzung zweier Erzählungen von verschiedenem Ursprung ist, von denen die eine von einem Nomaden, die andere von einem Städtebauer gleichen oder ähnlichen Namens erzählte.

Ueber diesen Schlus ist auch dann nicht hinwegzukommen, wenn die von  $Budde^1$ ) zur Erwägung gestellte Hypothese, es sei Henoch im ursprünglichen Texte als erster Städtebauer genannt gewesen, das Richtige treffen sollte. Als Sohn eines unstäten Nomaden ist Henoch zum Städtebauer ebenso ungeeignet als Kain selbst. Es ist zu erwarten, dass er das

<sup>1)</sup> a. a. O. S. 120 ff.

Leben seines Vaters fortsetzt, der doch als Sagenfigur Repräsentant eines Geschlechts oder einer Menschendasse ist. Dass das Leben des Nomaden eine sich unabänderlich forterbende Gewohnheit vorstellt, dass der Nomade nomdisch leben muss und sich in das geregelte und arbeitsreiche Leben der Städter und Dörfler gar nicht findet, das ist eine Thatsache, die sich noch jedem aufgedrängt hat der das Nomadenleben mit eigenen Augen beobachtet hat Dass man in einem Lande, in dem der Nomade eine ständige Erscheinung und seine Lebensart wohl bekannt war. auf den Einfall gekommen sein sollte, der Sohn eines Nomaden habe das städtische Leben begründet, ist ganz undenkbar. Man konnte darauf so wenig verfallen, wie auf die Annahme, die Felsentaube sei ein aus der Art geschlagener Nestling eines Falken.

Ebensowenig wie der Stammbaum der Kainiten ist nun derjenige der Sethiten die Fortsetzung der Geschichte von Kain und Abel. Auf den ersten Blick könnte es freilich scheinen, als werde diese Behauptung von dem Wortlaute von v. 25 widerlegt. Wenn es heisst: »Adam erkannte abermals sein Weib, und sie gebar einen Sohn und nannte seinen Namen Seth, denn Elohim hat mir einen andern Samen gesetzt an Stelle Seth's, denn Kain hat ihn erschlagen, so stellt sowohl das abermals als das dem Samen gegebene Beiwort anderer und der Schlussatz denn Kain hat ihn erschlagen, eine starke Verknüpfung mit der Sage von Kain und Abel her. Es kann jedoch als bereits nachgewiesen gelten 1), dass gerade diese Worte spätere redactionelle Zusätze und zwar Zusätze von verschiedener Hand sind. Das letztere folgt daraus, dass LXX, die auch v. 26 in alterthümlicherer Gestalt liest 2), עוד nicht hat. In der von LXX gebotenen

<sup>1)</sup> Vgl. Budde a. a. O. S. 153 ff.

<sup>3)</sup> Sie hat v. 26<sup>a</sup> איז בי nicht, was sich wie das איז in v. 25 beurtheilt, u. liest v. 26<sup>b</sup> בין statt אין.

Gestalt wird sonach die Empfängnis Seths ohne Rücksicht auf eine frühere, bereits berichtete, Schwangerschaft erzählt¹). Das Adjectiv אָהֶר aber past nicht zu dem sonstigen Gebrauche von וַרַע Nachkommenschaft. Und der Satz »denn Kain hat ihn erschlagen« verräth schon durch sein Dasein, dann aber auch durch seine Form die redigierende Hand. Durch sein Dasein, denn wenn derselbe Erzähler von Kain und Abel und von Seth's Geburt erzählen würde, so würde er keine Veranlassung gehabt haben, bei Seth's Geburt an Abel's Tod zu erinnern. Und er würde von Abel's Tod und seinem Ersatze durch Seth nicht haben reden können, ohne die Frage zu erledigen, wieso Kain aufgehört hat, Same Eva's zu sein. Die stilistische Form aber verräth die Herkunft des Satzes. Denn er wird als eine Reflexion des Schreibenden gegeben. Der Redactor hat nicht darauf geachtet, dass dem Satze die Form einer Reflexion der Eva zu geben war. Er war in die Form eines Relativsatzes » welchen Kain getödtet hat « einzukleiden.

Sonach liegt dem uns jetzt im hebräischen Texte vorliegenden Wortlaute von v. 25 eine ältere Gestalt zu Grunde, in der der Vers von jeder Beziehung auf die Erzählung von Kain und Abel frei ist.

Dagegen enthalten v. 25 f. auch in der erschlossenen älteren Gestalt die gleichen Widersprüche mit der Sage von Kain und Abel wie in der vom massoretischen Texte gebotenen. Die Sage von Kain und Abel setzt voraus, daß von jeher Jahve durch blutige wie unblutige Opfer verehrt worden ist, während nach v. 26 erst Enosch den Gottesdienst gestiftet hat. Es scheint nicht möglich, den Widerspruch mit Dillmann<sup>2</sup>) dadurch zu heben, daß man die Opfer Kain's und Abel's für ein »isoliertes Vorspiel« ohne

<sup>1)</sup> Der Ausdruck erkennen darf für diese Auffassung allerdings nicht geltend gemacht werden. Hierin ist *Dillmann*, a. a. O. S. 91 gegen *Budde* im Recht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) a. a. O. S. 105.

Fortgang nimmt, und den eigentlichen Zweck von v. 26° darin findet, er solle angeben, dass und wann in den »andern« Samen der von da an im erwählten Geschlecht fortgepflanzte Jahvedienst ins Leben getreten sei. der andere Same gehört wie das erwählte Geschlecht. der Erzählung gar nicht an. Und es ist augenscheinlich das das Opfer Kain's und Abel's als etwas alltägliches als eine der Erweisungen geordneten Cultes angesehn wird, wie sie der Gang des menschlichen Lebens mit sich bringt. Dass es nur ein isoliertes Vorspiel sei, hätte uns gesagt werden müssen und zwar sowohl in der Erzählung von Kain und Abel als in der von Enosch. Wenn Enosch den Gottesdienst beginnt, so hat das kein Vorspiel gehabt. Und wenn uns ohne jeden weiteren Zusatz erzählt wird, dass Kain und Abel opfern, so wird vorausgesetzt, dass darin nichts besonderes liegt. Der Erzähler nimmt an, dass es damit damals nicht anders gegangen ist, wie zu seiner Zeit. Daher empfindet er auch nicht die Nöthigung, den Bau eines Altares zu erwähnen. Er setzt ihn ak selbstverständlich voraus. Nennt er doch auch dieselben Opfergaben, die im alten Israel üblich waren: das Fett der Erstgeburten und die Feldfrüchte.

Hat man dies erkannt, so steht man jedoch vor einem neuen Problem. Im massoretischen Texte von Cap. 4 haben die Kainitentafel und die Sethitentafel nichts mit einander zu thun. Es sind einander ausschließende Parallelen. Allein in der von uns angenommenen älteren Gestalt enthalten die v. v. 25 und 26 nichts, was sich nicht mit dem Inhalte der Kainitentafel in Einklang setzen ließe. Daß in dieser Kain der Sohn Adams ist, von dem die Menschheit sich ableitet, während nach v. 25 Seth an der gleichen Stelle steht, darf man dagegen nicht einwenden. Denn wenn der Städtebauer Kain jetzt als Sohn Adam's erscheint, so ist das möglicherweise die Folge davon, daß vor der Kainitentafel jetzt die Geschichte von Kain und

Abel gelesen wird. Und dabei finden sich Berührungspunkte. Der Satz v. 26b: >der begann Jahve anzurufen« d. h. der führte den Gottesdienst ein, ist ein Element, das an die Angaben über Kains Städtebau, über Jabal den Urheber des nomadischen Lebens, Jubal den Erfinder der Musik und Tubal den Schmied erinnert. In einem Stammbaume, der die Entwickelung der menschlichen Cultur zur Darstellung bringt, hat die Entwicklung des Gottesdienstes ihre berechtigte, wo nicht nach antikem Empfinden ihre nothwendige Stelle. Erinnern wir uns aber daran, dass Kênân, der Vertreter Kains in der Sethitenlinie des Priestercodex, ein Sohn des Enosch ist, so werden wir auf die Frage gestofsen, ob nicht vielleicht auch in der jahvistischen Reihe der Nachkommen Adam's die Patriarchen Seth und Enosch einst zwischen Adam und Kain — Kênân gestanden haben, wie denn Seth sich als Name des ersten Sohnes des Protoplasten ohne weiteres begreift, Kain aber nicht. Das aber will sagen, wir haben uns zu fragen, ob nicht die Kainitenlinie der Quelle J ursprünglich gleichfalls eine Sethitenlinie gewesen ist und v. 25 f. in ihrer ursprünglichen Gestalt vor v. 17 gestanden haben. Damit wäre weiter die Frage aufgeworfen, ob nicht die von uns oben nachgewiesene Erweiterung von v. 25 vielleicht bei der Umstellung vorgenommen worden ist. Diese Umstellung aber würde, da die Erweiterungen von v. 25 auf die Geschichte von Kain und Abel zurückweisen, von der Verknüpfung dieser Geschichte mit der Kainitentafel nicht getrennt werden können.

Nimmt nun die Kainsage nach den bisherigen Ergebnissen unserer Untersuchung in Cap. 4 eine isolierte Stellung ein, so ist es andererseits nicht möglich, sie an das Vorhergehende anzuschließen. Vielmehr dürfte durch die bisherigen Ausführungen bereits nachgewiesen sein, daßs man die Kainsage nicht als die ursprüngliche Fortsetzung des jahvistischen Mythus vom Südenfall und von der Ver-

treibung aus dem Paradiese und daher weiter die Kainiteatafel nicht als einen redactionellen Einschub ansehn daf. Diese Möglichkeit ist durch den bisherigen Gang unsera Untersuchung bereits ausgeschlossen. Ist überhaupt einer der Bestandtheile von Cap. 4 die Fortsetzung von Cap. 2 u. 3, so kann er nur in der Kainitentafel und, wenn die vorhin aufgeworfene Frage zu bejahen ist, in dem aus ihr entnommenen Grundstocke von v. 25 f. gesucht werden. Die Sage von Kain und Abel dagegen kann erst durch einen redactionellen Eingriff ihre Stelle hinter Cap. 3 erhalten haben.

Es lässt sich aber noch bestimmter nachweisen, das Cap. 4, 1—16, die Erzählung von Kain und Abel, gar nicht darauf angelegt ist, die Fortsetzung des Mythus von der Vertreibung aus dem Paradiese zu bilden. Es ist längst beobachtet worden, dass v.v. 1 u. 2 sowohl durch ihre Form als durch ihren Inhalt verrathen, dass an den jetzigen Wortlaute redigierende Hände betheiligt gewesen sind. Dann aber ist doch der zunächst liegende Schluss, das 4, 1 ff. aus anderer Quelle stammen, als Cap. 2 u. 3. Der Abschnitt beginnt mit וָהַאַּרֶם; das ist eine sonst nicht übliche Ueberleitung 1). Ebenso widerspricht • und sie fuhr fort zu gebären« der bestimmten und ausführlichen Art, in der sonst hierüber geredet wird. Die Phrase ist wenig geschickt, da sie sowohl auf eine zweite selbständige als auf eine Zwillingsgeburt gedeutet werden kann und gedeutet worden ist<sup>2</sup>). Dass der Ausdruck mit Ueberlegung gebraucht worden sei, ist wenig wahrscheinlich. Mochte die Sage an eine Zwillingsgeburt denken oder nicht, so war kein Grund vorhanden, den Sachverhalt durch eine solche Redewendung ins Unklare zu stellen. War an eine Zwillingsgeburt gedacht, so war im Gegen-

<sup>1)</sup> Der Midrasch deutet das in seiner Weise vgl. Bereschith rabba übers. v. Wünsche. Leipzig 1881, S. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl. Bereschith rabba a. a. O., wo diese Deutung in abenteuerlicher Weise noch überboten wird.

theil Veranlassung genug vorhanden, das auch zu sagen. Dass die erste Geburt des Weibes eine Zwillingsgeburt gewesen war, war an und für sich merkwürdig genug. Dazu begegnen uns auch sonst Zwillingsgeburten in den Sagen, und im Glauben vieler Völker haben sie geradezu Der ungewöhnliche Ausdruck eine ominöse Bedeutung. >und sie fuhr fort zu gebären« begreift sich jedoch, wenn wir ihn aus der Feder eines späteren Schriftstellers herzuleiten haben, der an die Geburt Kain's die Abel's anknüpft, um eine Ueberleitung zur Sage von Kain und Abel zu gewinnen. Die wenig geschickte Form verräth wie auch sonst die redactionelle Naht. Freilich wäre damit ein redactioller Eingriff nachgewiesen, der zunächst sich als Folge der Einschaltung der Kainsage in die Kainitentafel darstellt. Aber indirect ist doch damit zugleich auch nachgewiesen, dass die Kainsage nicht ursprünglich hinter Cap. 3 gestanden hat. Wäre das der Fall gewesen, so wäre nicht verständlich, weshalb gerade in v. 1 eingegriffen worden ist. Auch diese Beobachtung weist uns vielmehr darauf hin, dass einst die Kainitentafel oder, wie wir vermuthet haben, eine die Kainiten mit enthaltende Sethitentafel auf Cap. 3 gefolgt und dieser Zusammenhang durch Einschaltung der Kainsage unterbrochen worden ist.

Ebenso ist deutlich, das sich 4, 1 durch die Figur der Eva (Chawwa) von Cap. 2 u. 3 unterscheidet. In der Erzählung vom Paradiese handelt es sich genau so nur um Adam und die 'ischa wie 4, 25. Ebenso sehlt der Name Eva in der Sethitentasel des Priestercodex. Heist Adam's 'ischa 4, 1 mit einem Male Chawwa, so mus der Grund das in dem Umstande gesucht werden, das dieser Name in einem der Stücke dargeboten wurde, aus denen das jetzige Cap. 4 der Genesis besteht. Dies um so mehr, als dieser Name auch durch 3, 20 »und Adam nannte sein Weib Chawwa, denn sie war eine Mutter aller Lebenden« in die Erzählung vom Paradiese eingetragen worden ist. Denn das

3, 20 nicht die Fortsetzung von 3, 19 ist, ergibt sich schon daraus, daß er den Zusammenhang von v. 19 und 21 in sehr störender Weise unterbricht. Auch darf man dem vortrefflichen Erzähler der Erzählung vom Paradiese nicht das Ungeschick zutrauen, daß er Adam sein Weib danach benennen läßt, daß sie eine Mutter aller Lebenden

war, bevor sie überhaupt geboren hat.

Der Schluss, dass 3, 20 wie 4, 1 eine redigierende Hand eingegriffen hat, wird dadurch noch bekräftigt, das der Name Eva außer an diesen beiden Stellen nirgends im Alten Testamente vorkommt. Dass der Name aus der Kainsage stammt, ist jedoch nicht wahrscheinlich. werden noch nachweisen, dass der Brudermörder Kain in der Sage selbst nicht als Sohn des Protoplasten vorgestellt Damit entfällt die Veranlassung, den Namen der Mutter des feinlichen Brüderpaares zu nennen. Dagegen treffen wir in der Kainitentafel noch Namen anderer Stammmütter, welche gleichfalls sonst nirgends gelesen werden ('Adâ, Sillâ, Na'amâ). Hat bei der Einschaltung der Sage von Kain und Abel eine Spaltung der ursprünglichen jahvistischen Sethitentafel und Trennung ihrer Elemente stattgehabt, so muss mit der Möglichkeit gerechnet werden, dass Chawwâ zu dieser gehört und der Name der Mutter des Städtebauers Kain gewesen ist. Chawwa wurde, wenn diese Vermuthung zutrifft, mit Adam's 'ischa identificiert, weil Kain zum Sohn Adams gemacht wurde. Eva könnte ursprünglich als Mutter neben Enosch als Vater Kains gestanden haben, wie die 'ischa neben Adam. Es hat keinen Zweck, dieser Möglichkeit hier weiter nachzu-Jedoch folgt aus dem Bisherigen, dass man das Auftauchen des Namens Chawwa in 4, 1 nicht als Beweis gegen die Zusammengehörigkeit von Cap. 2. 3 und 4, 1—16 verwenden darf.

Man wird nun auf dieses Moment um so eher verzichten, als aus anderen Umständen der Beweis erbracht werden

Ekann, dass diese beiden Abschnitte ursprünglich nicht zusammenhängen. Wir sind nämlich in der Sage von Kain und Abel an einem andern Ort und in einer andern ■ Zeit, weil an einer andern Stelle der Menschheitsentwickehung, als am Schlusse von Cap. 3. Die Protoplasten, die nach 3, 23 aus dem Gottesgarten in Eden fortgeschickt worden sind, damit sie außerhalb desselben den Acker-▶ boden bebauen, haben wir uns noch in der Nähe des Gottesgartens weilend vorzustellen, wahrscheinlich sind sie nach der Meinung des Mythus noch im Lande Eden. Der Mythus sagt darüber gar nichts, wo sich die ersten Menschen nach der Vertreibung aus dem Paradiese zunächst aufgehalten haben. Aber eben sein Schweigen hierüber muß dahin gedeutet werden, dass sie sich nach seiner Meinung noch nicht weit entfernt haben. Der das Paradies bewachende Cherub deutet das gleiche an. Die ersten Menschen weilen also noch weit im Osten in einer Gegend der mythischen Geographie. Die Geschichte von Kain und Abel aber spielt, wie oben nachgewiesen worden ist, in Palästina. Wir bewegen uns in ihr in den concreten Verhältnissen dieses Landes, nicht in dem in unbekannter Ferne liegenden Lande Eden und seinem Gottesgarten. In einer andern Zeit als beim Beginne der Menschheitsentwicklung sind wir schon wegen der Rolle, die das Motiv der Blutrache in der Sage von Kain und Abel spielt. Wenn Kain 4, 14b klagt: • jeder der mich findet, wird mich tödten«, so setzt das eine zahlreiche Bevölkerung, genauer eine zahlreiche Verwandschaft des Erschlagenen voraus, der die Pflicht obliegt, für das vergossene Blut an dem Mörder Rache zu nehmen. Vor dieser flieht Kain, vor ihrem Verlangen nach Rache wird er sicher gestellt. Wäre an eventuelle spätere Nachkommen Adams gedacht, so wäre das zu sagen gewesen. Wenn Flav. Josephus, Arch. 1, 2,

1 die Klippe zu umschiffen sucht, indem er an wilde Thiere denkt, so geräth er aus der Scylla in die Charybdis. Denn

dann geht das Motiv der Furcht vor der Blutrache gam verloren. Kein Gewicht ist dagegen auf den Umstand zu legen, dass Kain nach v. 17 ein Weib hat 1), den dilettantische Kritik an der Bibel mit Vorliebe aufgreift. dieser Vers gehört, wie wir gesehen haben, einer anden Aber es ist selbstverständlich, dass die Erzählung an. Sage, wenn sie erzählt, dass Kain außerhalb Palästinas wohnt, dabei nicht an einen einzelnen Mann denkt. setzt zweifellos voraus, dass Weiber auf Erden sind, wiewohl sie davon nicht spricht. Dass 4, 1 davon nichts sagt, ist ja schon der jüdischen Auslegung aufgefallen und hat die bekannte, oben gestreifte. Hypothese erzeugt, dass mit Kain und Abel gleichzeitig Schwestern geboren worden Es wird zu vermuthen sein, dass der Erzähler es nicht für nöthig gehalten hat, von Kains Weib zu reden. Und das begreift sich am leichtesten bei der Annahme, dass es nach der vom Erzähler vorausgesetzen Situation selbstverständlich war, dass es damals Weiber gab. Damit aber setzt die Sage implicite voraus, dass wir uns bereits einem fortgeschrittneren Stadium der Menschheitsgeschichte befinden.

Das gleiche müssen wir aus den Mittheilungen der Erzählung über das Opfer der Brüder schließen. Es ist bereits darauf hingewiesen worden, daß das Bestehen eines geordneten Opferdienstes mit blutigen und unblutigen Opfern, wie es sich mit dem Leben bei Ackerbau und Viehzucht entwickelt hat, vorausgesetzt wird. Wenn uns vom Bau eines Altares nichts erzählt wird, so liegt darin nach antiker Auffassung, daß die Brüder auf einem schon vorhandenen Altare opfern, einen allgemein geübten Cultgebrauch üben, nicht aber einen neuen begründen. Wir haben gesehn, daß Kain Jahves Opferstätte nicht betreten darf, wenn er sich vor Jahve's Antlitze verbergen muß.

<sup>1)</sup> Davon, dass er es sich im Lande Nod genommen habe (Tuch), steht nichts im Texte.

- Die Erzählung setzt voraus, dass die Brüder auf einer um
   hegten und vom Felde (v. 8) geschiedenen Bama opfern,
- aus deren Gottesfrieden Abel herausgelockt wird, die dem
- . Brudermörder ein Asyl sein würde, wenn ihn nicht Jahve
- nach dem alten Rechte Israels: »wenn einer am andern eine Frevelthat begeht, indem er ihn hinterlistig tödtet, so
- sollst du ihn von meinem Altare holen«¹) hinausstieße und ihm den Schutz des Asyles verweigerte.

Gegen Dillmann's Einwand's), dass man dem Erzähler einen »unglaublichen Anachronismus« zuschreibe, wenn man an ein Heiligthum denke, ist zu bemerken, das ihm dieser Anachronismus nur dann ausgebürdet wird, wenn man die Erzählung vom Brudermord als Fortsetzung von Cap. 3 fast. Dies aber erwies sich als nicht möglich.

Damit, dass die Erzählung von Kain und Abel an einem anderen Orte als die Erzählung von der Vertreibung aus dem Paradiese spielt, hängt eine Verschiedenheit des Sprachgebrauches zusammen, die sich zwischen beiden beobachten lässt. In der Erzählung vom Paradiese bedeutet אַכְקָה den Erdboden im Allgemeinen. Erdboden als Stoff sind Mensch wie Thier geschaffen 2, 7. 19, aus ihm wachsen die Pflanzen in die Höhe 2, 9. Der Landmann nimmt ihn in Cultur 2, 5ff. 3, 23, und um der Menschen willen ist er verflucht worden 3, 17. Dagegen ist 4, 2 f., wenn Kain ein עבר אַרָקה heißt und von den Früchten der Adama opfert, an das in Cultur genommene Ackerland gedacht. Und in v. 10ff. verengert sich die Bedeutung von אַרֶמֶה noch weiter. Denn die Adama, von der Kain durch den Fluch hinweggetrieben wird, ist, wie wir oben gesehen haben, das palästinische Ackerland im Gegensatz zur Wüste<sup>3</sup>).

Ebenso ist deutlich, und das begründet einen weiteren

<sup>1)</sup> Exod. 21, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) a. a. O. S. 94.

<sup>\*)</sup> Vgl. hierzu Budde, a. a. O. S. 191.

Gegensatz zur Erzählung vom Paradiese, daß die Sage von Kain und Abel nichts davon weiß, daß die Adams um der Sünde der Menschen willen bereits von einen generellen Fluche betroffen worden ist, infolge dessen sie die Arbeit des Landmannes nicht lohnt und Dornen und Nach ihr hat das Ackerland viel-Disteln hervorbringt. mehr Kain früher willig seine Frucht gegeben. Fluch trifft es jetzt nur mit Bezug auf Kain, nicht auch mit Bezug auf andere. Das Ackerland weigert sich Kain seinen Ertrag zu geben, weil es durch Kain's Schuld Abel's Blut hat trinken müssen. Anderen gibt es seinen Ertrag auch ferner. Der Fluch trifft daher eigentlich gar nicht die Adama, sondern Kain. Die Vorstellung vom Fluche ist sonach in beiden Erzählungen verschieden nuanciert. Es ist aber nicht wohl denkbar, dass derselbe Schriftsteller 3, 17 und 4, 11 geschrieben hat. Sonst würde zwischen den beiden Verstellungen, die wir in diesen Versen treffen, ausgeglichen, wahrscheinlich bei 4, 11 auf 3, 17 zurückverwiesen worden sein. Dass ein Redaktor aber sich bei der oberslächlichen Aehnlichkeit beruhigt oder über ihr die inneren Verschiedenheiten übersieht, das ist weit eher verständlich.

Die gleiche oberflächliche Aehnlichkeit bei völliger Verschiedenheit zeigt sich, wie längst bemerkt worden ist, beim Gebrauche des Wortes הַּשִּׁלְּקָה, falls der Text 4, 7 in Ordnung ist, gegen welche Annahme sich freilich sehr starke Zweifel erheben. Die Anwendung, die das Wort 4, 7, so unmittelbar nach 3, 16 findet, wo es wie sonst vom geschlechtlichen Verlangen steht, befremdet sehr.

Schließlich sei noch an den Widerspruch erinnert, der sich in der Vorstellung vom Wohnort Jahve's zwischen beiden Erzählungen beobachten läßt. Wir haben S. 256 ff. gesehn, daß nach der Sage von Kain und Abel Jahve im Lande Palästina, speciell an der Cultstätte wohnt, wo man ihm dient. Nach den Voraussetzungen der Erzählung vom Paradiese aber wohnt er im Gottesgarten. In diesem geht

in der Kühle des Abends spazieren. Das ist nicht igjöser Glaube und nicht israelitisch, sondern mytholo-che Speculation und wie die ganze Erzählung vom radiese ein Erzeugnis fremden religiösen Lebens.

Damit aber ist bewiesen, dass die Erzählung vom radiese und die Sage von Kain und Abel ursprünglich r nichts mit einander zu thun haben. Diese Erkenntniss deutet nicht wenig. Denn die Verbindung, in der jetzt der Genesis beide stehn, ist von Alters her dem Verindniss der Sage von Kain und Abel hinderlich gewesen.

Auf unserem Wege sind wir aber zugleich zu einem sultate gelangt, das für das Verständniss der Entstehung · Quelle J nicht minder wichtig ist, wie für das Verndniss der Sage von Kain und Abel. Wir können das ir hier nur streisen. Im Wesentlichen läuft die gennene Erkenntniss darauf hinaus, dass die Quelle J in em von der Urgeschichte der Menschheit handelnden eile eine sehr complicierte Größe ist, eine viel complirtere, als man bisher angenommen hat, und dass zur klärung der Gestalt, in der uns dieser Theil jetzt vorst, möglicher Weise die Ergänzungshypothese mit heranziehen ist.

Es hat Wellhausen darauf aufmerksam gemacht, is in der jahvistischen Erzählung von der Urgeschichte ei Schichten nebeneinander liegen, eine, welche die ndfluth erzählt, und eine, die von einer Sündfluth nichts ifs. Er hat für die letztere Schicht Cap. 2. 3. 4, 16—24. , 1—9 ausgeschieden 1). An Wellhausen hat Budde t seiner Unterscheidung von J¹ und J² angeknüpft. Er zist²) J¹ zu: 2, 4<sup>b</sup>—9. 16—25. 3, 1—19. 21. 6, 3. 3, 23. 1. 2. 16—24. 6, 1. 2. 4. 10, 9. 11, 1—9. 9, 20—27.

Will man in J verschiedene Schichten unterscheiden,

<sup>1)</sup> Composition des Hexateuchs, S. 9 ff.

<sup>2)</sup> a. a. O. S. 521 ff.

so scheint mir zunächst nöthig, diejenigen Erzählungen besonders zu betrachten, welche die Entstehung der alten Heiligthümer des Landes und im Anschlus daran die Wüstenwanderung erzählen. Sie bilden eine Schicht mit besonderer Tendenz, den nationalen Kern der Quelle J. Hier finden wir eine characteristische Form der Darstellung und einen in sich geschlossenen Ideenkreis. In dieser Schicht sind die alten Localsagen der Heiligthümer zur nationalen Sage zusammengeflossen. Zu ihr leitet in unserer jetzigen Genesis der jahvistische Grundstock von Cap. 12. 13. 15 hinüber. Durch diese Abschnitte werden die alten Sagen mit ihren localen und nationalen Interessen in den weiteren, welthistorischen Zusammenhang gestellt, in dem wir sie zu betrachten pflegen.

Innerhalb der Urgeschichte aber sondern sich, wenn unsere bisherigen Schlüsse und Beobachtungen richtig waren, nicht zwei, sondern drei verschiedene Schichten. Denn wir können 4, 17 ff. nicht für die naturgemäße Fortsetzung von Cap. 3 halten. Einmal nicht wegen des Namens Eva, dann weil zwischen 3, 24 und 4, 17 eine Angabe über den Ort oder das Land vermisst wird, wo sich die Menschen nach ihrer Vertreibung aus dem Paradiese aufgehalten haben. Andererseits ist die Figur des Noah eine doppelte: der aus der Sündfluth gerettete Vater des Sem, Ham und Japhet und damit der nachsündfluthlichen Menschheit, ist ein anderer als der Stammvater Sems, Japhet's und Kanaans, der uns 9, 20-27 begegnet. Keiner von beiden kann aber nach der Erzählung 11, 1-9, welche, wie wir noch sehn werden, mit Cap. 2 und 3 zusammen-Der Vater der gehört, in Verbindung gesetzt werden. nachsündfluthlichen Menschheit nicht, weil Cap. 2. 3. 11, 1-9 von der Sündfluth nichts wissen. Der Stammvater der palästinischen Völker nicht, eben weil er mit dem Noah der Sündsluth die Eigenschaft theilt, Stammvater von Völkern zu sein, während nach 11, 1-9 die Völker

nicht durch das Wachsthum der von einzelnen Vätern abstammenden Familien, sondern durch ein Eingreifen Jahves entstehn, der die gleichsprachige Urmasse der Menschheit durch Verwirrung ihrer Sprache in Völker zerlegt¹). Andererseits bedürfen wir der Figur des Noah, um von 4, 17 ff. zu den Vätern des Volkes Israels hinüberzukommen, und wir treffen ihn in dieser Rolle 5, 29, freilich in einem Satze, der ihn auch mit der Geschichte von der Vertreibung aus dem Paradiese verknüpft.

Danach hätten wir in der jahvistischen Erzählung von der Urgeschichte der Menschheit die folgenden 3 Schichten zu unterscheiden.

a) Cap. 2. 3. 11, 1—9. Diese Abschnitte werden, worauf bereits Wellhausen aufmerksam gemacht hat, eng zusammengehalten durch eine eigenthümliche Auffassung von Jahve, welche sehr an heidnische Mythologie erinnert. Der Jahve, der den Genus der Früchte des Baumes der Erkenntnis und des Lebensbaumes<sup>3</sup>) den Menschen verwehrt und im Paradies lustwandelt, ist derselbe, der vom Götterberg herabsteigt, um den Thurmbau in Augenschein zu nehmen, und die Sprache der Menschen spaltet, damit sie nicht noch Größeres unternehmen. 3, 5. 22 und 11, 6 belegen dieselbe, Israel ursprünglich fremde, Auffassung

<sup>1)</sup> Wenn Budde, a. a. O. S. 530, um 9, 20 mit 11, 9 zu verknüpfen, ergänzt: >Es zog aber von Babel aus Noah, der Sohn Jabal's, er und sein Weib und seine drei Söhne Sem, Japhet und Kanaan, und er ging nach dem syrischen Mesopotamien und blieb dort«, so verstöfst namentlich der letzte Satz gegen den Sinn der Erzählung von 9, 20 ff., die in Palästina spielt. Es ist damit eine Verknüpfung postuliert, die nur von einer redigierenden Hand herrühren könnte.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dass beide Bäume, in der Gestalt des Paradiesmythus, die uns Cap. 2. 3 vorliegt, nicht ursprünglich nebeneinander gestanden haben werden, darin wird Budde Recht haben. Sie entstammen aber derselben mythologischen Betrachtungsweise und demselben Mythenkreise.

von Jahves Gedanken. Siehe der Mensch ist geworden wie unser einer« 3, 22 klingt außerdem ebenso polytheistisch, wie: sauf lasst uns hinabsteigen und daselbst ihre Sprache verwirren« 11, 7. Auch die Vorstellung vom Menschen ist in Cap. 2 und 3 und 11, 1 ff. dieselbe und so unisraelitisch wie möglich 1). Beide Mythen spielen weiter im fernen Osten. Dort liegt das Land Eden mit dem Gottesgarten, und von Osten 3) brechen die Menschen auf und finden die große Ebene im Lande Sinear 11, 2. Nach der Vorstellung des Mythus liegt das Land Eden sonach noch weiter nach Osten als Sinear. Wir haben hier Mythen vor uns, die aus Babylonien und Assyrien nach Palästina gewandert und in den jahvistischen Sagenstoff aufgenommen worden sind.

b) 4, 17 ff. das Verzeichnis der ersten Menschen bis auf Noah, 9, 20 ff. die von Noah abstammende palästinische Menschheit. Diese zweite Schicht hat mit der ersten, unter a zusammengesalsten, gemeinsam, das sie nichts von einer Sündsluth weiß, welche die Entwickelung der Menschheit unterbrochen hat. 4, 17 ff. will deutlich die Entstehung der zur Zeit vorhandenen Culturrichtungen schildern. Tubal ist der Vater der zur Zeit lebenden Schmiede, und ebenso ist über den Urheber des Städtebaues und des Nomadismus und des Ersinders der Musik zu urtheilen. 9, 20 ff. aber schließt die Sündsluth dadurch aus, das von Noah nur Palästiner hergeleitet werden. Den Umstand, das 4, 17 ff. die Entstehung einzelner Culturrichtungen in

Weiteres s. in meiner Geschichte des Volkes Israel, I, S. 631 ff.
 Sobald man das jetzt zwischen Cap. 2, 3 und 11, 1 Stehende

außer Ansatz läßt, fällt jeder Anstoß an dem στο στουν 11, 2 hinweg. Die Uebersetzung: als sie im Osten umherzogen (Kautzsch-Socin), läßt sich grammatisch nicht rechtfertigen. Ist 13, 11 in Ordnung, so kommt höchstens die Uebersetzung nach Osten in Frage. Näher liegt es, 13, 11 einen Schreibfehler für τυγρ anzunehmen. LXX übersetzt beidemal grammatisch correct ἀπὸ ἀνατολῶν.

der Form der Genealogie, 9, 20 ff. aber die Entstehung von Völkern erzählt wird, darf man gegen die Verküpfung beider Abschnitte nicht geltend machen. Denn in Wirklichkeit werden diese beiden Gesichtspunkte in den beiden Abschnitten gar nicht unterschieden. Werden doch die Schmiede, die ja, wie wir gesehn haben, in der Wüste eigene Clans bilden, in Beziehung zu dem Volke der Tibarener Und die Kanaanäer, welche Sem und Japhet dienen, stellen mehr eine sociale Schicht der palästinischen Bevölkerung als ein Volk vor. In der Sage nun, von welcher uns in 4, 17 ff. ein auszugartiges Stück erhalten geblieben ist, hat wahrscheinlich die Reihe der ältesten Väter der Menschheit 10 Glieder gezählt, wie jetzt im Priestercodex Cap. 5, da vermuthlich 4, 25 f. einst vor 4, 17 ff. gestanden hat. Auf den ersten Blick scheint freilich dieser Vermuthung ein Hinderniss im Wege zu stehn: wir bekommen eine Kette von 11 Patriarchen, wenn wir Noah dazu rechnen, während die Reihe der Patriarchen im Priestercodex Cap. 5 Noah eingerechnet nur zehn zählt. Aber diese Zählung ist schon um deswillen deutlich secundär, weil die Lamechsöhne Jabal, Jubal, Tubal nicht erwähnt werden. Weiter ist fraglich, ob nicht in J mit Noah eine zweite Reihe von Patriarchen begonnen hat. Endlich ist zu beachten, dass die von uns reconstruierte jahvistische Reihe in Adam (= îsch) und Enosch deutlich Doppelgänger enthält, wie vielleicht auch 'ischâ Chanva Doppelgängerinnen sind. Es ist daher mit der Möglichkeit zu rechnen, dass die älteste jahvistische Kette der Urväter gelautet hat: Enosch, Seth, Kenan, Henoch, Irad, Mechujael, Metuschael, Lamech, Jabal, Noah. Chawwâ können wir uns an und für sich sowohl neben Enosch als neben Seth denken, die 'ischa nur neben Enosch. Diese Kette könnte mit Rücksicht auf Cap. 2. 3 dahin erweitert worden sein, dass Adam an die Stelle des Enosch trat und dieser seinen Platz hinter Seth erhielt. Das alles aber sind nur Möglichkeiten, und man wird sich hüten müssen, mehr zu behaupten.

Dass auch 4, 25 f. 17 ff. ursprünglich eine Erzählung von der Entstehung des Menschen vor sich gehabt hat, ist aus allgemeinen Gründen wahrscheinlich. Sie dürste durch Cap. 2. 3 verdrängt worden sein. Auch sonst scheint der Abschnitt stärkere Eingriffe erfahren zu haben. Macht doch, wie bereits bemerkt worden ist, 4, 17 ff. nach Inhalt wie Form deutlich den Eindruck eines Auszuges aus einer vollständigeren Erzählung.

Aus 4, 25 f. 17 ff. 9, 20 ff. läst sich eine sehr alterthümliche Gestalt der Ursage erschließen, die von Palästina aus hinausschaut in die angrenzenden Länder. Diese Schicht macht den alterthümlichsten Eindruck unter dem gesammten jahvistischen Stoffe vor Cap. 12 und ist wahrscheinlich am frühesten mit den alten Localsagen der Heiligthümer verschmolzen worden. Mit Enosch entsteht der Jahvecult, mit Kain der Städtebau. Es folgt die Entstehung des Nomadenlebens, der Musik und Schmiedekunst. Noah stiftet den Ackerbau und die Weingärtnerei. Beides ist in der für Westpalästina characteristischen Weise in der Figur des Noah mit einander verbunden. Auf ihn geht die palästinische Menschheit zurück. Vielleicht gehört auch noch anderes vom Stoffe der Genesis dieser So die Erzählung von Nimrod, dem gibbór Schicht an. şajid 10, 9, vielleicht auch der Torso 6, 1. 2. Dieser weiß auch nichts von einer Sündfluth. Die Riesen, von denen er zu erzählen weiß, gehören diesem Weltlaufe an. Beide Abschnitte erinnern durch hêhêl 6, 1. 10, 8 an unsere Schicht, wiewohl nicht zu sagen ist, welche Stelle sie im Gang der Erzählung werden eingenommen haben.

Diese Schicht weist, wenn ihr Nimrod zuzuweisen ist und wenn er von Haus aus dem Osten angehören sollte, zwar auch Berührungen mit Babylonien auf. Doch ist sie nicht wie die vorige in Babylonien entstanden. Sie ist

vielmehr eine in Palästina entstandene Verarbeitung mythischen Stoffes. Dass diesem von auswärts fremde Elemente zugeflossen sind, ist nicht nur möglich, sondern wegen der Figur des Tubal sogar wahrscheinlich. Doch ist hierfür zunächst wohl nicht babylonische sondern phönicische Vermittelung anzunehmen. Freilich ist weiter möglich. dass trotzdem einige der 4, 17ff. erwähnten Figuren ursprünglich im Osten wurzeln und von dort nach Palästina gekommen sind. Haben uns doch die Tell-el-Amarna-Tafeln gelehrt, dass Palästina vor Einwanderung der Kinder Israel einer intensiven Berührung mit Elementen babylonischer Cultur ausgesetzt gewesen ist. Und ist uns doch hierdurch das Räthsel gelöst, weshalb die Culte und Mythen der Phönicier einen so ganz anderen Typus haben, als nach den Resten semitischen Heidenthums zu erwarten wäre, die uns bei den Arabern und im Alten Testamente erhalten sind. Aber diese Figuren werden dann gleichfalls den Israeliten nicht direct von Osten her zugegangen. sondern durch das Medium der phönicischen Mythologie hindurchgegangen sein. Bei Metuschael, bei Henoch und Lamech könnte derartiges vorliegen 1). Gewisses lässt sich nicht sagen: die Kainitentafel ist dafür zu dürr und bietet zu wenig Anhaltspunkte.

c) Die dritte Schicht wird von den jahvistischen Bestandtheilen des Sündfluthmythus gebildet. Zeigen die beiden ersten Schichten darin eine innere Verwandtschaft, dass sie nichts davon wissen, dass die Entwickelung der Menschheit durch die Katastrophe der Sündfluth unterbrochen und in neue Bahnen gelenkt worden ist, so theilt diese dritte Schicht mit der zweiten die Figur des Noah. Nur dass aus dem Weingärtner und Vater der Palä-

<sup>1)</sup> Der Process hat sich weiter fortgesetzt, falls Kain aus Kenan entstanden und dieses nicht blos Adjectiv zu Kain ist. Im Priestercodex hat sich 'Irad weiter in den gutisraelitischen Jered verwandelt 1 Chron. 4, 18.

stiner hier ein Frommer unter einem verderbten Geschlecht, der Erbauer der Arche und Vater der ganzen nachsündfluthlichen Menschheit geworden ist. Mit der ersten Schicht hat diese dritte den babylonischen Ursprung Wenn uns trotzdem in ihr die Figur des Noch begegnet, die doch, wie wir gesehn haben, in Palästina wurzelt, so erklärt sich das daraus, dass Noah bei der Aufnahme des Sündfluthmythus in die jahvistische Sage an die Stelle des babylonischen Helden der Sündfluth ge-Dass er Vater der palästinischen Menschheit treten ist. war, bot hierzu die Brücke. Man verallgemeinerte das und leitete von ihm durch seine drei Söhne nunmehr die ganze Menschheit ab. An die Stelle der Figur Kanaans, die sich nicht dazu eignete, einen besonderen Zweig der Menschheit vorzustellen, trat Ham. Vielleicht war aber noch eine zweite Brücke für die Combination des babylonischen Helden der Sündfluth mit dem Palästiner Noch vorhanden. Möglicherweise galt auch dieser, und zwar weil man ihn sich als den Erfinder des Weinbaues vorstellte, als ein Liebling der Gottheit. Erfreut doch der Wein der Götter und der Menschen Herz Richt. 9, 13.

Bei Einschaltung des Sündfluthmythus in die jahvistische Darstellung der Urgeschichte bedurfte es einer Ueberleitung zu derselben. Und mit Recht stellt man sich vor, dass wir aus der Ueberleitung, die wir im Priestercodex treffen, einen Rückschlus auf das wagen dürsen, was in der Quelle J einst vorhanden gewesen ist. Im Priestercodex leitet die Sethitentasel Gen. 5 zur Sündfluth hinüber. Hier ist alles, was sich zwischen der Schöpfung und der Sündfluth abgespielt hat, in eine einzige Genealogie zusammengezogen worden, die an die Stelle der zwei jahvistischen Schichten, die wir mit a und b bezeichnet haben, mit ihren unausgeglichenen Widersprüchen getreten ist, woraus allein schon auf das jüngere Alter des Priestercodex geschlossen werden mus. Nach der

Analogie des Priestercodex postuliert man auch für J eine Sethitentafel, welche einst zur Sündfluth hinübergeführt hat, und meint, sie sei bis auf Anfang und Schlus bei Einarbeitung des Priestercodex als überflüssig gestrichen worden. Ihren Anfang sieht man in Gen. 4, 25f., ihren

Schlus in Gen. 5, 29.

Der Schlus selbst ist nicht zu beanstanden. dürfte er, wenn unsere bisherigen Ermittelungen über Gen. 4 das Richtige getroffen haben, in mancher Hinsicht zu präcisieren sein. Es ergiebt sich dann, dass diese zur Sündfluth überleitende jahvistische Sethitentafel von einem Redactor aus Elementen einer älteren Sethitentafel gebildet worden ist. Insbesondere hat er zu ihr den einstigen Kopf der alten Sethitentafel verwandt, die erst durch diese Verstümmelung zu einer Kainitentafel wurde. Ferner trägt aber auch 5, 29 deutlich redactionelle Züge. Denn dieser Vers stellt in seiner jetzigen Gestalt eine Klammer vor zwischen der ersten und zweiten Schicht des Jahvisten. Der wird uns trösten bei unserer Arbeit und der Mühsal unserer Hände« weist, wie längst erkannt worden ist, unverkennbar auf Noah den Erfinder des Weines, des Sorgenbrechers der Menschheit hin. aber 5, 29b fortfährt: vom Erdboden, den Jahve verflucht hat«, so weist das nicht minder deutlich zurück auf den nach 3, 17 f. nach dem Sündenfalle ausgesprochenen Fluch. Der Redactor, der die Sündfluthsage in das jahvistische Buch eingearbeitet hat, hat sonach vor der von ihm zur Kainitentafel umgearbeiteten Sethitentafel die Erzählung vom Paradiese schon gelesen. Er hat die dritte Schicht erst hinzugebracht, als die beiden ersten schon vereinigt waren.

Damit ist aber zugleich die Vermuthung zu einem hohen Grade von Wahrscheinlichkeit erhoben, dass dieser selbe Redactor, der die Erzählung von der Sündfluth eingeschoben und die zu ihr hinüberleitende, uns nur in Anfang (4, 25 f.) und Schlus (5, 29) erhaltene Sethitentafel verfasst hat, derselbe ist, der die Sage von Kain und Abel an den Kopf der von ihm durch Wegnahme von 4,25f. geschaffenen Kainitentafel gesetzt hat. Denn diese hat ohne 4, 1—16 keinerlei Zusammenhang mehr mit Cap. 2 u. 3 und wir haben S. 266 f. gesehn, dass der jetzige Wortlaut von 4, 1 f. darauf hinweist, dass eine redigierende Hand mit Rücksicht auf 4, 25 f. eingegriffen hat. durch diesen Redactor, der die Sündfluthsage eingeschoben hat, ist dann der Brudermörder Kain mit dem Städtebauer Kain identificiert worden. Den Anschluß an die Erzählung vom Paradiese hat er einmal dadurch gewonnen, dass er Kain zum Sohne des Protoplasten Adam macht, dann indem er das Land Nod, in welches der aus Palästina vertriebene Brudermörder flieht, östlich von Eden verlegt. v. 16b: sund er wohnte im Lande Nod östlich von Eden. ist recht eigentlich die Klammer, durch welche die Sage von Kain und Abel mit der Erzählung vom Paradiese verknüpft wird. 4, 1 f. verknüpfen sie zunächst mit der Kainiten- und der Sethitentafel und gewinnen erst durch die andere Klammer 3, 20 Beziehung auf die Erzählung vom v. 16b verräth seinen redactionellen Ursprung Paradiese. in jeder Hinsicht. Dass das Land, in das der Brudermörder flieht, durch ungemessene Räume von Palästina getrennt ist, in dem der Mord geschah, noch weiter östlich als das in unbestimmter Ferne liegende Land Eden liegt, widerspricht den Voraussetzungen der Sage von Kain und Abel völlig. Der Redactor sucht vermuthlich deshalb das Land Nod östlich von Eden, weil der Kerub im Osten des Paradiesesgarten lagert. Sonach sind die ersten Menschen nach Osten gezogen. Er hat dann die Doublette 3, 24 schon nach 3, 23 gelesen. Aber auch, dass er Kain im Lande Nod wohnen lässt, widerspricht dem Geiste der Sage von Kain und Abel, deren Pointe es ist, dass Kain unstät und flüchtig umherirrt.

deshalb wird er in das Land Nod, das Land > des Flüchtigseins < versetzt. Kein Wunder daher, daß es noch Niemandem gelungen ist, dies Land in einem Theile Asiens aufzufinden.

Von demselben Redactor ist übrigens wahrscheinlich auch das Lied Lamech's eingeschaltet worden, das mir Wellhausen 1) richtig zu deuten scheint, wenn er es als Trutzlied eines Nomadenstammes auffaßt. Wir werden noch Gelegenheit haben, auf die Beziehungen zurückzu-

## 2. Die Deutung der Sage.

kommen, die zwischen Kain und Lamech vorhanden sind.

Durch die im vorigen Abschnitte gegebenen Untersuchungen ist die Sage von Kain und Abel von allen ihr ursprünglich fremden Beziehungen gelöst worden. Hiermit sind wir in den Stand gesetzt, sie aus sich selbst zu deuten. Wir werden in diesem Geschäfte durch fremde Züge nicht mehr beirrt werden und werden uns nicht wundern, wenn sich etwa schließlich herausstellen sollte, daß die Sage ihrer jetzigen Umgebung völlig widerspricht.

Wir hätten uns die Arbeit der Quellenscheidung freilich zu einem guten Theile ersparen können, wenn sich herausstellen sollte, dass die Sage von Kain und Abel von dem übrigen Inhalte von Cap. 4 abhängig ist. Das wird in der That von Wellhausen und Budde behauptet.

Wellhausen<sup>2</sup>) ist der Meinung, dass 4, 1—15 auf allen Punkten von v. 16 ff. abhänge und aus den dort gegebenen Motiven entsprossen sei, namentlich aus dem Liede Lamech's von der Blutrache. Abel der Hirt sei eine Reminiscenz an Jabal. Der Erzähler habe den Nomadenstamm Kain mit dem Urvater der Menschheit zusammengeworfen.

Noch weiter geht an die Ausführungen Wellhausen's

<sup>1)</sup> Die Composition des Hexateuchs S. 305.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) a. a. O. S. 10 f.

anknüpfend Budde<sup>1</sup>) in der Zurückführung der Sage von Kains Brudermord auf künstliche Reflexionen. von dem Gedanken aus, dass Kains Brudermord die Klammer bilden solle zwischen den Linien der Kainiten und Da Kains Geschlecht völlig in der Sündfluth Sethiten. untergeht, so habe man das Uebel in der Wurzel des Geschlechtes selbst, in einer Verschuldung seines Stammvaters Kain gesucht. Der Zug von der Blutrache, vor der Kain sichergestellt wird, sei aus dem Lamechliede entnommen, aus diesem der Gedanke, dass Kain ein Mörder gewesen Darauf, dass er einen Brudermord begangen habe, habe der Umstand geführt, dass er eben der Sohn der ersten Menschen gewesen sei. Und es werden auch die übrigen Züge der Sage, der Name und Hirtenberuf Abel's, das Opfer Kains und seine Verwerfung aus ähnlichen Reflexionen erklärt.

Es ist zuzugeben, das sich die Sage von Kain und Abel in einem Punkte mit dem Inhalte der Kainitentasel berührt. Sie sührt die Beschäftigung und Lebensweise einer ganzen Menschenclasse auf die Schicksale ihres Ahnen zurück; aber das ist eine im ganzen Alterthum weit verbreitete Auffassung, die eben um deswillen keinen näheren Zusammenhang zwischen beiden Erzählungen begründet.

Ebenso wenig darf man das Wort תְּשְׁלְּהָּ verwenden, um zu beweisen, daß die Sage von Kain und Abel den Mythus vom Paradiese zur Voraussetzung habe. Nicht nur, weil der Text von 4,7 kaum unbeschädigt ist. Vor allem um deswillen nicht, weil das Wort in einer ganz anderen Nuance der Bedeutung gebraucht wird vgl. S. 272. Und endlich könnte es freilich der, welcher die Sage von Kain und Abel niedergeschrieben hat, dem Verse 3, 16 nachgeschrieben haben, und die von ihm niedergeschriebene Erzählung könnte dennoch naturwüchsige Sage sein.

<sup>1)</sup> a. a. O. S. 183 f.

Die Annahme einer künstlichen Entstehung der Sage In Kain und Abel würde nur dann einleuchten, wenn ist die Stelle der Vätergeschichte, an der wir sie jetzt isten, berechnet wäre. Das ist aber, wie wir S. 269 f. is sehn haben, in keiner Weise der Fall, da sie einen ingeren Verlauf der Menschheitsentwickelung voraussetzt ind den Schauplatz der berichteten Vorfälle ins heilige and verlegt. Ein Erzähler, der durch so mühsame Reskionen, wie sie Budde annimmt, die einzelnen Züge er Erzählung aus Cap. 4, 17 ff. und Cap. 2. 3 ausgeponnen hätte, würde seine Erzählung der Zeit und dem irte besser angepast haben und es vermieden haben, sich in die Widersprüche zu verwickeln, die wir oben vorgelihrt haben.

Vor allem aber fehlt um deswillen jedes Bedürfnis, uf eine solche künstliche Entstehung der Sage zurückugreifen, die doch immer ein Nothbehelf wäre, weil sie ich nach allen ihren einzelnen Zügen als naturwüchsiges rzeugnis volksthümlicher Betrachtung der Dinge begreifen ist. Sie ist echte Volkssage, nicht Kunstproduct eines edigierenden Schriftsteller's.

Den Schlüssel zum richtigen Verständnis der Sage inthalten bereits die oben angeführten Ausführungen Wellausen's über Kain und Abel. Er hat richtig gesehn, dass
s sich in der Sage um den Gegensatz zwischen dem
Ackerland Palästina und der Wüste südlich von Juda
nandelt. Er hat daher den vom Ackerland fortgefluchten «
Kain mit dem Nomadenstamm der Keniter zusammengestellt. In der Wüste südlich von Juda wohnt dieser
Stamm zu den Zeiten Sauls 1 Sam. 15. Und zwar hat
er damals zwar im Bündnis mit den Amalekitern, aber zugleich in freundlichen Beziehungen zu den Israeliten gestanden, denn Saul warnt ihn, bevor er die Amalekiter
angreift.

Mit dem Collectivnamen שַן wird der Stamm nur Num.

24, 22. Richt. 4, 11 genannt, doch ist diese Form auch 1 Sam. 15, 6b wahrscheinlich herzustellen. Für gewöhnlich wird er mit seinem Patronymicum אַרָּנָי benannt Gen. 15, 19. Num. 24, 21. 1 Sam. 15, 6a¹). Daß beide Formen dasselbe meinen, kann nach diesen Stellen wie Richt. 4, 11. 17. 1 Sam. 15, 6 nicht bezweifelt werden. Zum Ueberfluß bestätigt es die Analogie anderer Stammnamen.

Es ist Kain der Stamm, dem Mose's Schwiegervater nach der Sage angehört hat. Er ist mit Israel vom Sinai hinweggewandert, und er scheint, wie zu Saul's Zeit mit Amalek, damals mit der midjanitischen Beduinengruppe in Bündniss gestanden zu haben, woraus sich erklärt, dass Mose's Schwiegervater Priester der Midjaniter Exod. 3, 1. 18, 1 ff. oder der Midjaniter heist Num. 10, 29.

Nun ist bei den Stammnamen im Hebräischen die Erscheinung allgemein, dass sie sowohl den ganzen Stamm als den Heros eponymos des Stammes bezeichnen. Ja im Denken der Alten liegt beides geradezu dicht bei einander, vgl. Joseph, Juda, Moab u. s. w. Es ist daher ohne weiteres vorauszusetzen, dass an den Heros eponymos des Stammes der Keniter zu denken ist, wo man nicht an den ganzen Stamm denken kann. Das ist Gen. 4, 1-16 der Fall. Betrachten wir aber, was uns das Alte Testament von dem historischen Stamm der Keniter erzählt, so erscheint sein Heros eponymos besonders geeignet, als Urbild eines unruhig schweifenden Nomaden angesehn zu werden. Denn der Stamm der Keniter hat an dem Nomadenleben mit größter Zähigkeit festgehalten. seines Anschlusses an Israel ist er nicht mit diesem zum Jael, das Weib Cheber's des Ackerbaue übergegangen. Keniter's, erschlägt Sisera in ihrem Zelte. Sie wird gepriesen vor allen Weibern im Zelt. d. h. vor allen Beduinenweibern Richt. 5, 24. Zu Sauls Zeiten nomadi-

<sup>1) 1</sup> Sam. 27, 10. 30, 29 hat LXX vielmehr die Kenizziter.

sirt der Stamm, wie wir eben gesehn haben, mitten unter Amalek. Die Secte der Rekabiter aber, die im bewussten Gegensatz zu der Ackerbaucultur Westpalästinas in Zelten wohnt und den Wein verschmäht Jer. 35, gehört nach 1 Chron. 2, 55 zu den Kenitern. Kain ist ein typischer Nomadenstamm und zwar wahrscheinlich ein Nomadenstamm zweiten Ranges gewesen. Denn sein Name kennzeichnet ihn als Schmiedestamm, und nach Exod. 3, 1 weidet Mose Jethro's Kleinvieh. Es ist keine Spur davon vorhanden, dass wir uns die Keniter als Kamele haltende Nomaden vorzustellen haben. Bei dieser Annahme begreift sich auch am leichtesten, dass Kain bald Anhängsel von Midjan, bald von Amalek und Israel ist, ja zu gleicher Zeit zu den Erbfeinden Amalek und Israel in freundlicher Beziehung steht, und nach Richt. 5 in einzelnen Geschlechtern unter Israel zeltet. Er wird ein numerisch schwacher Stamm gewesen sein, der auf die Symbiose mit anderen Stämmen angewiesen war, aber trotzdem seine Eigenart sich zäh erhielt, eine Erscheinung, die gerade bei Symbiose nicht selten beobachtet wird.

Von der Voraussetzung aus, dass der Brudermörder Kain den Nomadenstamm der Keniter wiederspiegelt, erklären sich nun alle characteristischen Züge der Sage. Kain schweift unstät und flüchtig infolge eines Fluches, der seinen Ahnen getroffen hat. Das ist eine Deutung des nomadischen Lebens der Keniter von der Stimmung aus, in der sich der zum Ackerbau übergegangene Israelit der Wüste und dem Wüstenleben gegenüber befindet. Sie hat zum Hintergrund das Behagen, das Israel am Ackerbau und am Genusse der Gaben des Landes Jahves em-Kain hat nicht wie der Israelit eine feste Heipfindet. math in Jahves Land, er besitzt keine Scholle, die ihn nährt, und geniesst von den Gaben des Landes nur, wenn Israel ihm vorübergehend eine Weidestelle gewährt. Acker gibt ihm nicht seine Kraft. Er ist gezwungen, sich

in der großen und furchtbaren Wüste Deut. 1, 19, dem Lande der Schlangen, Brandschlangen, Skorpione und des Wassermangels 8, 15, dem schrecklichen Lande Jes. 21, 1, dem » Lande der Drangsal und Bedrängniss, woselbst Löwin und Löwe, Viper und geflügelter Drache« 30, 6, dauernd aufzuhalten, das der Israelit nur ungern passiert. Dort weilt der Israelit nur, wenn er muss. Es ist ja schon an und für sich das Leben des Nomaden im Vergleich zu dem des Bauern, dem der Acker alljährlich seine Frucht spendet und dessen Herz sich an Oel und Wein erfreut, ein ärmliches und kümmerliches. Auf die kurze Zeit, in der die Heerden in Milch stehn, folgen alljährlich die Monate des Darbens und Hungerns. Vielfach decken nur Lumpen den Leib des Nomaden, und das Haarzelt ist ein schlechterer Schutz gegen das Ungemach der kalten und regnerischen Zeit als die ärmlichste Hütte des Bauern. Dass dem Beduinen nichts über das ungebundene Leben in der Freiheit der weiten Wüste geht, ist diesem nicht verständlich, da sein und seiner Familie Gedeihen an die Scholle geknüpft ist, die er bebaut. Eben deshalb betrachtet er es als ein Unglück, in der Wüste weilen zu müssen. Unglück ist nach alter Auffassung Verhängniss. Trifft es andauernd und unabwendbar ein ganzes Geschlecht, so ist es Folge eines Fluches, der auf dem ganzen Geschlechte lastet und daher schon den Ahnen getroffen hat. es nur eine Umschreibung dessen, was Israel an dem nomadisierenden Keniter täglich vor Augen sieht, wenn die Sage erzählt, Kain sei durch einen Fluch vom Acker weggetrieben worden.

Ein solcher Fluch setzt aber eine Verschuldung voraus. Dass man diese Schuld in einem Morde, den der Ahn der Keniter begangen, gesucht und gefunden hat, dürfte sich gleichfalls aus einer abschätzigen Deutung des Nomadenlebens erklären. Indem Kain nirgends fest haftet, gleicht er dem vom Bluträcher versolgten Todtschläger, der aus der Heimath hat fliehn und allen Besitz hat im Stiche

lassen müssen, um nicht der Waffe des Bluträchers zu verfallen, der nun als bemitleideter Flüchtling bald da I bald dort Unterschlupf findet, aber aus Furcht, dass ihn einer der Verwandten des Getödteten treffen könnte, nirgends länger zu weilen wagt. Man vergleiche die Schilderung, die Doughty, travels in Arabia deserta II, S. 293 von dem armen Harbbeduinen Ali entwirft, der durch einen unglücklichen Zufall in einem Ringkampfe seinen Gegner so geworfen hatte, dass er starb: »None accused Aly; nevertheless the mesquin fled for his life, and he has gone ever since thus armed, lest the kindred of the deceased finding him should kill him . Und vorher: >I asked him: ,Where leftest thou thy wife and thy children and thy camels? He answered, "I have naught besides this mantle and my tunic an my weapons: ana yattm! I am an orphan!" This fifty years' old poor Beduin soul was yet in his nonage; - what an hell were it of hunger and misery, to live over his age again! - Gelten doch, um das Blut eines erschlagenen Verwandten zu rächen, alle Mittel für erlaubt, sofern der Verfolgte nur nicht getödtet wird, während er als Gast im Zelte eines andern weilt 1).

Nun wird der Mord, um desswillen Kain in die Wüste hinausgetrieben worden ist, von der Sage als Brudermord Auch das läst sich als einen naturwüchsigen Zug begreifen. Es wird damit an ein geläufiges Bild für die Beziehungen zwischen Bauern und Beduinen angeknüpft. Dass ein Beduinenstamm der Bruder eines Bauerndorfes oder auch eines schwächeren Nomadenstammes ist, ist der Ausdruck für eine uralte und noch heute geübte Weise, in der der Beduine seine schwächeren Nachbarn ausbeutet. Die Beduinen sind zu allen Zeiten genöthigt gewesen, bei ihren sesshaften Nachbarn zu schmarotzen,

<sup>1)</sup> Burckhardt, Beduinen und Wahaby S. 123. Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 14. 1894.

die Wüste allein vermag sie nicht auf die Dauer zu er-Dass sich seit Jahrtausenden in den Steppen Syriens und Arabiens die beduinische Bevölkerung erhalten hat und zwar in Sitten und Gebräuchen trotz der inzwischen eingetretenen weltgeschichtlichen Umwälzungen nahezu unverändert erhalten hat, dass sich zu wiederholten Malen Theile dieser Bevölkerung über den angrenzenden Ländern haben ablagern können, das ist nur dadurch möglich geworden, dass diese Steppen an Länder grenzen, die zu intensivem Ackerbau geeignet sind, aber nur vorübergehend in der Hand von Völkern gewesen sind, die der Wüste und ihrer Bewohner hätten Herr werden können. Die Bevölkerung der Wüste hat zu allen Zeiten zu einem Theile von den Erträgen der angrenzenden Culturländer gelebt, geerntet, wo sie nicht geackert, gesät und gedroschen hatte, und so ist es noch jetzt.

Der Mensch ist für sein Gedeihen auf Körnernahrung angewiesen und gelangt nur da zur vollen Entfaltung seiner körperlichen und geistigen Kräfte, wo ihm Cerealien in ausreichender Menge zu Gebote stehn¹). Ihr Fehlen wirkt weit verhängnisvoller als das Fehlen animalischer Nahrung. Es ist gewis, das die körperliche Vollkommenheit eine Culturpslanze ist, die nur im bequemen Hause gedeiht und guter Nahrung, namentlich des Brotes bedarf« schreibt G. Wetzstein, ein vortrefflicher Kenner des heutigen Sy-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die enge Verknüpfung von menschlicher Cultur und Getreidebau verräth sich auch darin, dass den einzelnen Racen bestimmte Cerealien characteristisch sind: der rothen der Mais, der Negerrace die Negerhirse, den Chinesen und Malaien der Reis, der weißen Gerste, Weizen, Haser, Roggen. Zuweilen verhalten sich sogar sehr nahestehende Völker zur selben Getreideart verschieden, man denke an den Roggen, der die Getreidesrucht der Germanen und Slawen, nicht der Romanen ist. G. Gerland, anthropologische Beiträge I, S. 97 ff. spricht die Gramineen als ältesten Besitz der Menschheit und Hebel ihrer Entwickelung an.

rien, bei Delitssch zu Hiob 30, 41). Nun bietet allerdings die Steppe Surrogate für das Getreide der Ackerbauvölker dar, und der Steppenbewohner versäumt nicht zu benutzen, was für ihn von selbst wächst. So in der syrischen Wüste. Von dem kleinen (senfkornähnlichen) braunen Samen der semh leben nach Wetzstein a. a. O. ganze Stämme des Volkes der Ruwala. Man kocht die Körner zu einem In der Sahara verwendet man statt des Getreides Brei. Akresch und Kreb (Eragrostis)<sup>8</sup>) und Coloquintenkerne<sup>8</sup>); in der Mongolei die kleinen Samen der stachligen Salzpflanze Sulchir 4). Aber das sind eben blos Surrogate, mit denen man sich faute de mieux begnügt. Und dieses Bessere weiß man sich zu verschaffen. Heutigen Tages bedürfen die Beduinen der syrischen Wüste und Arabiens einer stetigen Zufuhr von Weizen und Reis für ihre Nahrung, wozu noch Gerste als Pferdefutter tritt. et le blé forment la base de la nourriture des habitans du Désert, car manger de la viande est une fête pour eux, et l'usage des légumes leur est absolument inconnu. mais ils ont des fruits secs, des dattes surtout, dont ils font un usage presque journalier« berichtet Mayeux 5). Dieses Getreide muss gekauft - oder geraubt und erpresst So berichtet Burckhardt: Die Aneze kaufen im Herbst ihren Wintervorrath an Weizen und Gerste und kehren nach dem ersten Regen ins Innere der Wüste

<sup>1)</sup> Das Buch Job 2. Leipzig 1876, S. 390, Anm. 2.

<sup>2)</sup> Nachtigal a. a. O. Bd. 2, S. 138. 179. 226. 560. 677.

<sup>3)</sup> Ebenda S. 179.

<sup>4)</sup> Prschewalski, Reisen in der Mongolei S. 199. 386. 487.

<sup>5)</sup> Mayeux, les Bédouins. Paris 1816. Th. III, S. 35 f. Die Angabe über die Pflanzenkost bedarf einer Ergänzung. Pilze, insbesondere Trüffeln, Wurzeln und Blätter von Pflanzen werden jetzt vielfach von Beduinen der syrischen Wüste gegessen vgl. Wetzstein a. a. O. Ueber die Einfuhr von indischem Reis nach Arabien vgl. Doughty a. a. O. I, 153.

Ferner: Das Bedürfniss des Getreides nothig zurück « 1). alle Beduinen, Verkehr mit denen zu unterhalten, welche den Boden bebauen, und es ist eine falsche Ansicht, das die Beduinen die Bodenbauer ganz entbehren können. Die Grenzdörfer Syrien's und Mesopotamien's, die Städte im Nedschid, Yembo, Mekka und Dschidda, und die cultivierten Thäler von Hedschas und Jemen werden von Beduinen besucht, die 10 und 15 Tagereisen weit herkommen, um sich hier mit frischen Vorräthen zu versehn. Hier verkaufen sie ihr Vieh und nehmen dagegen Waitzen Gerste und Keidungstücke. Nur wenn ihn die Umstände dazu zwingen, begnügt sich der Araber blos mit Milch und Fleisch (2). Den Weizenbedarf eines wohlhabenden Arabers schätzt Burckhardt auf 4 Kamelladungen 5). Und so ist denn das Sperren des Getreidehandels das einzig kräftige und seine Wirkung niemals versagende Mittel, mit dem von einem Culturstaat ein Druck auf die Wüstenbewohner ausgeübt werden kann<sup>4</sup>).

Nun haben die Wüstenbewohner freilich in ihren Vieh und in den Producten der Viehzucht, in Milch, Butter, Käse und Häuten, ein Aequivalent, um Getreide einzutauschen. Auch erwerben sie sich Geld durch den Verkauf von Brennholz und Trüffeln, durch Vermiethung ihrer Reit- und Lastthiere zum Transport von Menschen und Waaren, wie durch die Steuer, die sie von jedem erheben, der ihr Gebiet passiert. Aber im Ganzen sind sie arme Menschen, deren einziger Reichthum die Milch der Heerden ist<sup>5</sup>). Jedoch das Kleinvieh milcht nur kurze

<sup>1)</sup> Burckhardt, Beduinen und Wahaby S. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Burckhardt, a. a. O. S. 193. Vgl. über diese Getreideeinfuhr der Wüstenbewohner auch Sachau, Reise in Syrien und Mesopotamien. Leipzig 1883, S. 295. 306. Nachtigal, a. a. O. II, S. 179.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) a. a. O. S. 56.

<sup>4)</sup> Kobelt, W., Reiseerinnerungen aus Algier und Tunis. Frankfurt 1885, S. 344.

<sup>•)</sup> Daher ist אָרֶץ גָבה מָלֶב יּרָבּט ein im Sinne der Beduinen •reiches

Zeit¹), dann ist Schmalhans Küchenmeister und der Nomade übt sich, falls er nicht Kamelmilch zur Verfügung hat, im Darben. So begreift sich, daß alles das nicht ausreicht, um die Bedürfnisse zu decken. Darüber hilft nicht hinweg, daß man es für löblich ansieht, sich mit geringer Speise und grober Tracht zu begnügen²). Daher muß das Fehlende entweder offen d. h. durch Raubzüge³) oder in verschämter Form d. h. in der Form des Rechts dem

Landbauer entzogen werden. Man erhält es entweder durch Raub und Plünderung, oder man legt es dem Bauern als eine Abgabe unter dem Vorwande auf, dass man ihn dafür im Uebrigen unbehelligt läst<sup>4</sup>). Es ist eine in rechtliche Formen verkleidete Ausbeutung, der sich der Bauer zu entziehn nicht im Stande ist. Der Bauer wird tributpslichtig.

- 1) Doughty, a. a. O. I, 262 Spring is the milky season, when men and beasts, (fi the winter rain failed not) fare at the best in the wilderness. Whit small cattle, it lasts only few weeks from the yeaning till the withering of the year be again upon them, when the herb is dried up; but the camel kine are nearly eleven months in milk.
- 2) Wahidi a. a. O. (I, 33) zu v. 35: والعرب تتمدَّح بخشونة .الملبس والمطعم وتعيب الترقَّم والنعمة
- <sup>3</sup>) Die Noth zwingt die Beduinen zu diesen Zügen. Sie sind alle Räuber, vgl. die Schilderung bei *Doughty*, a. a. O. I, S. 276. Ebendeshalb ist Ismaels Hand gegen Jedermann und Jedermanns Hand gegen Ismael Gen. 16, 12. Wo der Beduine übermächtig wird, vermag der Bauernstand nicht aufzukommen vgl. *Sachau* a. a. O. S. 227. Erwehrt ein Staat sich dieser Züge, so berauben sich die Stämme untereinander und bringen sich hierdurch herunter.
- \*) Es ist dasselbe Verfahren, das David gegen Nabal übt 1 Sam. 25.

Die für diese Ausbeutung gewählte rechtliche Form ist jetzt allgemein die khuwwe d. h. die Abgabe für die Brüderschaft, die ein Nomadenstamm mit einem anden oder mit einem Dorfe schließt. Und so ist es wahrscheinlich seit undenklichen Zeiten gewesen. Man wird im Algemeinen annehmen dürfen, dass nur soviel Getreide durch den Handel beschafft wird, als durch diese die Grenzstriche ruinierende Abgabe nicht erpresst werden kann. diese Abgabe werden die Bauern erbarmungslos ausgesaugt Denn sie steigt beständig 1), und ihre Höhe erreicht zuwellen die Hälfte des Ertrages der Felder<sup>2</sup>). >Wo er sich als den Stärkern siehte, sagt Burckhardt<sup>3</sup>) vom Beduinen, »da drückt er den harmlosen Landbauer, oder den friedlichen Reisenden mit unaufhörlichen Forderungen, und kein Versprechen kann ihn binden, seine Raubgier zu beschränken « 4).

Man darf gegen diese Combination nicht einwenden, dass Abel von der Sage als Bruder Kains bezeichnet werde, während nach dem heutigen Sprachgebrauche der Beduinen das zinspflichtige Dorf die Schwester des Beduinenstammes ist, der es ausbeutet. Denn dass Kains Opser männlichen Geschlechtes war, war mit dem Motiv der Blutrache nothwendig gegeben. Auch dass Abel ein Schafhirt ist, bildet keine Gegeninstanz. Denn wir haben be-

<sup>1) »</sup>Was der Araber im Lause des Jahres sich als ein kleines Geschenk von seinen Zinspflichtigen erbeten hat (nämlich außer dem setzgesetzten khue), das verlangt er das nächste Jahr als eine Schuldigkeit, und das kleine Geschenk, welches er sich im zweiten Jahr erbittet, verwandelt sich ebenso für das dritte Jahr in eine Schuld. « Burckhardt, a. a O. S. 157.

<sup>2)</sup> Die Bauern treiben auch Landbau im Thale des Wady el Hassa, eines Flusses, welcher sich ins Todte Meer ergiefst, und als Tribut geben sie an diese Araber den halben Ertrag ihrer Felder ab. « Burckhardt a. a. O. S. 23.

<sup>3)</sup> a. a. O. S. 292 f.

<sup>4)</sup> Ueber die Khuwwe vgl. weiter Burckhardt, a. a. O. S. 13. 25. 156 f. Doughty, a. a. O. I, 122 II, 219. Sachau a. a. O. S. 303. 310 f.

sits gesehn, dass das nicht sagen will, er sei Nomade. r wird damit als Viehzüchter geschildert, wie sie sich amentlich im Süden fanden. Gerade solche Schafzüchter aren dort die Nachbarn Kains, so dass dieser Zug der age aufs Beste zu unserer Erklärung stimmt. eht das Verhältniss der Brüderschaft nicht nur zwischen eduinen und Bauern. Es werden vielmehr in derselben orm auch die schwächeren Beduinenstämme von den ärkeren ausgebeutet, und zwar ebensogut rein nomadische ie halbnomadische. So zahlen die Heteym ihren Nacharn Tribut 1). Und von den Djebûr, die im Khâbûr-Thal ch auf Ackerbau zu verlegen begonnen haben, berichtet achau<sup>2</sup>), dass sie den rein beduinischen Shemmar einen rossen Theil des Getreides, das diese gebrauchen, also Veizen, Reis und Durra, zu liefern haben.

Ein aus dem Nomadenleben geschöpftes Motiv liegt rner vor in dem Satze » Wenn jemand Kain tödtet, » wird er siebenfach gerächt werden« Gen. 4, 15. Er ann nicht wohl von dem Satze: » Siebenfach wird Kain erächt, Lamech aber siebenundsiebzigmal« v. 24 getrennt erden. Denn hiermit bezieht sich das Lamechlied deutlich auf ie Sage von Kain zurück. Es ist aber auch aus anderen ründen wahrscheinlich, das das Lamechlied ursprünglich icht in den Zusammenhang gehört, in dem wir es jetzt lesen, undern wie die Sage von Kain und Abel erst durch eine edigierende Hand eingeschoben worden ist. Wellhausen 3) at richtig beobachtet, das das Lied Lamechs von jeder eziehung auf die Ersindung der Schmiedekunst durch ubal-Kain frei ist 4). Man wird es daher für ein Ein-

<sup>1)</sup> Burckhardt, a. a. O. S. 321. Doughty, II, S. 219.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) a. a. O. S. 295. <sup>3</sup>) a. a. O. S. 305.

<sup>4)</sup> Wenn Budde, a. a. O. S. 137 ff. schließt, das Lamech der chmied und Erfinder der Wassen sei, so zerstört er die Trias Jabal, ibal, Tubal-(Kain). Gegen die von ihm S. 527 f. gegebene Reconruction von v. 22 ist einzuwenden, das eine Erfindung Lamech's 19 zu erwähnen gewesen wäre.

schiebsel zu halten haben, das nur durch die Namen der Weiber Lamechs mit der Kainitentafel oberflächlich zusammengehalten wird. Es wird aus demselben Sagenkreise herzuleiten sein, aus dem die Sage von Kain und Abel stammt.

Wenn Kain siebenfach, Lamech aber siebenundsiehzigfach gerächt wird, so ist das ein starker Ausdruck für die Unverbrüchlichkeit der Rache, die beidemal genommen wird. Nicht nur wird die Möglichkeit, in einem solchen Falle das Leben des Todtschlägers durch eine Busse freizukaufen, weit hinweggewiesen — nach altarabischen Begriffen gehört es zur Muruwwa, das Gesetz der Blutrache zu erfüllen 1), die Blutrache ist noch jetzt recht eigentlich des Gesetz der Wüste, und sich das Recht der Blutrache abkaufen zu lassen, gilt auch jetzt noch bei angesehenen Beduinen für schimptlich<sup>2</sup>) — es wird gesagt, dass eine exemplarisch strenge Rache genommen wird. Man begnügt sich nicht damit, blos den Schuldigen zutödten. Und zwar überbietet hierbei Lamech den Kain noch. Für Lamech's Tödtung muß eine elfmal größere Zahl von Menschen ihr Leben lassen, ja er rächt sich schon durch Tödtung eines Menschen, wenn ein Feind auch nur durch eine leichte Verletzung sein Blut vergossen hat. Auch das ist beduinisch empfunden <sup>5</sup>). Ein Mann vergilt Böses mit Bösem.

Es würde schon aus allgemeinen Gründen dem Schlusse nicht auszuweichen sein, daß das, was in diesen Sprüchen von Kain und Lamech ausgesagt wird, in dem Umkreis von Menschen gilt, der von ihnen abgeleitet wird und sich nach ihnen benennt. Für Kain unterliegt es zudem keinem Zweifel, da seine Identität mit dem Stamme der Keniter sicher steht. Wird Kain siebenfach gerächt, so heißt das,

<sup>1)</sup> Goldziher, muhammed. Studien, Halle 1889, I, 13.

<sup>2)</sup> Burckhardt, a. a. O. S. 253.

a) Goldziher, a. a. O. S. 18 ff. Vgl. auch die Erklärung des Ausdruckes بطل bei Wähidi a. a. O. S. 31 (zu v. 13) والبطل الذي

daß für jeden erschlagenen Keniter an sieben Feinden Blutrache genommen wird. Das ist ein starker Ausdruck dafür, dass die Keniter ein ehrliebender Stamm sind, der die Pflicht der Blutrache heilig hält und furchtlos ausübt, wie das noch jetzt die Art der Beduinen ist 1). Aber das Lamechlied rühmt sich, dass die Angehörigen dieses Stammes in der Ausübung der Brutrache noch grimmiger und blutdürstiger sind. Sie wachen noch eifersüchtiger über ihre Stammesehre. Die beiden Sätze enthalten ihren vollen Sinn erst, wenn wir beachten, dass, wie so oft bei Stammnamen, bei Kain und Lamech zugleich an die Stämme und an die Heroes eponymi gedacht ist, die als solche die Repräsentanten und die Wächter der Stammesehre sind. Der Vers Lamech's enthält, wie Wellhausen richtig gesehn hat, eine gar keiner besonderen Veranlassung bedürftige Prahlerei eines Stammes (Stammvaters) gegen den andern.

Auf Beduinensitte weist auch der merkwürdige Umstand hin, dass in den Reden Kains und Lamechs jede Beziehung auf den Thäter fehlt. Es heist allgemein »er (Kain) wird siebenfach« und »er (Lamech) wird sieben-undsiebsigfach gerächt«. Dass derjenige, der Kain oder Lamech getödtet hat, mit unter den sieben oder den sieben-undsiebzig ist, welche zur Rache erschlagen werden, wird nicht gesagt. Ebenso sagt Lamech ganz unbestimmt: »Einen Mann erschlug ich für meine Wunde, einen Jüngling für meine Strieme«. Dass der Urheber der Verwundung getödtet worden sei, ist nicht gesagt. Das eben ist das Characteristische an der Blutrache der Beduinen<sup>2</sup>), dass sie nicht an dem Todtschläger genommen zu werden braucht, vielmehr an allen seinen Verwandten geübt werden kann. Halten doch einzelne Stämme, wenn

<sup>1) »</sup>Während sie im Allgemeinen keine sonderlichen Helden sind, kennen sie als Bluträcher keine Furcht« Sachau, a. a. O. S. 308.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ueber den غُلُّر , عُلِّ das Recht der Blutrache bei den Beduinen vgl. Burckhardt a. a. O. S. 120 ff. 251 ff.

ein Glied ihres Stammes von unbekannter Hand aber aus bekanntem Stamme getödtet worden ist, sich für berechtigt, an jedem beliebigen Individuum des betreffenden Stammes die Rache zu üben 1).

Jene Sätze enthalten aber für Kain und Lamech nicht nur das Lob, dass sie es mit der Pflicht der Blutrache ernst nehmen. Sie nehmen für beide auch das Lob rücksichtsloser Tapferkeit in Anspruch. Sonst achtet der Beduine darauf, dass er in der Ausübung der Blutrache die ihm vom Herkommen gestellten Schranken nicht überschreitet. Denn jede Verletzung derselben ruft neue Blutrache gegen ihn und seine Verwandten ins Feld. und Lamech aber nehmen eine alles Maass weit überschreitende Vergeltung, ohne sich davor zu fürchten, daß sie ihren Angreifern neuen Anlass zur Rache geben, und ohne Rücksicht darauf, dass durch ihr gewaltthätiges und das Herkommen verletzendes Thun neues Blut zwischen die Stämme kommt und Kriege sich entzünden. übrigens zu vermuthen, dass die Sage mit den Worten » Kain wird siebenfach gerächt, Lamech siebenundsiebzigfachan prahlende Redensarten ähnlicher Art anknüpft, die unter jenen Nomadenstämmen imUmlaufe waren. Sie sind ähnlich zu beurtheilen, wie das von Sachau<sup>2</sup>) mitgetheilte Sprüchwort: Ein Beduine nimmt seine Blutrache noch nach 40 Jahren oder das von Burckhardt<sup>8</sup>) erwähnte: •Und wäre das Höllenfeuer (mein Loos), so würde ich die Blutrache nicht aufgeben. In der Sage von Kain und Abel spiegelt sich sonach

In der Sage von Kain und Abel spiegelt sich sonach wieder das Leben des Beduinenstammes der Keniter, dessen Treiben, weil es als unheimlich empfunden wird, auf eine Schuld des Stammvaters und einen durch diese veranlasten göttlichen Fluch zurückgeführt wird. Auch bei dem, was über die Schuld des Stammvaters und den Fluch

<sup>1)</sup> Burckhardt, a. a. O. S. 258.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) a. a. O. S. 311.

<sup>3)</sup> a. a. O. S. 253. 601.

Jahves erzählt wird, liegen Beobachtungen zu Grunde, die nan an den eigenthümlichen Gewohnheiten dieses Stammes gemacht hat. Die Sage ist nicht aus Reflexion erwachsen, sie zeichnet ab, was man im alten Israel an den Kenitern vor Augen hatte, und trägt es zurück in das Leben des Stammahnen.

## 3. Die Bedeutung und die Natur des Zeichens.

Daraus, dass alle Züge der Kainsage, die wir der Analyse unterzogen haben, sich als dem Leben abgelauscht erwiesen haben, ist uns auch der Weg zur Deutung des Kainszeichen gewiesen. Ist Kain der Repräsentant des Stammes der Keniter, ist der unstäte, aus Jahve's Land verwiesene Brudermörder ein Abbild des in der Wüste an den Grenzen des heiligen Landes nomadisierenden alten Völkchens, so werden wir auch im Kainszeichen ein Zeichen zu erblicken haben, das den kenitischen Nomaden eigenthümlich war, sie als Keniter kennzeichnete. Eben deshalb hat es nach der Sage schon der Stammvater und dieser zuerst getragen. Denn in der Sage wird durchweg die Entstehung der einem Stamme eigenthümlichen Sitten und Gebräuche auf den Stammvater zurückgeführt, um ihre allgemeine Verbreitung über den ganzen Stamm zu erklären. Jahve aber hat das Zeichen an dem Stammvater Kain angebracht d. h. es beruht auf göttlicher Einsetzung und Autorität, ist daher für alle Glieder des Stammes nothwendig und verbindlich und von religiöser Bedeutung. Wir werden vermuthen dürfen, dass das Kainszeichen das Nationalzeichen des Stammes der Keniter gewesen ist, die Zugehörigkeit zum Volke und zur Religion der Keniter beglaubigt hat. Die Bedeutung aber, die das Zeichen für den historischen Stamm der Keniter gehabt hat, wird sich nothwendig in der Bedeutung wiederspiegeln, welche die Sage dem Zeichen für Kain beilegt. haben wir daher zu prüfen, ob wir mit unserer Vermuthung auf dem richtigen Wege sind,

Ueber die Bedeutung des Zeichens für Kain gibt nun der Wortlaut von v. 14 und 15 eine ganz unmissverständliche Auskunft. Kain fürchtet, dass ihn erschlägt, wer ihn trifft d. h. dass er der Blutrache verfällt. Damit dies nicht geschehe, bringt Gott an ihm das Zeichen an. Das Zeichen beseitigt also die gefährliche Lage, in der sich Kain seit der Ermordung Abels befindet, es stellt ihn vor der Blutrache sicher. Dafür, dass er nicht mehr Schutz suchend die Hörner des Altares umfassen kann, erhält er das Zeichen als einen Ersatz. Das Zeichen ist sonach ein Es stellt ihn unter den Schutz Jahves, Schutzzeichen. wie früher der ihm nunmehr versagte Eintritt in Jahve's Heiligthum. Das Zeichen kennzeichnet ihn also als Schützling Jahves, nicht aber als Mörder. Damit ist ausgewiesen, dass die herkömmliche Deutung des Kainszeichens unrichtig ist. Es ist nicht entfernt daran gedacht, daß Kain ein ihn als Verbrecher kennzeichnendes Schandmal aufgedrückt worden Es ist ebensowenig möglich hieran oder an ein Beglaubigungszeichen 1) zu denken. Der Zusammenhang schliesst das völlig aus.

Der aus Erwägungen allgemeiner Art gezogene Schlus, das das Kainszeichen das Nationalzeichen der Keniter sei und in die Kategorie der Stammeszeichen gehöre, die zugleich die Zugehörigkeit zu einem bestimmten Culte aussprechen, ist uns nicht nur vollinhaltlich bestätigt, sondern er ist uns auch präcisiert worden. Der Gott, unter dessen Schutze der Stamm der Keniter steht und dessen Cult er übt, ist Jahve. Das Kainszeichen ist sonach ein Jahvezeichen, das seinen Träger als unter dem Schutze Jahves stehend, als unverletzlich ausweist.

<sup>1)</sup> Diese beiden Deutungen sind alt, sie begegnen uns schon im Midrasch. An ein Beglaubigungszeichen denkt R. Jehuda, wenn er meint, Gott habe Kain die Sonnenkugel aufgehn lassen; an ein abschreckendes Zeichen R. Nehemja, wenn er meint, Kain sei aussätzig geworden, vgl. Bereschit rabba übtr. v. Wünsche, S. 105.

Diesem Schlusse wäre nicht auszuweichen, auch wenn wir sonst im Alten Testamente keine weiteren Spuren des in der Welt weit verbreiteten Brauches hätten, Personen und Sachen durch Aufzeichnung einer Marke als Eigenthum eines Gottes oder als unter seinem Schutze stehend zu kennzeichnen. Solche Spuren sind aber in nicht geringer Anzahl vorhanden.

Bevor in der Vision Ezechiels, die wir Cap. 9 lesen, die Engel den Untergang Jerusalems bewirken und seine Einwohner umbringen, zeichnet ein Engel ein Zeichen (tav) auf die Stirn aller der Männer, welche die in Jerusalem getriebenen Greuel beklagen. Diese rühren die Würgengel nach v. 4 ff. nicht an 1). Ebenso geht der Würgengel in der Passahnacht an den mit Blut gezeichneten Thüren der Israeliten vorüber Exod. 12, 22 ff. Hier treffen wir also Zeichen von schützender, abwehrender Kraft, die auf Jahve's Befehl angebracht werden. Nach diesen beiden Seiten sind sie dem Kainszeichen vergleichbar. Sie unterscheiden sich jedoch dadurch von ihm, dass sie etwas vorübergehend angebrachtes, nichts bleibendes sind; das erste auch dadurch, dass es keine volkliche Bedeutung hat.

Aber auch dem Körper dauernd anhaftende Zeichen, wie sie im Alterthum weit verbreitet gewesen sind und nicht nur bei culturlosen Völkern bis auf unsere Tage reichlich angetroffen werden, werden mehrfach im Alten Testamente erwähnt. Und diese Zeichen haben deutlich sämmtlich religiöse Bedeutung, sie bezeichnen die Zugehörigkeit des Trägers zu einem bestimmen Culte.

Der Mensch hat kein anderes Mittel, ein bleibendes Zeichen an sich hervorzubringen, als die Deformation

<sup>1)</sup> Vgl. die Verwendung im Psalt. Sal. 15, 8. Umgekehrt haben die Sünder nach v. 10 das σημείον της ἀπωλείας ἐπὶ τοῦ μετώπου αὐτῶν. Auf die Bedeutung, die Ez. 9, 4 ff. bei den christlichen Auslegern als Schriftbeweis für die Anwendung des Kreuzeszeichens gewonnen hat, komme ich später zurück.

seines Körpers. Daher begegnen uns Haartrachten, Scheeren des Kopfes oder einzelner seiner Theile, Deformationen des Kopfes, der Zähne und der Genitalien, Einschnitte in bestimmter Form und an bestimmten Stellen des Körpers. Brandmarken und Tätowierungen der verschiedensten Art als Stammeszeichen. Dass diese Zeichen nach der Ueberzeugung der alten Israeliten cultische Bedeutung haben ergibt sich daraus, dass den Israeliten verboten wird, die Zeichen fremder Völker zu tragen. Der Israelit soll als Verehrer Jahves nicht die Zeichen eines andern Gottes tragen, das würde ihn Jahve missfällig machen. Er wäre fremden Cultes zum mindestens verdächtig. Lev. 19,27f. wird den Israeliten verboten, den Rand ihres Kopfes kreisförmig abzuscheeren, den Rand des Bartes zu verstümmeln, sich wegen eines Todten Einschnitte zu machen und eingeätzte Schrift בחבה קעקע d. h. Tätowierung an sich anzubringen. Dass damit religiöse Gebräuche verboten werden, ergibt der Zusammenhang der Stelle, denn es wird vorher Blut zu essen und Magie zu treiben verboten. Es folgt der religiöse Character dieser den Israeliten verbotenen Gebräuche aber auch aus der Begründung, welche den ähnlichen Verboten Lev. 21, 5f. und Deut. 14, 1f. beigegeben worden ist. Israel würde, wenn es solche Bräuche übte, das Eigenthumsverhältniss stören, in dem es zu Jahve Es soll Jahve heilig sein und Jahves Namen nicht entweihen.

Dass es sich bei den Lev. 19, 27 f. 21, 5 f. Deut. 14, 1 f. verbotenen Zeichen um religiöse handelt, lehrt serner die Vergleichung der cultischen Sitten anderer, insbesondere auch semitischer Völker. Lucian, de dea Syra 59 erzählt, dass die nach Hierapolis Pilgernden sich auf der Handwurzel oder dem Nacken tätowiert haben 1). Die heutigen

<sup>&#</sup>x27;) στίζονται δὲ πάντες, οἱ μὲν ἐς καρποὺς, οἱ δὲ ἐς αὐχένας, καὶ ἀπὸ τοῦδε ἄπαντες 'Ασσύριοι στιγματηφορέουσι.

Mekkaner aber lassen ihren Kindern drei Einschnitte in beide Wangen machen (meschâlt), die nach ihrer Meinung gegen das böse Auge schützen 1). Hier ist die abwehrende und schützende Bedeutung des Zeichens besonders deutlich. Das Anbringen dieser Einschnitte nennt man heutigen Tages taěrit, es kommt von derselben Wurzel, die im Hebräischen, wo sie sårat lautet, zur Bezeichnung der für einen Gestorbenen gemachten Einschnitte dient, vgl. Lev. 19, 28. Snouck Hurgronje meldet a. a. O., dass die Mütter besonderen Werth darauf legen, dass die Kinder diese Einschnitte erhalten. Die Frauen pflegen die alten Cultsitten am längsten zu bewahren, ja vielfach ziehn sie sich ganz in ihre Kreise zurück. Schon bei den alten Arabern betreiben Frauen die Kunst des Tätowierens. Eine solche heißt وَاشْهَة ). Wir können uns nicht wundern, solche Sitten bei semitischen Nomaden zu finden, sie kennzeich-

ihrer Marke zeichnen. Olitische Marken begegnen uns weiter im Alterthum auch außerhalb des Kreises der semitischen Völker. Für ein ägyptisches Heraklesheiligthum bezeugt Herodot II, 113 die Anwendung von στίγματα ερά. 3 Macc. 2, 29 erzählt, daß Ptolemaeus IV. Philopator den Befehl gegeben habe, die alexandrinischen Juden durch Einbrennen eines Epheublattes als Dionysosverehrer zu kennzeichnen. Daß gerade das Epheublatt verwandt wurde, begreift sich bei der Bedeutung, die diese Pflanze im Dionysosculte hat, ohne weiteres. Im Etymologicum magnum aber lesen wir, daß dieser Ptolemaeus den Beinamen Γάλλος gehabt

nen das Eigenthum der Gottheit, wie sie ihre Thiere mit

<sup>1)</sup> Snouck Hurgronje, Mekka. Haag 1888 II, S. 120f.

<sup>2)</sup> Vgl. Lebid, Mu'all. v. 9.

<sup>\*)</sup> W. R. Smith, Lectures on the Religion of the Semites S. 139 A.

<sup>4)</sup> Doch handelt es sich hier möglicherweise um ein phönicisches Heiligthum, vgl. W. R. Smith, a. a. O.

habe, weil er wie die Gallen mit dem Epheublatt tätowiet gewesen sei 1).

Dass die Sitte der cultischen Zeichen beim Beginne der christlichen Zeitrechnung allgemein verbreitet gewesn ist, lehrt ebenso Philo wie das Neue Testament. Philo klagt darüber, das jüdische Apostaten sich nicht schämen, ihrem Körper die nicht wieder zu tilgenden Zeichen heidnischer Culte aufzuprägen. In der Apocalypse Johanns aber tragen die Thieranbeter das aus dem Namen oder der Zahl des Thieres bestehende χάραγμα auf der Stim oder der rechten Hand 13, 16 f. 14, 9. 16, 2. 19, 20. 20, 4. Die 144000 aber, die beim Lamme auf dem Berge Zion stehn, haben den Namen des Lammes und seines Vaters auf ihre Stirn geschrieben 14, 1; sie sind die mit dem Namen des lebendigen Gottes auf ihren Stirnen versiegelten Knechte Gottes 7, 2 ff. 9, 4 °).

Ja diese alte heidnische Sitte hat zahlreiche Nachwirkungen in der christlichen Kirche hinterlassen, die zum Theil noch in unseren Tagen zu beobachten sind. Im Gegensatz zu den Zeichen der heidnischen Religionen wurde das Kreuz das Zeichen der christlichen. Es ist das signum Christi, das die Christen kennzeichnet, wie jene die Heiden, sie schirmt und schützt gegen alle Gefahren. Der Bezeichnung mit dem Kreuze begegnen wir als einem Bestandtheile des Taufritus schon bei Origenes, Cyprian

<sup>1)</sup> Γάλλος, ὁ φιλοπάτωρ Πτολεμαΐος διά τὸ φύλλα πισσοδ κατυστίχθαι, ὡς οι γάλλοι. Ueber die Tätowierungen dieser vergl. Prudentius, peristephanon 10, 1075 ff. Lobeck, Aglaoph. I, 657 ff.

<sup>2)</sup> De monarchia 1, § 8 (Opera ed. Mangey II, p. 220 f.) ἐνα τοσαύτη κέχρηνται μανίας ὑπερβολή, ὡστ' οὐδ' ἀναχώρησιν ἑαυτοῖς πρός μετάνοιαν ἀπολιπόντες ἵενται πρὸς δουλείαν τῶν χειροκμήτων, γράμμααν αὐτὴν ὁμολογοῦντες . . . ἐν τοῖς σώμασι καταστίζοντες αὐτὴν οιδήρφ πεπορωμένφ πρὸς ἀνεξάλειπτον διαμονήν.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Auch die S. 301 bereits erwähnten Verse Psalt. Sal. 15, 8. 10 sind hier zu vergleichen.

und in den apostolischen Constitutionen 1). Nach Lactantius (institutiones divinae 4, 27) ist das Kreuzeszeichen beim Taufexorcismus den Dämonen schrecklich 2). denen, die den Vollzug der Taufe bis zum Lebensende verschieben, ist die Bezeichnung mit dem Kreuze recht eigentlich der Act der Weihe zum Christen. Dass Mithra seine Kämpfer auf der Stirne zeichnet, betrachtet Tertullian (advers. haeret. c. 40) als Nachahmung des christlichen Sacramentes 3). Daneben aber entwickelt sich im christlichen Alterthum die Sitte, durch symbolisches Aufzeichnen eines Kreuzes mit dem Finger insbesondere auf die Stirn oder durch Schlagen eines Kreuzes sich für eine vorzunehmende Handlung unter den göttlichen Schutz zu stellen. Tertullian sagt (de corona milit. 3): > ad omnem progressum atque promotum, ad omnem aditum et exitum, ad vestitum et calceatum, ad lavacra, ad mensas, ad lumina, ad cubilia, ad sedilia, quaecunque nos conversatio exercet, frontem crucis signaculo terimus.« Und bei Ps. Cyprian, de aleator. 5, 5 (ed. Miodoński p. 80) lesen wir: »quid illud est, quaeso vos, fideles, ut manus, quae . . . ipsa per quod tuemur Christi signum in frontibus notat ... quid est, ut iterum laqueis diaboli unde exuta est, implicetur?« Schon Origenes und Cuprian haben die Verwendung des Kreuzeszeichens bei der Taufe und bei den Handlungen des täglichen Lebens mit Ez. 9, 4 begründet, und Hieronymus folgt in seinem Commentare zu Ezechiel den Ausführungen des Origenes4). Eine wie große Rolle das Kreuzschlagen und das Auf-

<sup>1)</sup> S. die Belege bei *J. Bingham*, Origines sive antiquitates ecclesiasticae ex lingua Anglicana vertit *J. H. Grischovius*, Vol. 4. Halle 1727, S. 310 ff.

<sup>&#</sup>x27;) In der keltischen Kirche machte der Priester bei Uebergabe der Alba dem Täufling das Kreuzeszeichen in die Hand.

<sup>3)</sup> Darüber, welche Stelle die Obsignatio crucis im Taufrituale einzunehmen habe, ist noch in letzter Zeit von evangelischen Geistlichen gestritten worden.

<sup>4)</sup> Opera ed. Vallarsi<sup>2</sup> V, 1, Sp. 95 f. Et ut ad nostra veniamus, Zeitschrift f. d. alttest. Wiss. Jahrg. 14. 1894.

zeichnen des Kreuzes auf Personen und Sachen bis zur Stunde bei den christlichen Völkern spielt, braucht nicht ausgeführt zu werden 1). Ebenso sei nur kurz gestreift, dass sich Spuren davon sinden, dass das Kreuzeszeichen bei christlichen Völkern durch Tätowierung bleibend am Körper hervorgebracht worden ist 1). Hat sich doch die religiöse Sitte der Tätowierung z. B. bei der Wallsahrt nach Loretto bis auf unsere Tage erhalten. Es ist die genaue christliche Parallele zu den heidnischen Bräuchen, von denen Lucian de dea Syra c. 55—60 spricht.

Für die Beurtheilung des Kainszeichens ist es nur wichtig, dass sich für eins der Zeichen, das den Israeliten verboten worden ist, für das kreisförmige Abscheeren des Haupthaares, nachweisen läst, das es ebenso sehr cultisches Zeichen wie Stammeszeichen gewesen ist. The wie sches Zeichen wie Stammeszeichen gewesen ist. The wie sie an den Schläfen gestutsten« ist eine Bezeichnung gewisser Nomaden der syrischen Wüste Jer. 9, 25. 25, 23. 49, 32. Die cultische Bedeutung dieser eigenthümlichen Haartracht bezeugt aber Herodot 3, 8. Nach ihm bezieht sie sich auf Διόνοσος = Οδροτάλ. Es wird diese Auffassung Herodot's dadurch beglaubigt, das das Haarscheeren auch als Trauerbrauch, d. h. aber als Brauch im Todtencult vorkommt, weshalb es eben den Israeliten verboten wird Lev. 19, 27, 21, 5°).

antiquis Hebraeorum literis, quibus usque hodie utuntur Samaritani, extrema Thav litera crucis habet similitudinem, quae in Christianorum frontibus pingitur et frequenti manus inscriptione signatur.« Vgl. dazu die Bemerkung Vallarsi's.

<sup>1)</sup> Rudimentär findet sich der Brauch auch noch in protestantischen Ländern. Der Schreiber dieser Zeilen hat als Knabe in der Walpurgisnacht, in der die Hexen zum Blocksberge ziehn, fleisig mit geholfen, mit Kreide auf die Thüren der Häuser und Ställe drei Kreuze zu zeichnen. Aus Schabernack zeichnete man sie zuweilen auch auf den Rücken Vorübergehender.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Spits, a. a. O. S. 8. Lane, a. a. O. III, 160.

<sup>\*)</sup> Ueber die cultische Bedeutung der Haarschur vgl. Lucian, de dea Syra c. 55. L. Krehl, über die Religion der vorislamischen Araber

Danach wird verständlich, das das Kainszeichen cultische Bedeutnng hat und zugleich das Zeichen ist, das jeden Stammgenossen als Keniter kennzeichnet. Es bedeutet, das der Stamm der Keniter Jahve verehrt und daher unter seinem Schutze steht, für jeden Jahveverehrer und daher für Israel unverletzlich ist. Was die Sage von Kain und Abel vom Kainszeichen erzählt, ist der israelitische Ausdruck für diese Thatsache: das schützende Jahvezeichen hat für den Israeliten einen unheimlichen Hintergrund, weil ihm das Treiben Kains aus den Gründen, die wir angeführt haben, einen unheimlichen Eindruck macht.

Dass sich das Stammzeichen der Keniter als Jahvezeichen entpuppt, kann bei den engen und alten Beziehungen zwischen diesem Stamme und der Jahvereligion nicht Wunder nehmen. Wenn Kain mit Israel ins heilige Land zieht Num. 10, 29 ff. Richt. 1, 16. 4, 11, so ist das nur denkbar, wenn beide im Bündniss stehn. Und das hinwiederum hat zur Voraussetzung, dass beiden ein Cult gemeinsam ist. Dass dieser der Jahvecult ist, kommt darin zum Ausdrucke, dass Mose's Schwiegervater Priester ist. Das besagt, dass Mose's Priesterthum sich von einem älteren Priesterthum der Keniter ableitet. Kain hat danach den Jahve von Sinai schon verehrt, bevor er Israels Nationalgott wurde. Die weitere Geschichte der Jahvereligion bestätigt diesen Schlus und lässt vermuthen, dass die Keniter wie dem Nomadenleben, so auch der ursprünglichen, aus der Wüste stammenden Form der Jahveverehrung treuer und zäher angehangen haben, als Israel. Dadurch, dass dieses auf

Leipzig 1863, S. 32 f. J. Goldsiher, mohammed. Studien Bd. I. Halle 1890, S. 247 ff. Snouck Hurgronje, a. a. O. II, 36 A 2. 95. J. Wellhausen, Skizzen und Vorarbeiten III, S. 118 ff. 161. Als amoritischer Gebrauch wird das Scheeren des Vorderkopfes erwähnt Tosefta Sabbat VII, 1, vgl. Loewy, morgenl. Aberglaube in der röm. Kaiserzeit in Zeitschrift des Vereins für Volkskunde III, S. 24 ff. Hat das Kahlkopf der Knaben von Bethel 2 Kön. 2, 23 etwa eine bestimmte prophetische Haartracht zum historischen Hintergrund?

die Acker- und Gartenbaucultur der Kanaanäer einging und sich in den Territorien niederließ, an denen die Culte der Ureinwohner hafteten, war es auch viel intensiveren Einwirkungen dieser ausgesetzt. Jonadab ben Rekab ist nach 2 Kön. 10, 15 ff. einer der Führer der prophetischen Bewegung, die sich gegen die unter der Dynastie Omri's acut werdende Verschmelzung der Jahvereligion mit Elementen der kanaanäisch-phönicischen Cultur und Religion wendet und für den Jahve von Sinai und für die Religion und die Sitten der Wüste eintritt. Elias Wanderung zum Sinai, Elia's sich auf Elisa vererbender Fellschurz deuten das ebenso an wie Jonadab's Verbot in Häusern zu wohnen und Wein zu trinken Jer. 35 1).

Ist das Kainszeichen ein cultisches Jahvezeichen, so werden wir auf die Frage gewiesen, ob sich noch andere Spuren cultischer Jahvezeichen in der alttestamentlichen Ueberlieferung finden? Das Judenthum sieht in der Beschneidung, dem σημείον περιτομής Röm. 4, 11, das Jahvezeichen κατ' ἐξοχήν. Nach dem Priestercodex Gen. 17, 1ff. ist sie das Zeichen ('ôth) des von Jahve zwischen sich und Abraham aufgerichteten Bundes, wie der Sabbat nach Exod. 31, 13. 16. Ez. 20, 12. Darin liegt bereits eine Umbildung ins Geistige. Die Beschneidung ist schon in alter Zeit das Zeichen der Zugehörigkeit zur Nation, damit aber zugleich Jahvezeichen, wie dies aus Stellen wie Exod. 4, 25. Jos. 5, 3 zu allem Ueberfluss deutlich hervorgeht.

Mit der Beschneidung kann jedoch das Kainszeichen nicht identificiert werden. Denn das Kainzeichen soll deutlich Kain für Jedermann kenntlich machen d. h. die Keniter sind daran sofort kenntlich. Wir haben sie uns aber doch

¹) Auf diesen reactionären Character der älteren Prophetie und ihrer Ziele macht mit Recht nachdrücklich aufmerksam G. Rösch in seiner trefflichen Studie »Elias« in Theol. Stud. u. Kritiken 1892, S. 551 ff.

zum mindesten mit dem Fellschurz bekleidet zu denken. Wir können das Kainzeichen nur an einem Körpertheile suchen, der unbekleidet getragen wurde, an einem Körpertheile, an dem es Jedermann auffiel.

Nun haben wir noch deutliche Spuren solcher Jahvezeichen. Es sind das Zeichen, die, wenn sie überhaupt jemals im ganzen Volke Israel üblich waren, sich in der historischen Zeit in die engeren Kreise der Personen zurückgezogen zu haben scheinen, die in einem besonders engen Verhältniss zu Jahve standen. Möglicherweise hat hierzu der Umstand beigetragen, dass in der Beschneidung ein jedem Israeliten eignendes Jahvezeichen vorhanden Neben diesem konnten sie entbehrlich erscheinen. Es sind Zeichen, die auf der Hand oder auf der Stirn, näher auf dem Stirnwinkel zwischen den Augen (Augenbrauen) angebracht wurden. Wir haben sie uns um so sicherer als Einschnitte oder als eintätowierte Figuren vorzustellen, als gerade diese Stellen noch jetzt vorzugsweise von den arabischen Frauen zur Anbringung von Tätowierungen benutzt werden. In Lane's vortrefflichem Buch über die Sitten und Gebräuche der heutigen Aegypter sind diese Figuren auf Tafel 13 abgebildet. Es ist aber schon S. 303 auf die culturhistorisch wichtige Erscheinung aufmerksam gemacht worden, dass sich absterbende cultische Bräuche in die Kreise der Frauen zurückzuziehn pflegen. Dort streifen sie ihre cultische Bedeutung vollends ab. Die Geschichte des weiblichen Putzes ist nur von diesem Gesichtspunkte aus zu schreiben. Es gilt das ebenso von der zum Schmucke angebrachten Tätowierung 1), wie von

<sup>1)</sup> Ueber die Tätowierung bei den alten Arabern vgl. W. R. Smith, Kinship and marriage in Early Arabia. Cambridge 1885, S. 212 ff.; über ihr Vorkommen bei den heutigen Arabern vgl. Lane a. a. 0. l, 25. 35. III, 169. Snouck Hurgronje a. a. 0. ll, 120 f. Sachau, a. a. 0. S. 307. Dass das Kainszeichen eine Stammmarke ist, ist W. R. Smith nicht entgangen.

den Schmuckgegenständen, die zu einem guten Theile nachweisbar ursprünglich Amulete vorstellen 1).

Eine deutliche Spur dieser alten Jahvezeichen findet sich Exod. 13, 9. Die Stelle rührt von einer redigierenden Hand her, die eine unverkennbare Aehnlichkeit mit den deuteronomistischen Redactoren verräth. Sie lautet: : es (nämlich die Passahfeier) sei dir אות על הורך של שוח אל שלהורך של הורך אות על הורך אות של הורך אות הורף אות של הורך הורף אות של הורף אות קרון ברון ברן עיניך. Dass וכרון, welches hier wie anderwarts als Synonym von אות auftritt, im alten Israel die Bedeutung eines cultischen Denkzeichens gehabt hat, d. h. eines Zeichens, das die cultische Zugehörigkeit in Erinnerung bringt, ergibt sich, abgesehn von Jes. 57, 8 »hinter der Thür und der Pforte stelltest du dein Denkzeichen auf«, und abgesehn von der Notiz Sach. 6, 14, dass die zu Sacharja's symbolischer Handlung benutzten Kronen als יברון im Tempel geblieben seien, aus mehreren Pentateuchstellen, die theils dem Priestercodex, theils redigierenden Händen angehören. Ein וַכֵּרוֹן ist für die Kinder Israel der aus den Pfannen der Korachiten hergestellte Altarüberzug Num. 17, 5 — v. 3 wird er statt dessen ein אוה genannt. Ebenso die silbernen Signaltrompeten Num. 10, 10. Aaron trägt als וְכֶּרוֹן die Schohamsteine auf den Schultern des Ephod, und sie heißen eben deshalb אַבני וְכֵּרוֹן Exod. 28, 12. 39, 7. Hier ist überall der enge Zusammenhang des Begriffes mit dem Cult und der Cultstätte deutlich. Dieser ist auch bei der bildlichen Anwendung des Wortes nicht zu verkennen, die uns Exod. 28, 29. 30, 16 begegnet. Nach der ersten Stelle trägt Aaron an der Orakeltasche die Namen Israels als וְכֵּרוֹן, in der zweiten wird das zum Dienst am Zelt verwandte Lösegeld so genannt.

Ein solches וְכְּדוֹן hat eine dem Kainszeichen analoge Bedeutung. Es erinnert Jedermann, also auch Jahve und Israel, an die besonderen Beziehungen, die zwischen Jahve

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Besonders deutlich ist im Semitischen dieser Zusammenhang beim Ohrring, im Aramäischen verräth es schon der Name.

und Israel bestehn. Daher kann es Exod. 13, 9 als bildlicher Ausdruck dafür gebraucht werden, daß die Passahfeier Israel daran erinnern soll, daß es Jahves Gebote zu halten hat, da dieser es mit mächtiger Hand aus Aegypten befreit hat. Was sonst das auf der Hand oder der Stirn angebrachte cultische Zeichen bewirkt, soll die Passahfeier bewirken. Der Gebrauch des Bildes setzt voraus, daß damals solche cultische Zeichen noch im Gebrauch waren.

Den speciellen Namen des im alten Israel auf der Stirn angebrachten cultischen Zeichens erfahren wir nun - und zwar vielleicht durch denselben Schriftsteller, der Exod. 13, 9 geschrieben hat — in v. 16 desselben Capitels. Dort wird die Redensart, die wir v. 9 lesen, dadurch variiert, dass statt וְכֵרוֹן der Name des Zeichens selbst eingesetzt wird. Es heißt von der Lösung der Erstgeburt: sie sei dir zu einem Zeichen auf deiner Hand הלשושם א בין ציניך, das uns Jahve mit mächtiger Hand aus Aegypten ausgeführt hat. Daran, dass totaphot der Name des auf der Stirn angebrachten Zeichens ist, läst der Parallelismus von v. 9 und 16 einen Zweifel nicht zu. Das tertium comparationis ist die Unvertilgbarkeit einer solchen Tätowierung. Sie läßt sich nicht wieder beseitigen. Ebensowenig wie diese Zeichen aus der Haut schwinden, sollen Israel die Gebote Gottes aus dem Gedächtnisse schwinden. Characteristisch ist für beide Verse, dass in ihnen ein Urtheil über diese Zeichen auf der Hand und der Stirn nicht abgegeben wird. Dass Israel ihrer nicht bedürfe, weil es am Passah und an der Lösung der Erstgeburt andere Denkzeichen habe, hat man kein Recht, aus den Versen herauszulesen.

Nicht so indifferent verhalten sich zu diesen cultischen Sitten zwei Stellen im Deuteronomium. Deut. 6, 8. 11, 18 begegnet uns als bildlicher Ausdruck für das Gebot, Gottes Gebote treu im Gedächtnisse zu bewahren, der Satz, man solle sie als 'ôth an die Hand schnüren und sie sollen zu

tôtaphôth zwischen den Augen werden. Die Wahl des Ausdruckes schnüren verschlechtert das Bild erheblich Schon um Denn etwas Angeschnürtes ist abtrennbar. deswillen ist diese Wendung des Bildes secundar. Die Wahl des Ausdruckes schnüren bedeutet bereits den Versuch einer materiellen Umdeutung. Es ist damit bereits der Weg beschritten worden, auf dem man im Judenthum zur Erfindung der Gebetsriemen, talmudisch thephillin jüdisch-hellenistisch Phylakterien gekommen ist. Stelle des Zeichens auf der Hand ist die Handthephilla, an die Stelle der tôtaphôth die Kopfthephilla getreten. Es sind Kapseln mit den Bibelabschnitten Exod. 13, 1-10. 11—16. Deut. 6, 4—10. 11, 13—21, die vermittelst Lederriemen am Kopf, da wo über dem Zwischenraum zwischen den Augenbrauen das Haupthaar beginnt, und am linken Oberarm befestigt werden. Durch die Einführung dieser gelang es vermuthlich, die alte Sitte der cultischen Tätowierung auszurotten. Man wird sie als heidnisch empfunden haben. Das dem Körper eingeritzte oder eingebrannte Zeichen wird, weil es religiös anstößig geworden war, durch ein religiös unanstößiges Surrogat ersetzt worden sein. Aehnlich ist auch an der Pforte in der Mezûzâ des Judenthums ein Surrogat an die Stelle eines alten cultischen Zeichens getreten. Das Gesetz hat sich darein geschickt, an die Stelle alten heidnischen Zaubers zu treten. Es ist das ein Weg, der ja auch in der christlichen Kirche vielfach beschritten worden ist. Die alte cultische Bedeutung der jüdischen Thephillin aber verräth sich nicht nur darin, dass diese aus sich schwer zu erklärenden Toilettegegenstände eben beim Culte getragen werden. Sie tritt auch in dem Glauben zu Tage, dass die Thephillîn die Dämonen abhalten. Zwar aus der gewöhnlich für diesen Glauben angeführten Belegstelle, dem Targum zum Hohenliede 8, 3, folgt es nur indirect, da die abstracte Möglichkeit zugestanden werden mus, dals sich der Schlussatz: רליח רשו לכזיקא לחבלא בי

damit mir die Dämonen nicht zu schaden vermögen« ur auf die Mezûzâ bezieht. Jedoch folgt es aus anderen eugnissen aus Talmud und Midrasch. Nach Berach 23ª at R. Jochanan die Thephillin mitgenommen, wenn r seine Nothdurft verrichtete, um gegen die Dämoen 1) geschützt zu sein. Und R. Isaak hat nach dem lidrasch zu Ps. 91, 7 den für rabbinische Auslegungsunst befremdlichen Umstand, dass zur Seite Israels 1000, u seiner Rechten aber 10000 fallen, dahin erläutert, dass ie Linke 1000 Engel beigesellt erhält, die Rechte aber 0000. Die Linke, an die man die Handthephilla bindet, ann schon mit tausend Engeln die Dämonen von sich ern halten, die Rechte muß mehr haben<sup>2</sup>). Und zu allem seberflus erklärt es sich nur aus diesem Glauben, dass ie Thephillin bei den griechisch redenden Juden συλακτήρια eisen, denn φυλακτήριον bedeutet Amulet \*).

Es scheint, dass diese Entwicklung, die zur Verrängung des alten Cultzeichens gesührt hat, erst nach em Exile eingesetzt hat. Im Exile dürste die Sitte noch ligemein verbreitet gewesen sein, sich die Cultzeichen inzuritzen. Nur unter dieser Voraussetzung wird der 'ers Jes. 44, 6 verständlich: Der wird sagen, "Jahves in ich", der sich mit dem Namen Jakob's nennen; der sine Hand beschreiben, "dem Jahve", der sich den Beiamen "Israel" geben. Dieser Vers setzt so gut die allemeine Anwendung dieser Sitte voraus, wie das Verbot er Tätowierung Lev. 19, 28 und die bildliche Verwenung des Brauches in den besprochenen Exodusstellen.

Es spricht nun alle Wahrscheinlichkeit dafür, dass

<sup>1)</sup> Die sich nach orientalischen Aberglauben mit Vorliebe in btritten aufhalten, vgl. z. B. Snouck Hurgronje II, S. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. G. Klein, die Totaphoth nach Bibel und Tradition in ahrbb. f. Protest. Theologie. Jahrg. 7 (1881) S. 679 f.

<sup>5)</sup> Der Ausdruck ist so geläufig, das davon weiter φυλακτηριάζω rich durch ein Amulet schütsen« gebildet worden ist.

das Kainszeichen mit einem der beiden Jahvezeichen identisch ist, die im alten Testamente erwähnt werden. Wir werden es auf der Hand oder auf der Stirn zu suchen haben. Bei der Wahl dieser Ausdrücke ist vorausgesetzt das das Zeichen auf der Hand und das Tôtaphôth-Zeichen verschiedene Zeichen gewesen sind. Dafür spricht wenigerst, dass nur für das Stirnzeichen der Ausdruck 1999 1 vorkommt, während ebenso consequent für das Zeichen auf der Hand das Wort 'ôth gebraucht wird, woraus zu schließen sein wird, daß es zwar unter den allgemeinen Begriff des Zeichens ('6th), nicht aber unter den specielleren eines tôtôphôth gefallen ist. Ist es nun vermessen, zwischen beiden Zeichen wählen zu wollen, trotzdem die Erzählung selbst darüber keine Auskunft gibt? Für die Stim spricht einmal die Vermuthung, dass diese Stelle des Körpers am häufigsten zur Anbringung von Zeichen dient. Die von uns bisher citierten Beispiele bestätigen das zur Genüge<sup>2</sup>). Auf sie weist nun auch der Umstand, daß eine Prophetenlegende, die uns 1 Kön. 20, 35 ff. erhalten ist, voraussetzt, dass die Propheten an ihrer Stirne kenntlich gewesen sind. Die Propheten zur Zeit der Omriden aber sind die Israeliten, unter denen wir aus den S. 307f. erörterten Gründen am ehesten ein Fortleben solcher alter Cultbräuche erwarten dürfen. Die Stelle lautet: »Einer von den Prophetenjüngern aber sprach auf Geheiss Jahves zu seinem Genossen: "schlag mich doch!" Aber der Mann weigerte sich, ihn zu schlagen. (36) Da sprach er zu ihm: , weil du auf die Stimme Jahves nicht gehorcht hast, wird 1) Die Aussprache des Wortes ist nur durch die Vocalisation

garantiert, die Consonanten gestatten Ex. 13, 16. Deut. 6, 8. 11, 18 auch den Singular τρου zu sprechen und die targumischen Formen κρεου, pl. γρου legen das geradezu nahe, vgl. S. 317.

<sup>2)</sup> Vgl. namentlich die S. 253 citirte Stelle aus Actius. Noch genauer entspricht es dem alttestamentlichen: swischen deinen Augen, wenn von den Griechen als Ort der Marke τὸ μεσόφρουν genannt wird, cf. Lucian, Piscator c. 46.



#### Das Kainszeichen.

dich, wenn du von mir gehst, der Löwe schlagen'. ging er von ihm hinweg. Der Löwe aber traf ihn und schlug ihn. (37) Hierauf traf er einen andern Mann und sprach zu ihm: ,schlag mich doch'. Und der Mann schlug ihn und schlug ihn wund. (38) Darauf ging der Prophet hin und stellte sich dem Könige in den Weg und verkleidete sich נאַמָר (39) Und als der König vorüber kam, schrie er den König an und sprach: Dein Knecht war mit ausgezogen mitten in die Schlacht. Da trat ein Mann aus und brachte einen anderen Mann zu mir und sprach: "Bewache diesen Mann! Sollte er trotzdem vermist werden, so wird deine Seele für seine Seele haften oder du wirst ein Talent Silber zahlen«. (40) Während nun dein Knecht hier und dort zu thun hatte, war jener verschwunden! Da sprach zu ihm der König Israels: Also lautet dein Urtheil: du hast selbst entschieden! (41) Er aber entfernte hurtig יסובר von seinen Augen. (42) Da erkannte der König, dass es einer der Propheten sei«. Der König ist Ahab. Die symbolische Handlung des Propheten tadelt, dass Ahab den kriegsgefangenen Syrerkönig Benhadad frei gegeben hat. Diesen stellt der Gefangene vor, den der Prophet zur Hut anvertraut erhalten haben will. Er lässt sich schlagen, damit ihn der König für einen im Kampfe verwundeten Krieger hält und anhört. Ueber den Augen aber macht sich der Prophet nicht etwa unkenntlich, damit der König seine Person nicht erkenne. Er ist ja nach dem Zusammenhange dem König deutlich persönlich unbekannt. Die Abnahme der Verhüllung bewirkt nur, dass der König erkennt, dass er einen Propheten vor sich hat. Deshalb kann sie aber auch nur den Zweck haben, zu verhindern,

<sup>1)</sup> Das nur hier und v. 41 vorkommende Rei lässt sich nicht mehr deuten. Würde es nur einmal vorkommen, so würde man geneigt sein, es für einen Textfehler zu halten und Ropfbund zu lesen.

dass der König sosort erkennt, dass ein Prophet mit ihm redet. Dann aber ist die vom Propheten vorgenommene Verhüllung nur verständlich, wenn er auf der Stirn ein Merkmal seines Prophetenstandes getragen hat, das auf andere Weise nicht zu verdecken war.

Die Vermuthung, dass die Propheten zur Zeit der Omriden das alte Jahvezeichen auf der Stirn getragen haben, stimmt zu Elias' Fellschurz und Jonadab's Rolle auf das Beste. Es findet sich vielleicht aber sogar in der Stelle Sach. 13, 6 eine Spur davon, dass sich diese für unser Empfinden so fremdartige Sitte in den Kreisen der Propheten bis in die nachexilische Zeit erhalten hat. Ich stelle das mit Absicht nur als eine Möglichkeit hin. Dem es sind Zweifel gestattet, ob uns der Text jenes Abschnittes heil überliefert worden ist, und es bedarf einer Emendation, um diese Beziehung auf das Prophetenzeichen zu gewinnen. Die Stelle spricht davon, dass in der messianischen Zeit die Abgötterei und die Prophetie ein Ende nimmt. Man schämt sich, Prophet gewesen zu sein, zieht den אַרַרה שָּעַר mehr an und leugnet, früher geweissagt zu haben. Wenn ein solcher Prophet dann gefragt wird: »was sind das für Narben בון יָדֶיך, so führt er sie auf einen profanen Anlass zurück. Die Lesart: zwischen deinen Händen ist sinnlos, da man dort keine Narben haben Der Zusammenhang wird aber sofort verständlich, wenn wir annehmen, dass zwischen יָרֵיך und יָרֵיך durch Homoioteleuton ausgefallen ist: עיניך ועל, also: envischen deinen Augen und auf deinen Händen. Die Nachbarschaft des אַרֶרה שָעֵר dient dieser Vermuthung zur Bestätigung. Denn er kann seine Abstammung vom Fellschurze Elia's auch dann nicht verleugnen, wenn er ein härener Mantel gewesen sein sollte.

So wird es als wahrscheinlich gelten müssen, dass das Kainszeichen mit den totaphoth Israels identisch oder mit ihnen verwandt gewesen ist. Für Kain eine Art Adels-

diplom und Document seines Jahvecultes, ist es von Israel nach den speciellen israelitischen Empfindungen umgedeutet worden, die das Leben und Treiben Kains einflößte. Die landläufige Vorstellung ist zwar im Unrechte, wenn sie von der Voraussetzung ausgeht, daß Kain der Stempel eines Verbrechens aufgedrückt worden sei, was sich schon in der jüdischen Deutung findet, aber wahrscheinlich im Rechte, wenn sie das Zeichen Kains auf Kains Stirne sucht 1).

Ueber die Gestalt des Tôtaphôth-Zeichens wissen wir gar nichts. Die Ueberlieferung schweigt darüber völlig. Und ein Schlus aus der Etymologie ist ganz unsicher. Er erscheint nicht zulässig, sich um desswillen unter totaphôth einen Bandstreifen oder ein bandähnliches Ornament vorzustellen, weil das Prophetentargum Davids Armspange 2 Sam. 1, 10 und den Turban Ez. 24, 17. 23 durch known ersetzt. Denn das geschieht, weil die Uebersetzer an die Thephillin denken, die sie mit room identificieren. Uebersetzt doch Trg. Onkelos Exod. 13, 16. Dt. 6, 8. 11, 18 room geradezu mit popp. Auch im Trg. I zu Esth. 8, 15 ist popp nur eine Bezeichnung der Kopfthephilla<sup>2</sup>).

Unser Resultat ist nun aber auch für die Erklärung der Erzählung von Kain und Abel nicht ohne Bedeutung. Wir lernen daraus einmal, dass alle Reflexionen ihr Ziel versehlen und die Deutung auf Abwege bringen müssen, die die Sage mit dem Vorhergehenden und Folgenden verknüpsen. Dann, dass für die Sage und ihre Deutung nur solche Züge von Bedeutung sind, die in dem Leben und Treiben der Keniter ihren Hintergrund haben. Die Reslexionen über die nach dem Sündensall rasch wachsende Macht der Sünde sind ebenso Spinnewebe, wie die Versuche, die Sage für die Entwickelung des Opfercultus zu verwerthen. Höchstens der Redactor, der die Sage hier

<sup>1)</sup> Vgl. *Eisenmenger*, entdecktes Judenthum. 1700. Bd. II, S. 455.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. hierüber wie über den talmud. Sprachgebrauch *Levy*, Chald. Wörterbuch I, 299.

placiert hat, könnte an solche Dinge gedacht haben. Doch ist das auch wenig wahrscheinlich. Ebenso ist es ganz überflüssige Mühe, sich den Kopf darüber zu zerbrechen, weshalb Gott Kains Opfer nicht annimmt, wohl aber das Abels und wodurch er das zum Ausdrucke bringt. Das sind für die Erzählung nichts als Hülfslinien, um den Mord zu erklären. Diesen braucht die Sage, um Kains unruhiges Leben und das Jahvezeichen der Keniter zu deuten. Daher fehlt auch jede Reflexion darüber, weshalb Gott Kain der Blutrache entzieht. Dass er ihr entzogen worden ist, lehrt ja der Augenschein Auch die Figur Abel's ist für die Sage ohne specielles Interesse. Was die Sage vom Ahnen Kain erzählt, hat für sie nur insoweit Bedeutung. als es den Zustand der Keniter erklärt. Die Hülfslinien aber, die die Sage zieht, um die Entstehung dieses Zustandes erklären zu können, sind ihr gleichgültig. es nöthig findet, sie zu ergänzen¹), zerstört die Naivetät der Erzählung, trägt in sie fremde Gedanken ein und ist daher von ihrem Verständniss weit entfernt.

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. E. Roufs, das Alte Testament, übersetzt, eingeleitet und erläutert. Bd. 3, S. 210.

### Miscellen.

# 1. 1 Sam. 25, 34.

In meinen Marginalien S. 15 habe ich zu 1 Sam. 28, 15 מַקְרָאָה nachgewiesen, dass die massoretische Schreibung uns da und dort die Wahl zwischen zwei Lesarten lässt und dass die bisher üblichen Künsteleien zur Erklärung einer solchen Unform übel angebracht seien. Derselbe Fall liegt auch 1 Sam. 25, 34 vor, in לוֹלֵי מְהַרָהָ וַהַּבֹאֹתִי. wöhnlich hat man וחבארו als Verschreibung erklärt (Strack, hebr. Gr. 5 S. 44\*), und lässt sie meist durch das folgende לקראורי veranlaist sein; so Thenius; mit Verweisung auf ihn Erdmann, Wellhausen; ebenso Stade, Gr. § 556d, zuletzt, mit Dr. Weir, Driver. Klostermann scheidet sich auch hier ab und deutet es וַמְבֹאָי אָהָי. Andererseits hatte schon Ewald (§ 191c) mit andern darin eine Doppelbildung gesehen, aus Imperfekt und Perfekt. Eine solche liegt auch in der That vor, nur freilich, dass sie nicht in der wirklichen Sprache einst vorkam, sondern dass uns zur Wahl gestellt ist, ob wir das Perfekt בארן (nach Bär וֹבָאתו bezhw. (Stade § 438b) ובאחו, oder das Imperfekt lesen wollen. Das letztere wird das bessere sein. Denn bei der Verbindung zweier Verba zu einem Begriff ist es nicht notwendig, dass beide Verba genau im gleichen Modus stehen, also hier nach מְהַרָּתְ auch das zweite im Perfekt. Es kann statt dessen auch das Imperfekt mit 1 cons. eintreten. Das beste Beispiel dafür bietet Jos. 7, 7 לו הואַלנו וַנְשֵׁב; s. Ges. Kautzsch 25 § 111 letzte Anmerkung, § 120, 2a, A. 1., Driver, Tenses § 140. Die vorliegende Form ist deswegen interessant, weil in diesem Fall schon die späteren Massoreten sie nicht mehr verstanden haben,

### 2. Psalm 132, 15.

An אֵירָה scheint keiner der neueren Psalmen-Erklärer Anstoß genommen zu haben; höchstens grammatikalisch, indem man es = אֵירָה nahm, so Delitzsch, Hupfeld-Nowack und andere. Und doch ist es inhaltlich höchst auffallend. Man lese nur im Zusammenhang:

Jahwe hat Zion erkoren,

Als Wohnsitz für sich begehrt:

Dies ist meine Ruhestatt für immer,

Hier will ich wohnen, denn ich habe sie gern.

Ihre Kost, will ich segnen, ja segnen.

So Bäthgen; ihren Vorrat Delitzsch, ihre Nahrung Hupfeld mit der von Nowack gestrichenen Begründung: poetisch = בְּחַבּ (wie מְבֵּרָם); ebenso Kautzsch.

Aber wo im ganzen Kanon ist της oder auch στης ohne weiteres — Nahrung, Nahrungsstand? Kein Wunder, dass der Schreiber des Codex Alexandrinus und Veronensis, und der erste des Sinaiticus — aber beileibe nicht, wie Baethgen im Handkommentar schreibt, der »Cod. Vat. « — χήραν aus θήραν gemacht haben. Mir ist es so gut wie gewis, dass es της statt της heißen muss:

Sion will ich segnen, ja segnen.

Und nun wird aufgezählt, worin der Segen besteht, wem er zu gut kommt: den Armen, den Priestern, den Frommen, dem Fürsten. Ich glaube es genügt, ein einzigesmal auf den Uebergang von V. 14 zu 15 aufmerksam zu machen, um trotz 15<sup>b</sup> recht gewichtige Bedenken gegen dies allgemein angenommene Ty zu erwecken, auch angesichts des sonst im allgemeinen richtigen Grundsatzes: proclivi scriptioni praestat ardua.

Ulm, den 7. Mai 1894.

E. Nestle.

Bibliographie.

321

# Bibliographie.

arti, K., Der gegenwärtige Stand der alttestamentlichen Wissenschaft s. Theol. Zeitschr. a. d. Schweiz XI (1894), S. 21 ff. 76 ff. uenen, A., Gesammelte Abhandlungen zur Biblischen Wissenschaft. Uebersetzt v. K. Budde. Mit Bildnifs u. Schriftenverzeichnifs. Freiburg i. B. u. Leipzig 1894. XV, 511 S. 8°. achmann, Joh., Alttestamentliche Untersuchungen. Berlin 1894. N. 112. XXVIII. 8°. Vigouroux, F., Manuel biblique, ou cours d'écriture sainte. 8° éd. T. 2. Livres historiques, sapientiaux, prophét. Paris 1894. 709 S. erger. S., Quam notitiam linguae hebraicae habuerint Christiani

erger, S., Quam notitiam linguae hebraicae habuerint Christiani medii aevi temporibus in Gallia. Paris 1893. XII, 61 S. 8°. Halévy, J., Recherches bibliques. — Notes pour l'interprétation des Psaumes (Ps. 7. 74, 5). — 1; s. Rev. sém. 1894, S. 97 ff.

reen, W. H., Dr. Briggs' Higher Criticism of the Hexateuch s. Presbyterian and Reformed Review, Oct. 1893, S. 529—561. heyne, T. K., The Founders of Old Testament Criticism. New York 1893. (Imported)

rooker, Jos. H., The new Bible and its new uses. Boston 1893. III, 286 S. 16°.
uxley, T. H., Science and Hebrew Tradition. New-York 1894.
XVI, 372 S. 12°. (Sammlung bekannter Aufsätze polemischen XVI, 372 Inhaltes.)

Moorehead, W. G., Outline studies in the Books of the Old Testament. New-York u. Chicago 1894. 363 S. 12°.

Sayce, A., The higher criticism and the verdict of the monuments. 2°d ed. London 1894. 566 S. 8°.

Schmauk, T. E., The negative criticism and the Old Testament;

an all-around survey of the negative criticism from the orthodox point of view, with some particular reference to Cheyne's Founders of Old Testament Criticism. Lebanon, Penna. 1894. 234 S. 12°.

pieker, G. F., The negative criticism of the Old Testament. 8. Lutheran Church Review, Oct. 1893, S. 335—348. (Richtet sich besonders gegen Cornill.)

sign pesonders gegen Cornill.)
issell, E. C., Metrical theories as to Old Testament poetry s.
Presbyterian and Reformed Review, July 1893, S. 440—449.
Edersheim, A., Bible History. New-York u. Chicago 1893.
7 vols. 12°. (Neudruck.)
Vatson, W. S., A critical copy of the Samaritan Pentateuch (dated 1232 A. D.) s. Presbyterian and Reformed Review, Oct. 1893, S. 656—662.

† Hechler, W. H., An ancient papyrus manuscript of the Septuagint s. Transact. of the 9th Congr. of Orient. II, 331 ff.

Nestle, Eberh., Etwas Antikritisches zu dem kritischen Briefe über die falschen Sibyllinen (zur Septuaginta von Deut. 32, 11) s. Philologus Lill (N. F. VII) 1894, Heft 1, S. 199 f.
† Derselbe, The Variorum Septuagint s. Transact. of the 9th Congr. of Orient. II, 57 ff.

König, X., Essai sur la formation du canon de l'Ancien Testament (Thèse). Paris 1894. 73 S. 8°.

Smith, W. Robertson, Das alte Testament, seine Entstehung und Ueberlieferung. Grundzüge der alttestamentlichen Kritik in populär-wissenschaftlichen Vorlesungen dargestellt. Nach der 2. Aufl. ins Deutsche übtr. v. J. W. Rothstein. Freiburg i. Br. u Leipzig 1894. XIX, 446 S. 8°.

Reufs, E., Das alte Testament, übersetzt, eingeleitet u. erläutert. Hrsg. v. Erichson u. Horst. Braunschweig 1893. 94. Lief. 25—30.

**-3**0. 25-

Die heilige Schrift des A. T., in Verb. m. Baethgen, Guthe u. a. m. übers. u. hrsg. v. E. Kautzsch. Lief. 10, 1. 2. Freiburg i. Br. u. Leipzig 1893. 94. S. 881—1012. 81—219. I—XX. 8°. Green, W. H., Klostermann on the Pentateuch s. Presbyterian and Reformed Review, Apr. 1894, S. 261—286.

Derselbe, The Pentateuchal Question; IV., Ex. 13—Dt. 34, a. Hebraica, VIII, S. 174—243.
† Hirsch, S. R., Der Pentateuch. Uebers. u. erkl. 3. Theil. Levit. 3. Aufl. Frankfurt a/M. 1893. 648 S. 8°.

vit. 3. Aufl. Frankfurt a/M. 1893. 648 S. 67.

† Klostermann, Beiträge zur Entstehungsgeschichte des Pentateuchs. 6. Das chronologische System des Pentateuchs s. Neue kirchl. Zeitschr. 1894, 3, S. 208 ff.

† Rowland, A. P., The Pentateuch. Philadelphia 1893. 96 S. 169.

† Pinches, Th. G., The new version of the creation-story s. Trans. of the 9th Congr. of Or. II, 190 ff.

† Kipp, P. E., Is Moses scientific? First chapter of Genesis tested by the latest discoveries of science. New-York & Chigago 1894.

by the 120. † Halévy, J., La création et les vicissitudes du premier homme s. Rev. sém. 1893, 193 ff. † Cooper, T., Evolution, the stone book, and the Mosaic record of creation. Cincinnati 1893. V, 188 S. 16°. † Guidi, J., Sopra Genesi 2, 19 s. Transact. of the 9th Congr. of Or. II, 64ff.

† Semeria, J. B., La cosmogonie mosaïque s. Rev. bibl. 1894,

S. 182 ff.

† Girard, R. de, Le déluge devant la critique historique. 1. partie. Fribourg 1893. XII, 374 S. 8°. Arnolt, W. Muss, The Chaldean account of the Deluge; a revised translation s. Biblical World, Feb. 1894, S. 109—118. † Simpson, W., The tower of Babel and the Birs Nimrod s. TSBA. 1893, 307 ff

1893, 307 ff. † Zimmels, B., Zur Geschichte der s. M. f. d. W. d. J. 1893, S. 168 ff. B., Zur Geschichte der Exegese üb. d. Vers Gn. 49, 10

- † Denniston, J. M., Exodus, an autobiography of Moses, with the four following books. London 1894. 246 S. 8°.

  Bacon, B. W., The triple tradition of Exodus. Hartford 1894.

  LVIII; 382 S. 8°.

  \*\*Polyagraphy A. Do Paragritica de Diene 1894.

- the four following books. London 1894. 246 S. 8°.

  Bacon, B. W., The triple tradition of Exodus. Hartford 1894. LVIII; 362 S. 8°.

  † Montagne, A., De l'apparition de Dieu à Moyse sur le mont Horeb s. Rev. bibl. 1894, 232 ff.

  Eerdmans, B. D., De beteekenis van Elohim in het Bondsboek s. Theol. Tijdschr. XXVIII, 3 (Mei), S. 272 ff.

  Green, W. H.. Critical views respecting the Mosaic Tabernacle s. Presbyterian and Reformed Review, Jan. 1894, S. 69—88.

  Böklen, Bemerkung zu Dt. 33, 12 s. Theol. Stud. u. Krit. 1894, S. 365 f.

  Potwin, T. S., The composition and date of Deuteronomy s. Bibliotheca Sacra, Jan. 1894, S. 1—19; Apr. 1894, S. 231—245. (Das Deut. nicht später als das Zeitalter Salomo's.)

  Cooke, G. A., The history and Song of Deborah; Judges IV and V. New-York 1894. 57 S. 16°. (English.)

  Ley, Emendationen zu 1 Sam. 9, 24 u. zu Jes. 53 s. Theol. Stud. u. Krit. 1894, 367 f,

  Farrar, F. W., The second Book of Kings (Expos. Bibl.). London 1894. 498 S. 8°.

  Buhl, F., Jesaja, oversat og fortolket. 8. Hefte (Slutning), Kjobenhavn 1894. 132 S. 8°.

  Bachmann, Joh., Zur Textkritik des Propheten Jesaia (cp. 1—15) s. dess. alttest. Studien. Berlin 1894, S. 97 ff.

  Lagrange, M. J., L'Apocalypse d'Isaie (24—27) à propos des derniers commentaires s. Rev. bibl. 1894, S. 200 ff.

  Huizinga, A. H., Practical exegesis of Isaiah 40, 3 s. Presbyterian and Reformed Review, Jan. 1894, S. 88—94.

  † Kohut, A., Discussions on Isaiah (52; 13, 53) from an unpublished manuscript of the sixteenth century. New-York 1893. 38 S. Martin, W. W., The Suffering Servant as recorded in Isaiah 53 s. Bibliotheca Sacra, Jan. 1894, S. 143—157.

  † Bruston, E., De l'importance du livre de Jérémie dans la critique de l'Ancien Testament. Montauban 1893. 118 S. 8°.

  Bleeker, L. H. K., Jeremia's Profetieën tegen de Volkeren (Cap. 25, 46—49). Groningen 1894. 215 S. 8°. (Diss.)

  Skip with, G. H., Note on the second Jeremiah s. The Jew. Quart. Rev. VI, 23, S. 586.

  † Blake, B., How to read the Prophets. Part 4. Ez. Edinburgh 1894. 234 S. 8°.

  † Valeton jr.,

- 280 S. 8°.

  Skip with, G. H., On the Structure of the Book of Micah and on Is. II, 2—5 s. The Jew. Quart. Rev. VI, 23, S. 583 ff.

  Bickell, G., Das alphabetische Lied in Nahum I, 2—II, 3 s. Beiträge zur Sem. Metrik I in SWAW., Phil.-hist. Cl., CXXXI.

  Bachmann, Joh., Zur Textkritik des Propheten Zephania s. Theol. Stud. u. Krit. 1894, S. 641 ff.
- 21 \*

Kuiper, A. K., Zacharia IX.—XIV. Eene exegetisch-critische Studie. Utrecht 1894. 172 S. 8°. (Diss.) Bachmann, Joh., Kaleb oder Maleachi? s. dess. alttest. Studien. Berlin 1894, S. 102 ff.

Derini 1094, S. 102 II.

Textus psalmorum mass. omnibus vers. antiquiss. dilig. comparatis probatur et examinatur a. P. J. Bachmann. 1. pars (Vs. 1—20). Appendix: Fragmentum de psalmis gradualibus aethiopice scriptum. Berlin 1894. XXXVI S. 4°.

Beer, G., Individual- u. Gemeindepsalmen. Ein Beitrag zur Erklärung des Psalters. Marburg 1894. CI, 92 S. 8°.

† Maclaren, S., The Psalms. Vol 2 (Ps. 39 to 89). London 1893. 300 S. 8°.

300 S. 8º.

Peters, J. P., The development of the Psalter s. New World, June 1893, S. 285—311.

1893, S. 285—311.
† Schilling, J., Bibel-Studie über Ps. 71. Riga 1893. 15 S. 8°. Bachmann, Joh., Was heißt >Sela<? s. dess. alttest. Studien Berlin 1894, S. 39 ff.
† Bau dissin, W. W., Die alttestamentliche Spruchdichtung. Marburg 1893. 24 S. 8°.
† Malan, S. C., Original notes on the book of Proverbs. Vol 3. (Ch. 21—31). London 1893. VIII, 603 S. 8°.
Bickell, G., Das Buch Job nach Anleitung der Strophik u. der Septuaginta auf seine ursprüngliche Form zurückgeführt u. im Versmaße des Urtextes übersetzt. Wien 1894. IV, 69 S. 8°.
Duhm, B., The Book of Job s. New World, June 1894, S. 328—344.
† Skarstedt, C. W., Jobs bok. Grundtext enligt oversatt och delvis förklarad. Lond. 1894. 82 S. 8°.
Budde, K., The Song of Salomon s. New World, Mar. 1894, S. 56—77.
Bickell, G., Kritische Rearbeitung der Verster.

Bickell, G., Kritische Bearbeitung der Klagelieder s. W. Z. f. d. K. d. M. VIII, Hft. 1, S. 101 ff. (Mit » Nachträgen « zu Job S. 121.)

Greenup, A. W., A short commentary on the Book of Lamentations. I. Hertford 1893. IV, 52 S. 80.

Beermann, G., Das Buch Daniel übers. u. erkl. Göttingen 1894. LI, 84 S. (= Handkomm. z. A. T. hrsg. v. Nowack. III. Abth. 3. Bd. 2. Theil).

Hinkley, W. A., The Book of Daniel; its prophetic character and spiritual meaning. Boston 1894. II, 192 S. 12°. (Der Ver-† Hinkley, W. A.,

fasser ist Swedenborgianer).

† Howorth, J. H., A criticism of the sources and the rel. importance and value of the canonical book of Ezra and the apocryphal book known as Esdraz I s. Transact. of the 9th Congr. of Or. II, 68 ff.

Stave, E., Daniels bok översatt och i korthet förklarad. Upsala 1894. XXX, 252 S. 8°. † Stave

Thielmann, Ph., Die lateinische Uebersetzung des Buches Sirach s. Arch. f. latein. Lexikographie u. Gramm. VIII, 4 (1893). S. 501 ff.

† Gaster, M., An unknown Hebrew version of the history of Judith (No. 82 of my collection of Hebrew MSS.) s. PSBA. XVI (1894) S. 156 ff.

- Bacon, B. W., The calendar of Enoch and Jubilees s. Hebraica, VIII, S. 124-131.

  Réville, J., La résurrection d'une Apocalypse, le livre d'Hénoch s. RÉJ. 1893, Oct.—Déc., Actes et conférences, p. Iff.

  † Basset, R., Les apocryphes éthiopiens, traduits en français.

  I. Le livre de Baruch et la légende de Jéremie. Paris 1893.

  43 S. 80.
- † Les Apocryphes Éthiopiens. Traduits en français par R. Basset. III. L'ascension d'Isaïe. Paris 1894. 59 S.

- A Concordance to the Septuagint and the other Greek Versions of the Old Testament by E. Hatch and H. Redpath. Part III. Επαίρειν—Τωβήλ. Oxford 1893. S. 505—696. 4°.
  † Hebrew and English Lexicon of the Old Testament, based on Gesenius as translated by E. Robinson. Ed. by F. Brown. Part 3. Oxford 1894. 4°.
  † Ball, C. J., An elementary Hebrew Grammar, with inductive exercises and readings from the Old Testament. With introduction by R. F. Weidner. New-York u. Chicago 1893. 438 S. 8°.
  † Bardowicz, L., Das allmähliche Ueberhandnehmen der matres lectionis im Bibeltexte u. das rabbinische Verbot, die Defectiva plene zu schreiben s. Monatsschr. f. G. u. W. d. J. 38, NF. 2, S. 117 ff. 157 ff.
  Barth, J., Zur vergleichenden Grammatik. (Die Vocale der ver-
- Barth, J., Zur vergleichenden Grammatik. (Die Vocale der vermehrten Perfecta. Zu den Vocalen der Imperfect-Präfixe. Das Alifu'l Waşli) s. ZDMG. 48, S. 1 ff.

  Lambert, M., De l'emploi du Lamed en Araméen biblique devant le complément direct s. RÉJ. t. 27, No. 54, S. 269 f.

  Levin, S., Versuch einer hebräischen Synonymik. I. Die hebräischen intransitiven Verba der Bewegung. Königsberg 1894. 49 S.
- schen intransitiven Verba der Bewegung. Königsberg 1894. 49 S. 8°. (Diss.)

  † Lederer, Ph., Hebräische u. chald. Abbreviaturen. Frankfurt a/M. 1893. 48 S. 8°.

  † Nathan, S. P., die Tonzeichen in der Bibel. Hamburg 1893. 42 S. 4°, (Progr.)

  Schwabe, Fritz, Die Genusbestimmung des Nomen's im biblischen Hebräisch. Jena 1894. 32 S. 8°. (Diss.)

  † Maggs, J. T. L., An introduction to the study of Hebrew. London 1894. 180 S. 8°.

  Pick, B., The Vowel Points Controversy s. Hebraica, VIII, S. 150—173.

  † Zerweck. N.. Die hebräische Präposition min. Leipzig 1893.
- † Zerweck, N., Die hebräische Präposition min. Leipzig 1893. 32 S. 8°. (Diss.)
- Sanday, W., Inspiration, eight lectures on the early history and origin of the doctrine of Biblical Inspiration. New-York 1893. XXIV, 464 S. 8°. (Bampton Lectures.)
  † Sellin, Das Hauptproblem der altisraelitischen Religionsgeschichte. A. Einleitung. B. Jahves Verhältnis zu dem Volke Israel nach altisraelitischer Vorstellung s. Neue kirchl. Zeitschr.
  - 1894, S. 316 ff.

- † Tiele, C. P., Geschiedenis van den Godsdienst in de oudheid tot op Alexander den Groote. 1ste deel, 2te helft. Amsterdam 1893. S. VII—XVI, 205—410. 8°.

  Chambers, T. W., The function of the Prophet s. Presbyterian and Reformed Review, Jan. 1894, S. 48—68.

  † Karppe, S., Le prem. jour du 7° mois comme le jour de la trompette sacrée s. Rev. sém. 1894, S. 146 ff.

  † Rees, J. D., The Muhammadans, 1001—1761 A. D. New-York 1894. VII, 192 S. 16°. (Epochs of Indian History.)

  † Robert, Ch., La révélation du nom divin Jéhovah s. Rev. bibl. 1894, S. 161 ff.

  Trümpert, Rud., Die Grundzüge der Anschaumgen der attiente

- Trümpert, Rud., Die Grundzüge der Anschauungen der atttestamentlichen Propheten. Darmstadt 1894. 22 S. 4°. (Progr.) † Van Hoonacker, A., Le lieu du culte dans la législation rituelle des Hebreux I. s. Le Muséon, 1894, S. 195 ff. Vloten, G. van, Dämonen, Geister und Zauber bei den alten Arabern (Schluss) s. W. Z. f. d. K. d. M. VIII, Hft. 1, S. 59 ff.
- † Rühl, Fr.. Die Tyrische Königsliste des Menander von Ephesos s. Rhein. Mus. N. F. XLIX, 565 ff.

  Niese, B., Josephi epitome adhuc inedita pars VII. Marburg 1894. 25 S. 4°. (Progr.)
  † Derselbe, De testimonio Christiano quod est apud Josephum Antiqu. Jud XVIII, 63 sq. disputatio. Marpurgi 1893. 10 S. 4°.
  † Schmidt, W., De Flavii Josephi elocutione observationes criticae. Leipzig 1894. 110 S. 8°. (S.-A. aus Jahrb. f. class. Philol. 20. Suppl.-Bd.)
  Unger, Die Tagdata des Josephos. München 1894. 40 S. 8°. S.-A. aus SMAW., phil. hist. Cl. 1893, Bd. II, Hft. 4, S. 453 ff.
  Bäck, S., Die Geschichte des jüd. Volkes u. seiner Litteratur vom babyl. Exile bis auf die Gegenwart. 2. Aufl. Frankfurt a/M. 1896. XVIII, 546, 104, XII S. 8°.
  † Chotzner, The life of the Hebrew woman s. The Imp. et As. Quart. Rev. 1894, S. 438 ff.
  Friedländer, M., Zur Entstehungsgeschichte des Christenthums. Ein Excurs von der Septuaginta zum Evangelium. Wien 1894. 172 S. 8°.

- Ein Excurs von der Septuaginta zum Evangelium. Wien 1894. 172 S. 8°.

  † Geikie, C., Landmarks of Old Testament history, Samuel to Maleachi. London 1894. 512 S. 8°.

  † Graetz, H., History of the Jews. Vol. III. Philadelphia 1894. IX, 675 S. 8°.

  † Hervey, A. C., The sejourn of the Israelites in Egypt. s. The Expos. 1893, Dec., S. 446 ff.

  † Le Page Renouf, P., Where was Tarshish? s. PSBA. XVI, 4 (1894), S. 104 ff. 138 ff.

  † Meyer, F. B., Joshua and the Land of Promise. New-York u. Chicago 1893. 210 S. 12°.

  † de Moor, Fl., Essai sur les enchainements de l'histoire biblique, égyptienne et babylonienne depuis le 23° jusqu'au 15 siècle avant notre ère. Paris & Lyon 1893. 95 S. 8°.

  Nowack, W., Lehrbuch der hebräischen Archäologie. Freiburg

- i. B. u. Leipzig 1894. Bd. 1. Privat- u. Staatsalterthümer. XV, 396 S. Bd. 2. Sacralalterthühmer. VIII, 323 S. 8°.
  † Renan, E., Histoire du peuple d'Israel. t. 5. Paris 1893.
  431 S. 8°.

=

- 431 S. 8°.

  Derselbe, Geschichte des Volkes Israel. Deutsch v. E. Schaelsky. 3. Bd. Berlin 1894. IV, 510 S. 8°.

  † Réville, A., Les Hérodes et le rêve hérodien s. R. de l'hist. des rel. 1894, S. 1ff.

  † Smith, R. Bosworth, Carthage and the Carthaginians. New ed. New-York 1894. XXVIII, 388 S. 12°.

  † Terrier de Loray, Une question de chronologie biblique (Gen. 11) s. Rev. des quest. hist. 1894, S. 597 ff.

  † Tiele, C. P., West-Azië in het licht der jongste ontdekking. Leiden 1893. 27 S. 8°.

  Wellhausen, J., The Babylonian Exile s. New World, Dec. 1893, S. 601—611.
- S. 601—611.
  - † Williamson, G. C., The money of the Bible. Illustr. London 1894.
  - Zahm, J. A., The age of the human race according to modern science and Biblical chronology s. Amer. Catholic Quar. Review, Apr. 1893, S. 225—248; July 1893, S. 562—588.
  - Z. D. P. V. XVI, Heft 4. Schick, C., Die Baugeschichte der Stadt Jerusalem in kurzen Umrissen von den ältesten Zeiten bis auf die Gegenwart dargestellt. Einsler, A., Beobachtungen über den Aussatz im heiligen Lande. Asmussen, P., Die zehn Stämme. Röhricht, R., Zur Bibliotheca geographica Palästinae. Berichtigungen. Stockmayer, Th., Register
    - zehn Stamme.

      Palästinae. Berichtigungen. Stockmen.

      zu Bd. 11-15.

      Bd. XVII, Heft 1. Schick, C., Baugeschichte der Stadt Jerusalem (Fortsetz.). Melander, H., Hakeldama. Gelzer, H.,

      Zu der Beschreibung Palästina's des Georgios Kyprios. Einstant L.. Mär Eljäs, el Chadr u. Mär Dschirjis. Hartmann,
  - Zu der Beschreibung Palästina's des Georgios Kyprios. Einsler, L., Mär Eljäs, el Chadr u. Mär Dschirjis. Hartmann, M., Das Bahnnetz Mittelsyriens.

    Heft 2. Einsler, L., Mär Eljäs, el-Chadr u. Mär Dschirjis (Schlus). Schick, C., Die Baugeschichte der Stadt Jerusalem (Fortsetzung). Palmer, P., Das jetzige Bethlehem. Röhricht, R., Die Jerusalemfahrt des Heinrich von Zedlitz (1493). Gold ziher, J., Das Patriarchengrab in Hebron nach Al-Abdari.
    Pal. Explor. Fund. Quart. Stat. Jan. 1894. Notes and News. Notes from Herr Baurath Schick: 1. Tabitha's Tomb and St. Peter's Church at Jaffa. 2. Excavations by the Augustinian Brethren on Mount Zion. 3. Notes of Changes in Jerusalem Buildings, etc. Hanauer, J. E., Notes on the Skull Hill. Baldensperger, P. J., Orders of Holy Men in Palästine (Answers to Questions). Glaisher, Jam., On the Fall of Rain at Jerusalem in the 32 years from 1861 to 1892, with Diagram and Tables. Meteorological Report from Jerusalem for year 1884. Schiel, V., Une Tablette Palestinienne Cunéiforme. Conder, C. R., The Jews under Rome. Notes on the October Quart. Stat. The City Sehlala. Fox, C., Circle and Serpent Antiquities.

Antiquities.

April 1894. — Notes and News. — Bliss, F. J., The Recent Pilgrimage to Jerusalem. — The Church over Jacob's Well. A Lebanon Cliff Castle. Marble Fragment from Jebail. — Curtis, C. H., The Sidon Sarcophagi. — Baldensperger, P. J., Birth, Marriage and Death among the Fellahin of Palestine. — Glaisher, Jam., Meteorological Report from Jerusalem. — Gehick, I. Note on the new German Church in the Muristan, and the Discovery of an Ancient Wall. 2. Note on the Winged Figure in Baron Ustinoff's Collection. — Hanauer, J. E., Notes on the Winged Figure, the Supposed Site of the House of the Nuns of Bethany, the Hand of Might, the Ruin of the Jews near Bether, and on the Good Morning Castle in Wady Halule. — Clair, G. St., Jerusalem Topography. — Henderson, Arch., Cana and Megiddo. — Note on a Bronze Medal from the Jaulan.

† Ainsworth, W. F., The Ahmetha's or Eobatanas of Western Asia s. PSBA. 1893, S. 425 ff.

† Bädeker, K., Palestine and Syria. Handbook for travellers. 2nd ed. revised & augmented. London 1894. 556 S. 8°. Auch: New-York (imported). CXX, 444 S. 12°.

Bliss, F. J., A manual of many cities; or Tell el Hesy excavated. New-York 1894. 201 S. 8°. (Palestine Exploration Fund.)

† Gladstone, J. H., Ancient metals from Tell-el-Hesy s. PSBA. 1894, S. 95 ff.

† Neil, J. A., Pictured Palestine. New-York 1893. IV, 322 S. Peters, J. P., Notes of Eastern Travel s. Amer. Journal of Archaeology, VIII, S. 325—334. (The ancient Roman road from Philadelphia to Gerasa; Inscriptions at Jerash; Palmyrene roads; El Uz and el Kuthr; Inscription from Yer Kapu Broussa.)

Starck, E. v., Palaestina und Syrien vom Anfang der Geschichte bis zum Siege des Islam. Lexicalisches Hülfsbuch für Freunde des Heiligen Landès. Berlin 1894. VII, 168 S. 8°. April 1894. — Notes and News. — Bliss, F. J., The Recent Pilgrimage to Jerusalem. — The Church over Jacob's Well. A

des Heiligen Landès. Berlin 1894. VII, 168 S.

- † Ball, C. J 1893, 392 ff. J., The origin of the Phoenician alphabet s. PSBA.

- † Baillet, A., Études sur les inscriptions hétéennes s. Rec. de tr. r. à la phil. et à l'arch. ég. et ass. XIV, p. 161 ff.

  Müller, D. H., Egyptisch-Minäischer Sarkophag im Museum zu Gizeh s. W. Z. f. K. d. M. VIII, Hft. 1, S. 1 ff.

  Derselbe, Noch einmal die Sarkophag-Inschrift v. Gizeh. Ebenda Hft. 2, S. 161 ff.

- Derselbe, Palmyrenica aus dem British Museum II s. W. Z. f. K. d. M. VIII, Hft. 1, S. 11 ff.
  † Oppert, J., La plus ancienne inscription sémitique jusqu'ici connue s. Revue d'Assyr. III, 1 (1894), S. 1 ff.
  † Tyler, Th., The nature of the Hittite writing s. Transact. of the 9th Congr. of Orient. II, 258 ff.

Zeitschrift für Assyriologie u. verwandte Gebiete. Bd. VIII. 4. Heft (Dec. 1893). — Guidi, Ign., Sulle conjugazioni del verbo amarico. — Lidzbarski, M., Zu den arabischen Alexandergeschich-ten. — Wohlstein, Jos., Ueber einige aramäische Inschriften auf

Thongefäsen des kgl. Museums zu Berlin. — Harper, R. F., The Letters of the Rm. 2 Coll. of the Brit. Mus. — Oppert, J., La fondation consacrée à la déesse Ninā. — Sprechsaal (Mitteilungen von Jensen, Meisner, Spiegelberg, Hilprecht, Vollers u. Bezold). — Recensionen. — Bibliographie. Bd. IX, 1. Heft (April 1894). — Fraenkel, S., Beiträge zum aramäischen Wörterbuch. — Wohlstein, J., Ueber einige aramäische Inschriften auf Thongefäsen des kgl. Museums zu Berlin. Mahler, Ed., Der Schaltcyclus der Babylonier. — Jensen, P., Die kappadocischen Keilschrifttäselchen. — Belck, W. u. Lehmann, C. F., Ein neuer Herrscher von Chaldia. — Sprechsaal (Mitteilungen von Nöldeke, Meissner, Zimmern, Vollers, E. Müller u. Bezold). — Recensionen. — Bibliographie.

E. Müller u. Bezold). — Recensionen. — Bibliographie.

Arnolt, W. Muss., The Babylonian account of the Creation s. Bibliographie.

Belck, W. u. Lehmann, C. F., Ueber die Kelishin-Stelens. Verhandl. d. Berl. Anthropol. Ges. 1893, 389 ff.

Bezold, C., Catalogue of the Cuneiform Tablets in the Konyunjik Collection of the Brit. Mus. Vol III. London 1893. XII, 470 S. 8°.

Billerbeck, A., Susa. Eine Studie zur alten Geschichte Westasiens. Leipzig 1893. VIII, 184 S. 8°.

Bonavia, E., The flora of the Assyrian monuments and its outcomes. London 1894. XXVI, 214 S. 8°.

Derselbe. The sacred trees of Assyria s. Transact. of the 9th

† Derselbe, The sacred trees of Assyria s. Transact. of the 9th Congr. of Or. II, 245 ff.
† Brown, R. jr., Euphratean stellar researches PSBA. 1893, 456 ff.
† Delattre, A. J., Lettres de Tell-el-Amarna (8° sér.) s. PSBA.

1893, 501 ff.

† Delitzsch, F., Bemerkungen zu einigen altbabylonischen Königs- u. Personennamen s. Beitr. z. Ass. II, 622 ff. † de Moor, F., La fin du nouvel empire Chaldéen s. Rev. des Quest. histor. 1894, S. 337 ff.

† Friedrich, Th., Kabiren u. Keilinschriften. Leipzig 1893. 94 S. 8º.

† Halévy, J., Le rapt de Perséphoné ou Proserpine par Pluton chez les Babyloniens s. Rev. sém. 1893, 372 ff.
† Derselbe, Balthasar et Darius le Mède s. Rev. sém. 1894, S. 186 ff.
† Derselbe, La correspondence d'Aménophis III. et d'Aménophis IV.

s. Rev. sém. 1893, 203 ff. 203 ff. † Derselbe, Les deux inscriptions hétéennes de Zindjîrlî s. Rev. sém. 1893, 218 ff. 319 ff.

† Derselbe, Notes sumériennes s. Rev. sém. 1893, 286 ff. † Harper, R. F., Assyrian and Babylonian letters belonging to the K Collection of the Brit. Mus. Part II. London 1893. XVI, 112 S. 8°.

Hayman, H., Testimony of the Tell-el-Amarna-Tablets s. Bibliotheca Sacra, Oct. 1893, S. 696—716.

Hebermann, C. G., Education in Ancient Babylonia, Phoenicia, and Judea s. Amer. Cath. Quar. Review, July 1893, S. 449—480.
† Hommel, Fr., A supplementary note to Gibil-gamish s. PSBA.

1894, 13 ff.

- † Derselbe, Die Identität der ältesten babylonischen u. ägyptschen Göttergenealogie u. der babylonische Ursprung der ägypt Kultur s. Transact. of the 9th Congr. of Or. II, 218 ff.
- † Knudtzon, J. A., Assyrische Gebete an den Sonnengott für Staat u. königliches Haus aus der Zeit Asarhaddons und Assurbanipals. Leipzig 1893. Bd. I. 60 S. Text in fol. Bd. II XI, 339 S. 8°.
- † Lehmann, C. F., Ein Siegelcylinder König Bur-Sin's von kin s. Beitr. zur Ass. II, 589 ff.
- † Derselbe, Chaldische Nova s. Verhandl. d. Berl. Anthropol. Ges. 1893, 217 ff.
- † Mahler, Ed., Das Kalenderwesen der Babylonier s. Transact of the 9th Congr. of Or. II, 209 ff.
- † Meisner, B., Altbabylonische Briefe s. Beitr. z. Assyr. II, S. 557 ff.
- Derselbe, Assyrische Freibriefe. Ebenda S. 565 ff.
- Merriam, A. C., A series of Cypriote heads in the Metropolitan Museum s. Amer. Journal of Archaeology, VIII, S. 184—189.
- † Morgan, J. et Scheil, Fr. V., La stèle de Kel-i-chin a Rec. de trav. rel. à la phil. et à l'arch. ég. et ass. XIV, 153 ff.
- † Rawlinson, G., The story of Parthia. New-York 1893. XVI, 432 S.
- † Sayce, A. H., By-baths of Bible knowledge; Social life among the Assyrians and Babylonians. New-York & Chicago. 127 S. 12.
- † Derselbe, Fresh Light on Biblical Races. New-York & Chicago 1893. 6 vols. 12°. (Reprint of, Fresh Light from Ancient Monuments; Races of the Old Testament; Assyria, its princes priests, and people; Social life among the Assyrians and Babylonians; The Hittites; Life and times of Isaiah.)
- † Schrader, E., Ueber Ursprung, Sinn u. Aussprache des altbabylonischen Königsnamens Rim-Aku s. SBBA. 1894, XV, S. 1ff.
- † Strong, S. A., On some oracles to Esarhaddou and Ašurbanipal s. Beitr. z. Assyr. II, 627 ff.
- † Derselbe, Un texte inédit d'Assurbanipal s. Journ. As. 9° sér. I. 361 ff.
- † Derselbe, An unpublished cylinder of Esarhaddon s. Hebraica. VIII, S. 113—123. (Cf. Barton. in Proc. Amer. Oriental Society, 1891).
- † Derselbe, A prayer of Aššurbanipal s. Transact. of the 9<sup>th</sup> Congr. of Or. II, 199 ff.
- † Stuart-Glennie, J. S., The origin of primary civilisations a. Transact. of the 9th Congr. of Orient. II, 273 ff.
- † Oppert, J., Adad-nirar, roi d'Ellasar s. Extr. des Compt. r. de l'Acad. des Inscr. et B. L. 1893, 19 ff.
- Derselbe, Les inscriptions du Pseudo-Smerdis et de l'usurpateur Nidintabel s. Actes du 8° Congr. des Or., Sect. sém. Leide 1893, S. 253 ff.
- Derselbe, Problèmes bibliques. 1. Ahasveros-Xerxès. 2. La

date exacte de la destruction du premier temple de Jérusalem s. R. &. J. t. XXVIII, No. 55, S. 32 ff.

- Pinches, T. G., Old Persian names in Babylonian contracts s. Hebraica, VIII, S. 134, 135.
  † Derselbe, A Babylonian degree that a certain rite should be performed s. PSBA. 1893, 417 ff.

  Derselbe, Tablet referring to dues paid to the temple of the Sun at Sippara s. Amer. Journal of Archaeology, VIII, S. 190—191.
- † Pognon, H., Une inscription de Babylone en caractères ara-méens s. Rev. sém. 1893, 273.
- † Rassam, H., On the preservation of Assyrian and Balylonian monuments s. Transact. of the 9th Congr. of Or. II, 187 ff.
- Weifs, H., Commentatio de concordantia Assyriologiae cum S. Scriptura. Brausberg 1894. 14 S. 4°.
- Wilcken, U., Der šar kibrat u. der šar kiššati s. Z. D. M. G. 47, S. 710 ff.
- † Winckler, H., Altorientalische Forschungen II. Die babylonische Kassitendynastie. Babyloniens herrschaft in Mesopotamien und seine eroberungen in Palästina im zweiten jahrtausend. — Einige bemerkungen üb. eisen u. bronze b. d. Babyloniern u. Assyrern. — Die Meder u. der fall Niniveh's. — Bemerkungen zu semitischen inschriften. — Zum Alten Testament. Leipzig zu semitischen inschriften. — Zum Alten Testan 1894 S. 109—196. 4 Taff. 8°. Derselbe, Sammlung von Keilschrifttexten. To Leipzig 1893, 40 S. Lief. 2. 1894. IV, 36 S. 4°.
- † Derselbe Teil II, Lief. 1.
- Zeitschrift für aegypt. Sprache u. Alterthumskunde. Bd. XXXI, Heft 1 (1893). Borchardt, L., Die Darstellung innen verzierter Schalen auf ägypt. Denkmälern. Wie wurden die Böschungen der Pyramiden bestimmt. Brugsch, H., Der Möris-See (Schluß). Krebs, Fr., Aegyptische Priester unter römischer Herrschaft. Müller, W. Max, Die alten Imperative. Schäfer, H., Beiträge zur Erkl. d. Papyrus Ebers (Fortsetzung). Miscellen: Borchardt, L., Zu Amen-em-heb Z. 25—27. Erman, Ad., Ein Fürst von Athribis. Der Albekopf« als Hieroglyphe. Der Ausdruck für Urlaub. Erschienen Schriften.
  - Ausdruck für Urlaub. Erschienene Schriften.

    Heft 2 (1894). Erman, Ad., Der Brief des Königs Nefr-ke3-ré.

     Pietschmann, R., Die Satyrn des Osiris. Erman, Ad.,
    Zur Erklärung der Pyramidentexte. Piehl, K., Saitica. —
    Erman, Ad., Aus der Perserzeit. Ein Künstler des alten Reiches
    (mit einer Tafel). Sethe, Kurt, Bemerkung zum vorstehenden
    Aufsatz. Erman, Ad., Das Denkmal Ramses' II im Ostjordanland. Eine ägypt. Statue aus Tyrus. Krebs, Fr., Neues aus
    dem Faijum u. dem Soknopaios-Tempel. Schäfer, H., Lederbespannung eines Holzkästchens. Sethe, Kurt, Das Wort'3.
    Zum Zahlwort >hundert<. Lefébure, E., Un des noms de
    la royauté septentionale. Schäfer, H., Beiträge zur Erkl.
    d. Pap. Ebers (Forts.) Erman, Ad., Der Zauberpapyrus des
    Vatikan. Miscellen: Pietschmann, R., Der Name Amyrtaios.

- Erman, Ad., Das Haus der Königskinder. Lefébure, L. Le nom du dieu Kob. Müller, W. Max, Das Silbenzeichen md. Erman, Ad., Das Wort für sessen. Erschienen Schriften.
- † Amélineau, E., La géographie de l'Égypte à l'époque copte. Paris 1893. 630 S. † Derselbe, Les idées sur Dieu dans l'anc. Égypte. Paris 1883.
- 32 S. 8°.

  † Atkinson, R., On South-Coptic Texts, a criticism on M. Bouriant's 'Eloges du martyr Victor, fils de Romanuse. On Professor Rossi's publication of South-Coptic-Texts s. Proceed. of the R. Irish Ac. 3rd ser. vol 3 S. 225 ff.

  Beswick, S., Egyptian chronology s. Amer. Journal of Archaeology, VIII, S. 171—183.

  † Bouriant, U., L'éloge de l'apa Victor, fils de Romanos. Texte copte Thébain s. Mém. de la mission franç. V, S. 381 ff.

  Budge, E. A. W., The Mummy; chapters on Egyptian funeral archaeology. New-York 1893. 404 S. 8°.

  † Derselbe, A catalogue of the Egyptian collection in the Fitzwilliam Museum Cambridge. Cambridge 1893. 138 S. 8°. (auch New-York 1894). 32 S. 8º.
- New-York 1894). † Daressy, Recueil de cônes funéraires s. Mém. de la miss. franç. VIII, S. 169 ff.
- † Ibn Douk mak, Description de l'Égypte, publiée d'après le manuscrit autographe conservé à la bibl. Khéd. Le Caire 1893. 127 S. arab. u. 7 S. franz. Text. 8°.

  Dedekind, A., Das Wort für Purpur im Altägyptischen s. W. Z. f. d. K. d. M. VIII, Hft. 1, S. 74 ff.
- † Egypt. Exploration Fund. Archaeological report 1892—93 comprising the recent work of the E. E. F. and the progress of Egyptology during the years 1892—93. Fd. by F. Ll. Griffith London. 34 S. 4 Taff. 5 Karten. 40.
- † Erman, Ad., Egyptian grammar with table of signs, bibliography, exercises for reading and glossary. Translat. by J. H. Breasted. London 1894. VIII, 201 u. 70 S. 8°.
  † Derselbe. Obelisken röm. Zeit I. Die Obelisken von Benevent s. Mittheil. d. K. D. Archaeol. Instit. Rom. 1893. Bd. VIII, S. 210 fl.
- m. 1 Taf.
- Hebermann, C. G., Education in Ancient Egypt. s. Amer. Cath. Quar. Review, Jan. 1893, S. 176—201.

  † Maspero, G., Études de mythologie et d'archéol. égypt. Il. Paris 1893. 480 S. 8°.
- † Newberry, P. E., Beni Hasan Part I. London 1893. 85 S, 49 Taff. fol.
- Steindorff, G., Das altägyptische Alphabet u. seine Umschreibung s. Z. D. M. G. XLVI, 709 ff.
- Derselbe, Koptische Grammatik mit Chrestomatie, Wörterverzeichnis u. Litteratur (Porta lingu. or pars XIV). Berlin 1894. XVIII, 220, 94\* S. 8°.

- Buchler, Ad., La conspiration de R. Nathan et R. Méir contre le Patriarche Sinion ben Gamaliel s. R. É. J. t. XXVIII, No. 55, 61 ff.
- † Flesch, H., Die Barajtha von der Herstellung der Stiftshütte nach der Münchener Handschrift Cod. Hebr. 95 herausgegeben, übersetzt und aus der rabbinischen Literatur erläutert. Zürich 1893. 75, 20 S. 1 Taf. 8°. Bacher, W., The views of Jehuda Halevi concerning the Hebrew language s. Hebraica, VIII, S. 136—149.
- Das Buch der Grade von Schemtob b. Joseph Ibn Falaquera. Herausgeg. v. L. Venetianer. Berlin 1894. XVII, 84 S. 8°. Epstein, A., Recherches sur le Séfer Yeçira s. R. É. J. t. XXVIII, Epstein, A., Re No. 55, S. 95 ff.

- No. 55, S. 95 ff.

  Goldziher, J., Usages juifs d'après la littérature religieuse des Musulmans s. R. É. J. t. XXVIII, No. 55, S. 75 ff.

  Hartmann, M., Die hebräische Verskunst nach dem metek sefatajim des Immanuel Fransis u. anderen Werken Werken jüdischer Metriker. Berlin 1894. VIII, 98 S. 8°.

  Kaufmann, D., Saadia et Hiwi albalchi s. R. É. J. t. XXVII, No. 54, S. 271 ff.

  † Kohut, A., Die Hoschanot des Gaon R. Saadia das 1. mal ed. u. auf Grund dreier Yemen-Mss. kritisch beleuchtet. Breslau 1893. 121 S. 8°. (S.-A. aus M. G. W. J. Bd. 37.)

  Lévi, Isr., Le Yosippon et le Roman d'Alexandre s. R. É. J. t. XXVIII, S. 147 ff.
- מרישוי אל חבישוי הומשי הומשי הוא herausgeg. v. S. Buber. Wien 1894. 2 Bde. XVII, 192. 208. 8°.
- Neumann, l'influence de Raschi et d'autres commentateurs Juifs
- sur les Postillas perpetuas de Nicolas de Lyre s. R. É. J. t. XXVII, No. 54, S. 250 ff. (Suite et fin.)

  Poznański, S., Beiträge zur Gesch. d. hebr. Sprachwissenschaft. I. Eine hebr. Grammatik aus dem XIII. Jahrh. zum 1. Mal herausgegeben. Berlin 1893. 15. 23 S. 8°.

  † Rosin, D., Reime u. Gedichte des Abraham ibn Esra. Bd. 2. Gottesdienstliche Possie. Praelen 1894.
- ausgegeben. Bernin 1000.

  † Rosin, D., Reime u. Gedichte des Abraham ibn Esra. Du. 2. Gottesdienstliche Poesie. Breslau 1894. 48 S. 8°.

  † Saadia ben Josef al-Fayyoumf. Oeuvres complètes publiées sous la direction de J. Deren bourg. Vol 1. Version arabe du Pentateuque. Paris 1892. VII, 32. VIII, 308 S. 8°.

  Schreiner, M., Die apologetische Schrift des Salomo b. Adret gegen einen Muhammedaner s. Z. D. M. G. 48, S. 39 ff.
- Strack, H. L., Einleitung in den Talmud.

  135 S. 8°.
- Wiener, Leo, On the Judaeo-German spooken by the Russian Jews s. Amer. Journal of Philology, XIV, S. 456—482.
  Winter, J. u. A. Wünsche, Die Jüdische Litteratur seit Abschlus des Kanons. Bd. I. Trier 1894, XII, 696 S. 8°.

<sup>†</sup> The Book of Governors: The Historia Monastica of Thomas, Bishop of Marga, ed. by E. A. Wallis Budge. London 1893, Bd. I, CCV, 409 SS. Bd. II, 732 SS.

- Chabot, J. B., Notice sur les manuscrits syriaques conservés dans la bibliothèque du patriarcat grec.orthodoxe de Jérusalem s. Journ. As. 9° sér. t. 3, S. 92 ff.
- † Gelbhaus, S., Die Targumliteratur, vergleichend agadisch u. kritisch philologisch beleuchtet. Heft 1. Frankfurt a/M. 1893. IV, 90 S. 8°. (Trg. scheni zu Esther.)
- Hall, I. H., A charm worth reading (Syriac: Of the love of a man and his wife) s. Hebraica, VIII, S. 132, 133.
- † Hjelt, A., Études sur l'Hexaémeron de Jacques d'Edesse notamment sur ses notions géographiques contenues dans le 8 traité. Texte syriaque publ. et traduit Helsingfors 1892. 45 LXXX S. 4°. (Diss.).
- Lexicon Syriacum auctore Carolo Brockelmann. Praefatus est Th. Nöldeke. Berlin 1894. fasc. 1. 80 S. 8°. (1—70).
- † Maclean, A. J., East Syrian daily offices. Translated from the Syriac. London 1894. 340 S. 8°.
- † Meifsner, B., Alexander u. Gilgamos. Ueber »Die Abhängig-keit der aramäischen Cultur v. der assyrischen, nach den Lehn-wörtern dargestellt«. Halle 1894. 19 S. 8°.
- Fraenkel, S., Notizen (zu ZDMG. 47, 418ff. 323ff.) s. ZDMG. 48, S. 164 f. t Freund, S. , Die Zeitsätze im Arabischen mit Berücksichtigung
- verwandter Sprachen u. moderner arabischer Dialecte.
- 1893. 107 S. 8°.

  Goldziher, J., Ueber eine rituelle Formel der Muhammedaner s.

  ZDMG. 48, S. 95 ff.
- الفتر القُسَّم في الغنر , Landberg-Hallberger, Graf von s. ZDMG. 48, 166.
- Nallino, C. A., Zu Gagmini's Astronomie s. ZDMG. 48, S. 120ff. Nöldeke, Th., Suff s. ZDMG. 48, S. 45ff. Orne, J., The Arabic press of Beirut, Syria s. Bibliotheca Sacra. Apr. 1894, S. 281—297.
- Schreiner, M., Eine Kastda al Gazalt's s. ZDMG. 48, S. 43ff. Socin, A. u. Stumme, H., Ein arabischer Piut s. ZDMG. 48, S. 22 ff.
- Wortabet, W. T., Arabic-English Dictionary. 2 ed. New-York. (Imported.)
- Dodekapropheton Aethiopum oder die 12 kleinen Propheten der äthiopischen Bibelübersetzung nach handschr. Quellen herausges. u. mit textkrit. Anmerkungen versehn v. J. Bachmann. Heft 2. (Der Prophet Maleachi.) Halle 1883. 51 S. 8.
- Die Klagelieder Jeremiae in d. aeth. Bibelübersetzung. Auf Grund handschriftlicher Quellen mit textkritischen Anmerk. herausgeg. v. J. Bachmann. Halle 1893. 54 S. 8°.

† Pereira, F. M. Esteres, Vida do Abba Samuel do mosteiro do Kalamon. Versão ethiopica. Lisboa 1894. 208 S. 8°.

Praetorius, Franz, Kuschitische Bestandtheile im Aethiopischen s. ZDMG. 47, S. 386 ff.

Derselbe, Noch ein Dualrest im Aethiopischen s. Ebenda S. 395. Derselbe, Der Name Adulis s. Ebenda S. 396.

Der Prophet Jesaia nach der aethiopischen Bibelübersetzung. Auf Grund handschriftlicher Quellen herausgeg. v. J. Bach mann.
1. Teil. Der aeth. Text mit einem photographischen Specimen des Cod. Aeth. Berol. Peterm. II. Nachtrag. 42. VIII, 106. 4.

Die Redaction ist für alle Zusendungen und Mittheilungen dankbar, welche die Anfertigung der Bibliographie erleichtern, verbittet sich aber wiederholt die Zusendung von Recensionsexemplaren, da Recensionen grundsätzlich nicht gebracht werden. Sie übernimmt keinerlei Gewähr für die richtige Zurücklieferung von Büchern, die ihr trotz dieser wiederholten Bitte als Recensionsexemplare etwa zugehn.

W. Keller'sche Druckerei (E. Bommert) Giefsen.

